
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 2

Artikel: Feststellung

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. s DER FREIDENKER 13

Der Drache Zins ist der Herr der Wedt,
Frisst ehrlicher Arbeit kahl das Feld.
Er frisst und speichert Schatz auf Schatz
Millionen, Milliarden auf einen Satz;
Er frisst und frisst der Armut Brot
Und mästet sich an fremder Not,
Tritt Recht und Freiheit in den Kot.

Leox.

Feststellungen.
E. Brauchlin.

Wenn man in einer Samstagsnummer "'des Tagblattes der
Stadt Zürich Hunderten von Ankündigungen religiöser
Veranstaltungen begegnet, wenn man die bevorzugte Stellung in
Betracht zieht, die die Kirchen beim "Radio einnehmen, wenn
man den religiösen Grundton vernimmt, der seit längerer Zeit
die Kundgebungen ziviler und militärischer Behörden und
einen Grossteil der politischen und der unterhaltenden Presse

merkwürdig demonstrativ auszeichnet, so muss man zu der
Auffassung gelangen, dass wir uns in einer Zeit religiöser
Hochkonjunktur befinden und die Kirche alle Hände voll zu
tun habe, um den religiösen Ansprüchen zu genügen.

Wenn wir aber den Stimmen aus dem kirchlichen Lager
Glauben schenken wollen, so sind all diese auffällig sicht-
und hörbaren religiösen Aufwendungen an Stimme und
Druckerschwärze nicht die Zeugen neuerwachten religiösen Geistes

im Volke. Sie sind vielmehr die verzweifelten Anstrengungen,

diesen schwindenden Geist zu beleben, soweit das

religiöse Getue nicht bloss oberflächliche Phrase oder gar
Geschäftskniff ist Und wir. haben keinen Grund anzunehmen,
daß von kirchlicher Seite aus ein Lamento über den religiösen
«Nidsigänd» erhoben würde, wenn dieser nicht Tatsache wäre
und der Kirche Anlass zu erheblichen Kümmernissen gäbe.

Nach dem Bericht über die Kirchenvisitation, der an der
Kirchensynode der reformierten Landeskirche des Kantons
Zürich am 4. Dezember 1940 erstattet wurde, befindet sich die
Kirche «gegenwärtig in einer eigentümlichen Situation. Der
Feind steht vor den Toren ertönt der ängstliche Ruf».
Selbstverständlich wird nach dem bekannten Rezept des Teüfel-an-
die-Wand-malens als Feind in erster Linie die Gottlosenbewegung

genannt (das Wort Freidenker ist nicht mehr rotes
Tuch genug!), dann das Neuheidentum, die katholische Aktion

und die Wühlarbeit der Sekten.
Bedenklicher als diese äussern Gefahren sind jedoch

mancherlei innere Schäden: «Die Entkirchlichung, die Verarmung
an christlicher Erkenntnis und die Gleichgültigkeit dem Worte
Gottes gegenüber hat neuerdings zugenommen. Das Bewusst-
sein, dass die Zugehörigkeit zur Kirche Christi eine Verpflichtung

zur Gemeinschaft und zur gegenseitigen Hilfe in sich
schliesst, ist seit neuem abhanden gekommen. Die
Abendmahlsflucht hat, vor allem in den Städten, ein erschreckendes
Ausmass angenommen; der Sinn der Taufe, der Konfirmation
und der kirchlichen Trauung sind nur in seltenen Fällen
ergriffen. Man gewinnt den Eindruck, dass unser Volk nur noch
von früherem Kapital zehrt und schon im Begriffe steht, die
letzten Reserven aufzubrauchen.

Ein vernichtenderes Urteil über die Kirche als Mittelpunkt
und Verbreiterin religiösen Geistes könnte kein übelwollender
Kritiker fällen.

Auch der Konfirmandenuriterricht versagt, und dieses
Versagen führt der kirchliche Berichterstatter zurück erstens auf
die Erzwungenheit des Unterrichtes, zweitens auf das Fehlen
eines einheitlichen Konfirmandenbuches und drittens auf
die für den Unterricht ungünstige Tageszeit. Durch die
Begründung eins scheint die Einsicht zu schimmern, dass in
Glaubens- und Gewissensangelegenheiten der Zwang nicht das
richtige Mittel sei. Selbstverständlich werden aus dieser Ein¬

sicht die praktischen Folgerungen nicht gezogen. Vielmehr
glaubt der Kirchenrat das Abgleiten des Kirchenvolkes von
der Kirche mit Bitten «um den heiligen Geist, der das
Gefallene wieder aufrichtet und das Tote wieder lebendig macht»,
aufhalten zu können ; ferner wird er's mit der Aufstellung einer
Dienstordnung versuchet, die zu einer Art Nachschlagewerk
werden soll, «das angibt, was man zu tun pflichtig und was
vorzukehren möglich ist». So gross ist also trotz aller
Misserfolge der Glaube der geistlichen Herren an den toten
Buchstaben noch

Dasselbe Eingeständnis über den geistigen Zerfall der
protestantischen Kirche machte Prof. Brunner in seinem Vortrag
über «Gegenwartsfragen kirchlicher Gestaltung», den er am
23. November 1940 an der reformierten Synode des Kantons
Aargau in Reinach hielt. Er betrachtete das Problem Kirche
(lt. Zofinger Tagblatt v. 26. Nov. 40) vom Standpunkt des

Historikers aus und erklärte die heutige missliche Lage der
Kirche aus der gegen früher wesentlich veränderten Stellung
des Staates zur Kirche. «Für die innerliche Gestaltung hatte
die Kirche früher die Unterstützung des Staates auf ihrer
Seite. Jetzt hat der Zwang zum kirchlichen Besuch aufgehört.»
Und damit ist die Kirche «zu einer Angelegenheit der Minderheit

unseres Volkes» geworden. Prof. Brunner schiebt nun aber
nicht, wie seine Kollegen in Zürich, die Schuld an dieser
Erscheinung der Gottlosenbewegung in die Schuhe; er kommt
zu dem Schlüsse, dass die Kirche «heute ihr Volk inmitten des
Massenatheismus suchen» müsse. (Im Bericht des Zof. Tagbl.
heisst es zwar «Menschenatheismus»; aber an andern Stellen
heisst es «Massenatheismus» und sinngemäss muss es auch
an der zitierten Stelle so heissen.)

Um wenigstens noch die Minderheit der Kirche zu erhalten,
schlägt Prof. Brunner Mittelchen vor, die nicht grosszügiger
sind als die der Zürcher Theologen : Bibelstunden, Bibelabende,
daneben Anpassung der Kirche an die Zeitverhältnisse.
Bemerkenswert ist sein Wort, dass die reformierte Kirche «die
Armut ihrer Liturgie zu überwinden» habe und dass zwischen
dem Pfarrer und der Gemeinde ein Wechselgesang eingeführt
werden soll. Er tut damit einen deutlichen Schritt der
katholischen Kirche entgegen, wohl in der Einsicht, dass man die
Leute mit Irdisch-Sinnenfälligem herbeibringt und nicht mit
dem «Worte Gottes».

Auf diese theologischen Jeremiaden bin ich zu sprechen
gekommen, weil sich für uns Freidenker die Frage erhebt,
ob von der Kirchenflucht oder dem angeblichen Massenatheismus

ein zahlenmässiges Erstarken der Freidenkerbewegung zu
erwarten sei.

Nach meinem Dafürhalten muss mit einem eindeutigen
Nein geantwortet werden. Begründung: Die wissenschaftliche
Aufklärung und die Betriebsamkeit des modernen Lebens samt
der z. T. gewollten, z. T. ungewollten grössern Selbstständigkeit

des Menschen schon von Jugend auf haben e,ine aus
mancherlei Imponderabilien zusammengesetzte Atmosphäre
geschaffen, die dem Kirchenlaufen, Predigtanhören und
mystischem Zeremoniell, auch wenn dieses, wie das Abendmahl der
reformierten Kirche, nur als Sinnbild gilt und keinen Wunderglauben

verlangt, sehr ungünstig ist. Die Kirche «sagt» einem
nichts mehr; ausserdem ist sie unbequem. Und wenn's einem
ordentlich geht, denkt man gar nicht daran, dass man glauben
und die Gläubigkeit durch Kirchenbesuch bekräftigen sollte,
— kurz, man ist kein «praktizierender» Christ mehr, man ist
lau, indifferent, teilnahmslos geworden.

Aber es wäre verfehlt, die Leute dieser Art für angehende
oder zukünftige Freidenker zu halten. Wer Freidenker werden
kann, der «fault» nicht von der Kirche ab, sondern der stellt
sich kritisch zu dieser und zur Religion, er denkt über seine
Eindrücke und Erfahrungen nach. Ihn drängt es nach Klarheit
und Wissen. Er wir,d sich vor allem in der Naturwissenschaft
und in der Geschichte umsehen und die Erkenntnisse zum
Aufbau einer wissenschaftlich und auch ethisch irdisch
begründeten Welt- und Lebensanschauung verwenden. Das Grund-



14 OER FREI DENKER Nr. 2

legende aber ist der Umstand, dass er gewagt hat, über Kirche
und Religion überhaupt frei, prüfend und wägend,
nachzudenken; dass er die Schwelle des blinden Glaubens überschritten

hat, das hat ihm den Weg zum Freidenkertum geöffnet.
So weit kommen jene Lauen aber nicht. Zwar nehmen sie

Gott und die Kirche nicht mehr ernst, aber sie wollen's mit
ihnen auch nicht ganz verderben, so für alle Fälle, — wenn's
am Ende mit Himmel und Hölle doch etwas auf sich hätte.
Und auch wegen des Ansehens in der öffentlichen Meinung,
und wegen des Geschäftes, und wegen der Kinder, und wegen
der Rücksichten auf die Verwandschaft bis in die äussersten,
verschwommensten Grade. Ausserdem: Man bekommt Kinder,
— die müssen doch getauft und später konfirmiert werden;
man heiratet, — und das kann doch nicht ohne kirchliche
Trauung geschehen; es stirbt jemand, — da gehört eine kirchliche

Feier zur Bestattung.

Nein, diese Leute denken nicht einen Augenblick daran,
aus der Kirche auszutreten; die haben das Zeug zum
Freidenker nicht. Darum haben wir in diesem Blatte von jeher
den Kirchen gegenüber immer wieder betont : Wir nehmen euch

euere Gläubigen (weder die lauen noch die ernsten) nicht
weg; wir wenden uns an die Suchenden. Denn nur solche
sind auf dem Weg zum freien Denken. Wer ausser diesen den
Kirchen, vorab der protestantischen, den Rücken kehrt, dem
bietet diese zu wenig, wie Prof. Brunner richtig erkannt hat,
diese wollen «Religion» faustdick haben und laufen deshalb
in die Sekten.

Wir lassen uns also durch die Lamentationen über schlechten

Kirchenbesuch und Nachlassen des religiösen Geistes nicht
zu der Illusion verleiten, es ergebe sich daraus ein Zustrom
zum Freidenkertum. Wir wissen, dass verhältnismässig nur
wenige Menschen die wissenschaftlichen Erkenntnisse praktisch

als Grundlage ihrer Welt- und Lebensanschauung
verwerten und aus der Erkennung der unheilvollen Rolle, die
Religion und Kirche in der Kultur- und in der politischen
Geschichte gespielt haben, für sich die Verpflichtung ableiten,
Teil des Dammes zu sein, der den reaktionären Strom in seine
Schranken weisen will.

Dennoch sehen wir ohne Zagen in die Zukunft. Im Ge-
trümmer der zerschlagenen Kultur mottet die Glut des
Freiheitswillens, und der Tag wird kommen, wo sie als helle Flamme

emporschlagen und die Welt erleuchten wird. Das Wort
ist wahr, das Omikron in Nr. 11 des letzten Jahrganges dieser
Zeitschrift seinem Artikel vorangestellt hat: «Es gibt kein
Zurück !»

Ein sonderbarer Professor der
Theologie —

das war Franz Overbeck, und so bezeichnet er sich auch selbst
in seinen eben erschienenen Selbstbekenntnissen. (Franz
Overbeck: Selbstbekenntnisse. Im Auftrag der Franz-Overbeck-
Stiftung in Basel herausgegeben nud eingeleitet von Eberhard
Vischer.) Overbeck dozierte Theologie an der Universität Basel

zur Blütezeit dieser Anstalt, als noch ein Jakob Burckhardt
und ein Friedrich Nietzsche an ihr wirkten. Befreundet war
Overbeck aber nur mit Nietzsche und dem preussischen Historiker

Treitschke.
Warum denn aber sonderbar? Wo liegt denn die

Besonderheit und die Sonderbarkeit dieses Theologenlebens Nun,
sie liegt, rein äusserlich und massiv gesprochen, darin, dass
Overbeck 27 Jahre lang, von 1870 bis 1897, an der theolo-

Nichts gereicht einem Staate mehr zum Schaden,
als dass die Schlauen für klug gelten.

Francis Bacon.

gischen Fakultät der Universität lehrt als wohlbestallter
Professor für neutestamentliche Theologie und Kirchengeschichte,
dass er ganze Generationen zukünftiger Pfarrer und Theologen
vor seinem Katheder sitzen hat und auf seine Weise auf sie

einwirkt — ohne selbst zu glauben. Und eben so sonderbar
ist es, dass dieser Widerspruch entweder gar nicht ruchbar
wird oder doch nur so schwach, dass weder die Universität
hoch die städtischen Unterrichtsbehörden noch auch die Kirche
sich zum Einschreiten veranlasst sehen.

Zwar hat Overbeck zweimal versucht, diese schwer
erträgliche Lage zu ändern und seiner langmütigen und geduldigen

Christenwelt zu sagen, dass er eigentlich ungläubig sei.
1873 veröffentlichte er seine Schrift: «Ueber die Christlichkeit
unserer heutigen Theologie». Aber der Versuch, sich verständlich

zu machen, ist misslungen und hat bei den Theologen
nur Ratlosigkeit und Befremden hervorgerufen. Nicht besser

erging es der 2. Auflage dieser Schrift vom Jahre 1903. Die
Schuld an diesem Missverständnis liegt ganz wesentlich bei
Overbeck selbst, dem es nicht gegeben war, in klarer und
entschiedener Weise sich auszudrücken. Bedeutend schärfer und
für die Theologen unerfreulicher offenbarte sich die Ablehnung

der Theologie und des Christentums in Aufsätzen und
Notizen, die erst nach Overbecks Tode von C. A. Bernoulli in
dem Sammelbande «Christentum und Kultur» herausgegeben
wurden. Diese Schrift neu herauszugeben wäre ein ganz
besonderes Verdienst.

Sonderbar ist nun aber auch das vorliegende Buch selbst,
denn das Vorwort von Prof. E. Vischer ist entschieden
wertvoller und aufschlussreicher als die folgenden Selbstbekenntnisse

Overbecks. Mit vornehmer und rückhaltloser Wahrhaftigkeit

geht der Theologe Vischer den unklaren und unwahren
Vermutungen einiger Theologen zu Leibe, dass im letzten und
tiefsten Grunde Overbeck halt doch, noch ein Christ gewesen
sei. Die Schrift will dartun, dass Overbeck dem Christentum
nicht verfallen war, dass er Theologie und Christentum und
Religion in seinem Innern entschieden ablehnte. «Wohl aber
ist noch einmal mit allem Nachdruck zu fordern, dass man
in Zukunft Overbeck als das erkenne und gelten lasse, was
er war, und nicht immer aufs Neue versuche, ihn ohne Grund
für sich in Anspruch zu nehmen. Er hat ein Recht darauf und
richtet gerade, wenn er nicht umgedeutet wird, auch heute
noch an die Theologen und überhaupt alle, die in aller Demut
und im Bewusstsein ihrer Unzulänglichkeit, aber in dankbarem

Vertrauen auf Gottes Güte und Gnade wagen, sich Christen

zu nennen, Fragen, die nicht ernst genug genommen werden

können.» (p. 57.) Die Selbstbekenntnisse sind nun aber
eine gelinde Enttäuschung. Selten gelingt es Overbeck, in
klarer und eindeutiger Weise einen Gedanken herauszustellen,
in unzweideutiger Weise seine Stellungnahme zu dokumentieren.

Solche Stellen leuchten dann allerdings wie Edelsteine
in einem Abfallhaufen; sie lassen schmerzlich erkennen, was
Overbeck der geistigen Entwicklung Europas hätte bedeuten
können, wenn — — ja, wenn er ein Mann, ein Kämpfer, ein
Reformator gewesen wäre. Denn für sich privat hat er mit
seltener Klarheit, mit durchdringendem Scharfsinn und
schonungsloser Ehrlichkeit das Problem: Wissenschaft und
Religion, Erkenntnis und Glaube, Religionswissenschaft und Theologie

— bis in seine letzten und bittersten Tiefen durchdacht.
hat sich voll und ganz entschieden, und zwar entschieden gegen
die Theologie, gegen das Christentum, gegen die Religion. In
aller Schärfe und Klarheit kommt das eben zum Ausdruck
in «Christentum und Kultur». Der Leser spürt aber auch hier
in den Selbstbekenntnissen diö unbedingte Ehrlichkeit,
anerkennt gerne das stupende Ausmass von kirchengeschichtlichem

Wissen, der Leser hat volles Verständnis für das
qualvolle Ringen dieses Menschen. Fürchterlich aber ist der Stil.
Er ist unklar, verdreht, verwirrt, gewisse Satzungetüme muss
man drei-, viermal lesen, bis man den Sinn verstanden hat.
Während des Schreibens legen sich ihm hundert Bedenken
und Schwierigkeiten in den Weg, ob er das schreiben soll


	Feststellung

