
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 2

Artikel: Warum ich kein Christ bin : berechtigte Übersetzung aus dem
Englischen von A.F. [Teil 1]

Autor: Russell, Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. Februar 1941. Nr. 2 - 24. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FREIQEISTIQEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Bracheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern
lliiiiiiiiniiiiiiiiiiiiii

Die Massen haben immer nur der Masse gedient,
nie dem Geiste.

Friedr. von Sollet.
irimiii

¦
II

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—

Sämtliche Adressänderungen und Bej
itellungen sind zu richten an die Gej
ichäftsstelle d. F. V. S., Postfach 214$
ZUrich-Haiiptbahnhot.Postch.VlII.26 074,

INHALT: Warum ich kein Christ bin. — Fünf Leitsätze. — Feststellungen. — Ein sonderbarer Professor der Theologie. — Orts- 1

gruppen. — Feuilleton: Fesselnde Geschichte. — Vermischtes. 1

1

Warum ich kein Christ bin.
Von Bertrand Russell.

Berechtigte Uebersetzung aus dem Englischen von 'A. F.

Was ist ein Christ

Zunächst soll einmal klargestellt werden, was man unter
dem Wort «Christ» versteht Manche Leute verstehen darunter
nichts anderes als einen Menschen, der versucht, ein
rechtschaffenes Leben zu führen. In diesem Sinne gäbe es Christen
in allen Sekten und Glaubensbekenntnissen. Aber das ist nicht
die wahre Bedeutung des Wortes, wenn das besagen würde,
dass alle Menschen, die keine Christen sind, — also alle
Buddhisten, Confuziusanhänger, Mohammedaner usw. — nicht
versuchen, ein rechtschaffenes Leben zu führen. Ich bezeichne als
einen Christen nicht jeden, der nach Kräften versucht,
rechtschaffen zu leben. Meiner Meinung nach muss man ein
gewisses Ausmass eines bestimmten Glaubens haben, ehe man
berechtigt ist, sich einen Christen zu nennen. Das Wort hat
heute nicht mehr die blutvolle Bedeutung wie in den Tagen
des Heiligen Augustinus und des Thomas von Aquino. Wenn
man zu jener Zeit sagte, man wäre ein Christ, dann war es

klar, was das zu bedeuten hatte. Man bekannte sich zu einer
ganzen Sammlung von Glaubenssätzen, die eindeutig feststanden

und glaubte an jede einzelne Silbe dieser Glaubenssätze
mit voller Ueberzeugung.

Heute liegen die Dinge etwas anders. Wir müssen in der
Deutung des Wortes «Christ» etwas unbestimmter sein.
Nichtsdestoweniger gibt es zwei wesentliche Voraussetzungen dafür,
dass jemand sich einen Christen nennt. Die erste ist dogmatischer

Natur, — dass man nämlich an Gott und die Unsterblichkeit

glaubt. Wer an diese beiden Dinge nicht glaubt, kann
kaum mit Recht von sich sagen, dass er ein Christ ist. Ferner
muss man darüber hinaus eine bestimmte Glaubenseinstellung
zu Christus haben, wie schon aus dem Wort selbst hervorgeht.
Die Mohammedaner z. B. glauben auch an Gott und die
Unsterblichkeit, und doch würden sie sich nicht Christen nennen.
Man muss allermindestens die Ueberzeugung haben, dass Christus,

wenn kein Gott, so doch der beste und weiseste unter
den Menschen war. Wer das von Christus nicht glaubt, der
hat wohl auch kein Recht, sich einen Christen zu nennen.
Natürlich gibt es auch eine andere Auslegung, die in den
Geographiebüchern zu finden ist; dort wird die Bevölkerimg
der Erde in Christen, Mohammedaner, Buddhisten, Fetischisten
usw. eingeteilt. In diesem Sinne sind wir alle Christen, die
Geographiebücher rechnen uns alle dazu, aber das ist eine
rein geographische Auslegung, die hier wohl ausser acht ge¬

lassen werden kann. Wenn ich also darlegen soll, warum ich
kein Christ bin, habe ich zwei verschiedene Dinge auszuführen :

erstens, warum ich nicht an Gott und die Unsterblichkeit
glaube; und zweitens, warum ich nicht glaube, dass Christus
der beste und weiseste unter den Menschen war, wenn ich
ihm auch ein sehr hohes Mass an sittlicher Güte zugestehe.

Ohne die erfolgreichen Bemühungen der Freidenker
vergangener Tage könnte ich eine so elastische Definition des
Christentums Wie diese nicht annehmen. In früherer Zeit hatte
das Wort eine viel blutvollere Bedeutung; es schloss z. B. den
Glauben an die Hölle in sich. Der Glaube an das ewige Fegefeuer

war bis vor kurzer Zeit ein wesentlicher Artikel der
christlichen Lehre. In England hörte er über Beschluss des
Staatsrates auf, ein wesentlicher Glaubensartikel zu sein, und
die Erzbischöfe von Canterbury und York haben diesen
Beschluss nicht anerkennen wollen. Aber in England wird die
Religion durch Parlamentsbeschluss festgesetzt, und so gelang
es dem Staatsrat, Ihre Gnaden unterzukrigen, und die Hölle
war für den Christen nicht länger notwendig. Infolgedessen
werde auch ich nicht darauf bestehen, dass ein Christ an die
Hölle glauben muss.

Was die Frage nach der Existenz Gottes anbelangt, so ist
das eine grosse und ernste Frage, und wollte ich versuchen,
s-ie in angemessener Weise zu behandeln, dann müsste ich
mich damit beschäftigen bis zum ewigen Reich. So wird man
es mir nachsehen, wenn ich diese Frage in etwas summarischer
Weise behandle.

Die Existenz Gottes.

Wie jeder weiss, hat die katholische Kirche das Dogma
aufgestellt, dass die Existenz Gottes durch die blosse Vernunft
bewiesen werden kann. Das ist zwar ein einigermassen
merkwürdiges Dogma, aber es ist eben eines von ihren Dogmen.
Sie musste es aufstellen, weil damals die Freidenker zu sagen
pflegten, es gäbe diese und jene Argumente, die auf Grund
der blossen Vernunft gegen die Existenp Gottes geltend
gemacht werden müssten, aber natürlich wüssten sie auf Grund
ihres Glaubens, dass Gott existierte. Diese Argumente und
Gründe wurden mit grösster Ausführlichkeit dargelegt und
die katholische Kirche fühlte, dass sie dem ein Ende bereiten
müsste. Darum legte sie fest, dass die Existenz Gottes durch
die blosse Vernunft bewiesen werden kann, und sie musste



10 DER FREIDENKER Nr. 2

nun die Argumente anführen, die ihrer Meinung nach dies
bestätigten. Es gibt deren natürlich eine ganze Menge, aber ich
werde mich nur mit eiuigen davon beschäftigen.
Das Argument vom Urgrund.

...Vielleicht das einfachste und am leichtesten verständliche
Argument ist das vom Urgrund. Es wird behauptet, dass alles,
was )vir auf dieser Welt sehen, einen Grund hat, und wenn
man ; in der Kette der Gründe weiter und weiter zurückgeht,
muss man zu einem ersten Grund kommen und diesem Ur-

¦ »

grundgibt man den Namen Gott. Dieses Argument hat
heutzutage nicht mehr viel Gewicht, vor allem weil die Kausalität
nicht mehr das ist, was sie einmal war. Die Philosophen und
Wissenschaftler haben sich mit der Kausalität beschäftigt und
sie hat nichts mehr yon der lebendigen Bedeutung, die ihr
früher'eigen war. Aber auch abgesehen davon kann, das Argufy
ment, dass es einen Urgrund geben müsste, keine Ueberzeu-
güngskraft haben. Ich muss gestehen, als ich ein junger Mensch

war und diese Fragen sehr ernsthaft, bei mir überlegte,
erkannte ich das Argument vom Urgrund lange Zeit an, bis ich
eines Tages, im Alter von 18 Jahren, John Stuart Mills
Autobiographie las und dort folgenden Satz fand: «Mein Vater hat
mich gelehrt, dass die Frage: ,Wer hat mich geschaffen ?' nicht
beantwortet werden kann, da sie sofort die andere Frage
auftauchen lässt: ,Wer hat Gott geschaffen ?» Dieser einfache Satz

zeigte mir die Unstichhaltigkeit des Arguments vom Urgrund.
Wenn alles einen Grund haben muss, dann muss auch Gott
einen Grund haben. Wenn irgendetwas ohne Grund bestehen
kann, dann kann es geradesogut die Welt sein wie Gott, so
dass dieses Argument keinerlei Ueberzeugungskraft hat. Es

ist ganz von derselben Art wie die Ansicht der Inder, dass

die Welt auf einem Elefanten ruhe und der Elefant auf einer
Schildkröte. Wenn dann Einer sagte: «Und was ist es mit der
Schildkröte ?» antworteten die Inder: «Reden wir lieber von
etwas anderem». Das Argument vom Urgrund ist wirklich um
nichts besser. Es ist nicht einzusehen ,warum die Welt nicht
ohne Grund entstanden sein soll .Es ist keine Veranlassung
anzunehmen, dass die Welt überhaupt einen Anfang hatte. Die

Vorstellung, dass Dinge einen Anfang haben müssen, ist
tatsächlich nur auf die Armut unserer Einbildungskraft
zurückzuführen. Daher muss ich wohl keine weitere Zeit auf das

Argument vom Urgrund verschwenden.
Das Argument vom Naturgesetz.

Dann gibt es ein sehr gebräuchliches Argument vom
Naturgesetz. Dieses Argument war während des ganzen 18. Jabr-
hunderts sehr beliebt, besonders unter dem Einfluss von Isaac
Newton und seiner Kosmogonie. Die Leute sahen, dass die
Planeten nach dem Gravitationsgesetz um die Sonne kreisten,

Peuilleton.
Fesselnde Geschichte.

An fesselnder Geschichte fehlt es unserer Zeit nachgerade nicht,
denn das Leben schreibt heute im Buch der Geschichte ein so
grausames Kapitel, dass die Worte fehlen, auch nur eine annähernde
Schilderung davon zu geben. Von den tausend und abertausend
«Geschichten», die sich um ebensoviele Einzelwesen abspielen, wollen
wir heute schon gar nicht sprechen. Warum sich denn mit Geschichte,
selbst mit fesselnder Geschichte, abgeben? «Alles Vergangene ist des

Künftigen Grund und Zeichen», so sagt ein Philosoph der Renaissance.

Wie aber können wir unsere Zeitgeschichte verstehen, wenn
wir die Vorgeschichte nicht kennen? Wie des Künftigen Grund und
Zeichen? : ¦ \ i

Der vorstehende Titel ist unvollständig, er sollte eigentlich
«Fesselnde Schweizergeschichte» heissen. Und wenn wir von einer
fesselnden Schweizergeschichte sprechen, so schütteln sicherlich viele
unserer Leser enttäuscht das Haupt. Wie kann, an unserer
Zeitgeschichte gemessen, Schweizergeschichte interessant, ja gar fesselnd
sein? Sogleich werden im Leser Erinnerungen aus den Schultagen
auftauchen. Die Daten wollten schon damals nicht sitzen, nicht zu
reden von den mangelnden Zusammenhängen, die irgendwelche
Daten miteinander verknüpften. Obwohl mit dem Höhersteigen in
den Schulklassen eine Morgenröte des Verständnisses dämmerte,
so brachten es dennoch die Wenigsten so weit, dass sie mit der

und sie glaubten, Gott hätte den Planeten anbefohlen, sich
in dieser besonderen Weise zu bewegen, und deshalb täten
sie es nun. Das war natürlich eine bequeme und einfache
Erklärung, die ihnen die Mühe sparte, sich nach weiteren
Erklärungen für das Gravitationsgesetz umzusehen. Heutzutage
erklären wir das Gravitationsgesetz auf eine ziemlich
komplizierte Art, die Einstein erdacht hat. Wir haben es also nicht
mehr mit jener Art von Naturgesetz zu tun, wie es das New-
ton'sche System verwendete, demzufolge die Natur sich aus
einem Grund, den niemand verstand, in immer gleicher Weise
verhielt. Es zeigt sich, dass eine ganze Reihe von Dingen, die
wir für Naturgesetze hielten, in Wirklichkeit menschliche
Konventionen sind. Auch in den entferntesten Fernen des Sternensystems

hat 1 Yard 3 Fuss. Das ist ohne Zweifel eine höchst
bemerkenswerte Tatsache, aber man würde das kaum ein
Naturgesetz nennen. Und eine ganze Menge Dinge, die als
Naturgesetze betrachtet wurden, sind von dieser Art. Anderseits

findet man, dass die Atome, sofern man über ihr
tatsächliches Verhalten etwas weiss, Gesetzen weit weniger
unterworfen sind, als man annahm, und dass die Gesetze, die man
hier aufstellen kann, statistische Durchschnittsergebnisse sind,
wie der Zufall sie hervorbringt.

Es gibt, wie jeder weiss, ein Gesetz, dass man beim Würfelspielen

zwei Sechser nur etwa einmal in 36 Würfen erzielt,
und wir betrachten es deshalb nicht als erwiesen, dass das
Fallen des Würfels planmässig bestimmt ist. Im Gegenteil,
kämen die zwei Sechser jedesmal, dann würden wir das für
Planmässigkeit halten. So sind die Naturgesetze zum Teil
beschaffen. Sie sind statistische Durchschnittsergebnisse, wie die
Gesetze des Zufalls sie bestimmen. Und das macht die ganze
Geschichte vom Naturgesetz viel weniger eindruckvoll, als sie
einmal war.

Ganz abgesehen von dieser Erkenntnis, die den
gegenwärtigen Stand der Wissenschaft repräsentiert, einen Zustand,
der sich morgén ändern kann, ist die ganze Vorstellung, dass
Naturgesetze einen Gesetzgeber erfordern, zurückzuführen auf
eine Verwechslung von natürlichen und menschlichen Gesetzen.

Menschliche Gesetze sind Gebote, die dem Menschen
befehlen, sich in einer bestimmten Weise zu verhalten; er kann
sich darnach halten und er kann sich nicht darnach halten.
Naturgesetze aber sind eine Beschreibung des tatsächlichen
Verhaltens der Dinge, und da sie nur eine Beschreibung eines
tatsächlichen Verhaltens sind, kann man nicht den Schluss
ziehen, dass jemand da sein müsse, der ihnen befohlen habe,
das zu tun. Denn selbst unter der Voraussetzung, dass dieser
Jemand da wäre, stünde man dann vor der Frage: warum hat
Gott gerade diese Naturgesetze erlassen und keine anderen 1

Geschichte, im Besondern mit der Schweizergeschichte, auf Du und
Du standen. Mochten die Lektionen noch so interessant sein — die
Geschichtsbücher waren es nicht Ueberschrift auf Ueberschrift,
Kriege und Händel jagten sich, aber das Gewebe in dem die
Geschichte, die blutigen oder weissen Rosen, eingewoben waren, dieses
Gewebe war nicht ersichtlich. Das bleibende Resultat des Geschichtsunterrichts

war ungefähr das, dass der Mann des Volkes etwa wusste,
dass ein Wilhelm Teil oder ein Arnold Winkelried einmal in
Geschichte machten. Wann, wo, oder unter welchen Umständen und
Zusammenhängen, das weiss nicht einmal jeder Akademiker ohne
nachzuschlagen. Ein Beispiel, zu welchen Schnitzern mangelnde
Geschichtskenntnisse führen können, das zeigt die neueste, von der
Postverwaltung herausgegebene Briefmarke mit dem Bildnis des
Reisläufers de Reynold. Es war doch offensichtlich nicht die
Absicht der Postverwaltung, dem Volke irgend ein «Helgeli»
vorzulegen, sondern einen uns im Schweizertum bestärkenden
Anschauungsunterricht zu geben. Dass dies ihre lobenswerte Absicht war,
dafür sind die übrigen neu herausgegebenen Werte Zeugnis. Da
mutet es aber sonderbar an, dass man einen Söldner de Reynold
auf die Briefmarke setzt, von dem die Geschichte sagt, dass er
«Ehre, Rechte und Freiheiten des Vaterlandes kompromitiert habe».
Aus Mangel an Geschichtskenntnissen ist hier der Postverwaltung
ein Irrtum unterlaufen, der sich nur durch den schleunigen Rückzug

dieser Briefmarke wieder gutmachen lässt.

Wie Geschichte, im Besondern Schweizergeschichte, fesselnd
dargestellt werden kann, das hat uns Ernst Feuz mit seiner neuesten



Nr. 2 DER FREIDENKER 11

Wenn man sagt, er hätte das nur nach seinem eigenen
Belieben getan und ohne Grund, dann kommt man darauf, dass

es etwas gibt, was dem Gesetz nicht unterworfen ist, und so
hat die Kette der Naturgesetze eine Lücke. Wenn man aber,
wie die strenggläubigen Theologen, sagt, Gott hätte bei allen
Gesetzen, die er erlassen hat, einen Grund gehabt, gerade diese
und keine anderen Gesetze zu geben, — der Grund aber wäre
natürlich der, dass die beste der Welten geschaffen werden
sollte, — wenn es also einen Grund gibt für die Gesetze, die
Gott erlassen hat, dann war Gott selbst dem Gesetz
unterworfen und es hat daher gar keinen Vorteil, Gott als Mittelsperson

einzuschalten. Dann gibt es tatsächlich ein Gesetz, das
ausserhalb der göttlichen Vorschriften liegt und vor ihnen da

war, und Gott erfüllt seinen Zweck nicht, weil er nicht der
ursprüngliche Gesetzgeber ist. Kurz, dieses Argument vom
Naturgesetz hat nichts mehr von seiner früheren Wirksamkeit.
Die Argumente, die für die Existenz Gottes gebraucht werden,
ändern mit der fortschreitenden Zeit ihren Charakter. Zuerst
waren es schwierige, verstandesmässige Argumente, die ganz
bestimmte Trugschlüsse enthielten. In neuerer Zeit werden sie
verstandesmässig weniger einwandfrei und unterliegen mehr
und mehr einer Art moralisierender Unklarheit.

Das Gesetz von der Planmässigkeit.
Der nächste Schritt dieser Untersüchung führt uns zu dem

Argument von der Planmässigkeit. Alles in der Welt ist gerade
so gemacht, dass wir in ihr leben können, und wäre die Welt
auch nur ein ganz kleines bisschen anders, dann könnten wir
in ihr nicht leben. Das ist das Argument von der Planmässigkeit.

Manchmal nimmt es recht sonderbare Formen an. So

argumentiert man z. B., Hasen hätten weisse Schwänze, damit
sie leichter geschossen werden könnten. Ich weiss nicht, was
die Hasen zu dieser Anwendung sagen würden. Es ist ein
Argument, das zur Parodie herausfordert. Voltaire sagte, die
Nase wäre offensichtlich dazu bestimmt, Brillen zu tragen. Es
erwies sich, dass er mit dieser boshaften Bemerkung das Ziel
keineswegs so weit verfehlt hatte, wie man im 18. Jahrhundert
annehmen mochte. Denn seit Darwin verstehen wir viel besser,
wie die Lebewesen sich ihrer Umgebung angepasst haben.
Nicht die Umgebung wurde nach ihren Anforderungen
gestaltet, sondern sie selbst entwickelten sich nach den
Anforderungen der Umgebung und das ist die Grundlage der An-

Schweizergeschichte auf das Trefflichste gezeigt.* Der Verlag übertreibt

nicht, wenn er auf dem Umschlagblatt schreibt «fesselnd,
neuartig». Die Darstellung ist so fesselnd, dass man diese Schweizerge-
schichte liest, wie einen fesselnden Roman — an einem Zuge
Ob, wie der Verleger sagt, die Darstellung durchwegs «zuverlässig»
ist, das stehen wir nicht an, zu beurteilen. Das ist Sache der
Fachmänner. Wenn wir einige Zweifel hegen, so beziehen sich diese
vornehmlich auf den Abschnitt von 1848 bis zur Gegenwart, wo
Feuz Gewährsmänner zitiert, die nicht als solche angesprochen
werden können, es wäre denn, er wollte die Chamäleonhaftigkeit
unserer Zeit illustrieren. Als Ganzes betrachtet vermag aber diese
Einseitigkeit, respektiv Entgleisung, dem Werk keinen Abbruch zu
tun, denn Tatsache ist und bleibt, dass dies die erste Schweizergeschichte

ist, die auch den Mann aus dem Volke fesselt, die ihm
Geschichtskenntnisse vermittelt, wie sie ihm die Schule in 8—9 Jahren
nicht zu vermitteln vermochte. Dies ist das denkbar beste Zeugnis,
das man einem geschichtlichen Werke ausstellen kann. Dem Mann
aus dem Volke die Geschichte nahezubringen, das war doch wohl
die offensichtliche Absicht des Verfassers, denn für den Fachmann
liegen schwulstige und wulstige Wälzer genug vor, so dass er sich
die Mühe der Niederschrift und Drucklegung hätte ersparen können.
Das Werk ist ein Verdienst, das einige Hundert Schützenfestreden
nicht wettzumachen vermögen. Gleich wie man einen guten, einen
klassischen Roman in gewissen Zeitabständen immer wieder mit

* Feuz, Ernst: Schweizergeschichte. Mit 16 Tafeln. Schweizer
Spiegel Verlag; Zürich 1940; 337 Seiten. Preis gebunden Fr. 9.80.

passung. Hier ist nirgends etwas von Planmässigkeit zu
erkennen.

Das Erstaunlichste an dem Argument von der Planmässigkeit

ist die Tatsache, dass die Menschen glauben können, diese
Welt mit allem, was auf ihr lebt, mit allen ihren Mängeln,
wäre das Beste, was Allmacht und Allwissenheit in Millionen
von Jahren zu schaffen imstande waren. Ich kann das wirklich
nicht glauben. Wenn ihr mit Allmacht und Allwissenheit
ausgestattet wäret und Millionen von Jahren Zeit hättet, eure
Welt zu vollenden, glaubt ihr, dass ihr dann nichts Besseres

zustandebringen würdet als den Ku-Klux-Klan, oder ...?*)
Mir imponieren wahrhaftig die Leute nicht mehr, die
sagen : «Seht mich an, ich bin ein so prächtiges
Produkt, dass Planmässigkeit im Universum gewesen sein
muss.» Mir imponiert die Pracht dieser Leute gar nicht. Deshalb

glaube ich, dass dieses Argument von der Planmässigkeit
ein sehr armseliges Argument ist. Fortsetzung folgt.

Fünf Leitsätze.
Zu Weihnachten 1940 erliessen die britischen Kirchenhäup-

ter, wie auch der Stellvertreter Gottes auf Erden, wieder ihre
salbungsvollen Botschaften an die vom Kriege geplagte
Menschheit. Man lese einmal die «Fünf Leitsätze» der
vorgenannten Kirchenhäupter und vermeide es, in ein Hohnlachen
auszubrechen. Jeder Freidenker wird mit uns einig gehen,
wenn wir sagen, dass es nichts Widrigeres und Verlogeneres
gibt, als derartige Verlautbarungen der Kiiche. Seit 2000 Jahren

versprechen sie, was sie heute wieder versprechen —
um es nie zu halten. Was versprechen sie:

1. «Extreme Ungleichheit in der Verteilung von Reichtum

und Besitz sollte abgeschafft werden.»

Kommentar: Me sött — me sött so heisst die schweizerdeutsche

Fassung dieser Forderung «sollte». Wer sollte Wär
sött Jene, die mit diesem «me sött» ernst machen wollen
oder wollten werden als Kommunisten, als staatsgefährliche
Gesellen verschrieen. Jetzt, im Krieg, wo es wieder gilt die

*) Aus Neutralitätsgründen müssten wir zwei weitere Fragen
weglassen

Jean Paul.

neuem Gewinn lesen kann, so wird der Leser wiederholt nach
seiner Schweizergeschichte greifen und sie immer lieber gewinnen.

Worin besteht nun das Neue in der historischen Darstellung?
Warum wird das Buch so ansprechend und lebendig? Warum
verliert es allen dozierenden Ton, der uns aus andern Geschichtsbüchern

so bekannt ist? Ernst Feuz lässt durch seine ganze
Schweizergeschichte die jeweiligen Zeitgenossen sprechen und beschränkt
sich persönlich darauf, nur die verbindenden Texte zu schreiben
und aus der Vielfalt der Zusammenhänge die Ausschlaggebendsten
herauszuziehen. Dass er diese Auslese der Zeitgenossen gut traf,
darf ohne weiteres angenommen werden, wenigstens bis zum Jahre
1848, d. h. bis zur Gründung des Bundesstaates. Die Geschichte
der jüngsten Vergangenheit setzt dem Leser zwar einen ordentlichen

Dämpfer auf, denn in der Vielfalt der Stimmen tauchen hier
welche auf, die der Güte des Werkes immerhin etwelchen Abbruch
tun. Wir meinen jene Stellen, da Feuz die «Erinnerungen des

simplen Eidgenossen», d. h. die Erinnerungen von Jakob Lorenz
zitiert (Seite 321 und 331). Wir wagen gewisse Zweifel zu hegen
über einen Zeugen, der sich durch sämtliche parteipolitischen
Färbungen durchgemausert hat und vom Krapplackrot zum Rabenschwarz
verfärbte. Wenn Feuz nicht Anhänger der Aufgebotgruppe ist, dann
ist dieser letzte Zeitgenosse äusserst unglücklich gewählt, was dem

übrigen Inhalt merklichen Abbruch tut.
Trotz diesem Hinweis auf diese eine unglückliche Auslese möchten

wir wünschen, dass diesem fesselnden Werk eine möglichst weite
Verbreitung beschieden sein möchte. Speziell Freidenker werden das

Werk nicht ohne Genuss lesen, ist es doch Ernst Feuz trefflich

Jedes Volk vergeht, wie ein faulender Schwamm
zerfMessend, wenn es keinen Mut mehr hat.


	Warum ich kein Christ bin : berechtigte Übersetzung aus dem Englischen von A.F. [Teil 1]

