
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 10

Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von
Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (5. Fortsetzung) [Teil 6]

Autor: Akert, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 DER FREIDENKER Nr. 10

Gleichgewicht gebracht werden, dann sollte aber ein Staatsmann

nicht gedankliche Rettung aus den Nöten in der
Vergangenheit suchen und empfehlen. Das ist Regression (Rückfall),

der keine Anhaltspunkte gibt wie das soziale Getriebe
zu meistern ist. Darum ist es wohl besser, der hohe Bundesrat

lasse sich nicht mehr an den konfessionellen Tagungen
vertreten, denn nicht mehr alle Schweizerbürger berauschen
sich an den «höheren Gütern» einer theologischen Religion
und lassen sich nicht auf ein besseres Jenseits vertrösten.
Gewiss hat nicht jeder Zeit, Vorbildung und Fähigkeit den
Fragen der Erkenntnis gerade ins Gesicht zu schauen. Es ist
aber falsch, aus dieser Not eine Tugend zu machen und es so
hinzustellen, als wäre die Unselbständigkeit im sozialpolitischen

Denken und der Kirchenglaube ein Verdienst. Das
Christentum aber bleibt die Negation des sozialen Wissens,
ohne das die Demokratie weder gesichert noch die Massen
gehoben werden können. Heute ist es nicht Aufgabe des
Staatsmannes, den Kirchenbesuch zu empfehlen, sondern die
Frage zu beantworten: Wie gelangen wir zur Lösung jener
sozialen Probleme, die das Massenschicksal der Menschen
bestimmen. Inmitten der Bemühungen das Güterverteilungsproblem

zu lösen, hat es keinen Zweck, den Intellekt durch
die Kirche zu missbrauchen.

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Seine Stellung zu den Ideen von Gott und Unsterblichkeit,

zw Religion und Kirche.
Von Ernst Akert.

(5. Fortsetzung.)
Der Aufenthalt in Heidelberg mit dem Feuerbach-Erlebnis.

Oktober 1848 — Mlärz 1850.

Längst schon hatte man auch in Kellers Umgebung mit
Bedauern bemerkt, dass ein prächtiger Mensch und ein reiches
Talent in regellosem Treiben seine Kraft zu vergeuden
Gefahr lief. Einige deutsche Universitätsprofessoren, die Keller
im Hause Fdllens kennen gelernt hatten, der Orientalist Ferd.
Hitzig und der Chemiker Karl Jakob Löwig wandten ihm ihre
Aufmerksamkeit zu. Diese suchten einflussreiehe Mitglieder
der Zürcher Regierung, wie Alfred Escher, Eduard Sulzer,
Rud. Bollier für ihren Schützling zu gewinnen. So boten ihm
Erziehungsrat und Regierung von Zürieh am 26. September
1848 ein Reisestipendium von Fr. 800.— an zur weitem
wissenschaftlichen Ausbildung im Auslande. Keller griff mit
beiden Händen zu. Das Ziel seiner Sehnsucht war Deutschland,

zuerst eine deutsehe Hochschule, dann vielleicht ein

dass er daraus ein Buch hätte schreiben können, wenn er die Kunst
des Schreibens überhaupt beherrscht hätte.

Das schien ganz einfach so zu sein: Don Isidro war der best-
gehasste Mann des ganzen Städtchens, Protz und Geizhals zugleich,
Besitzer grosser ererbter Ländereien, einer Frau und fünf
verheirateter Töchter. Er hätte in seiner Jugend studieren sollen,
brachte es auf ein Semester an der Universität Salamanca, und
wurde dort hinausgeschmissen wegen Weibergeschichten. Niemand
mochte ihn leiden. Er war dumm, anmassend, er hatte überhaupt
sämtliche Charakterfehler, die man einem verhassten Mitmenschen
zutraut, und eines war sicher: ausser seinen engsten Angehörigen
würde ihm niemand in ganz Baza eine einzige Träne nachweinen!
Niemandem würde es einfallen, auch nur einen Kranz auf sein Grab
zu legen. Hatte man den lebenden Montull gefürchtet, so spie man
nun ein bisschen Verachtung über den Toten. So ist es uberall. Man
macht in Baza keine Ausnahme.

Julio wusste nun so ziemlich die ganze Lebensgeschichte des
Don Isidro, und gestand sich, dass er mit einem guten Bissen mehr
anzufangen gewusst hätte als mit dem ganzen Schauerroman, den
die Missgunst der Leute in den grellsten Farben ausmalte. Instinktiv

aber sagte er sich, dass in einem Trauerhaus gewöhnlich so
allerhand Mildtätigkeit herrscht, und dass oft ganz nützliche Dinge
abzufallen pflegen. Und da ihn das Schicksal nun einmal am Bahnhof

von Baza ausgeladen hatte, und es ganz so aussah, als müsste
er vorderhand hier stecken bleiben, nahm er die Gelegenheit wahr,

Jahr in Berlin oder Dresden in der Nähe eines grossen
Theaters, denn er glaubte, zum Dramatiker bestimmt zu sein.

Am 19.. Oktober 1848 verreiste Gottfried Keller über Seon

im Aargaui, Aarau, und Basel und über Strassburg nach

Heidelberg, der alten Neekarstadt .mit der sehicksalskundigen
Burg und den fröhliohen Gassen unter duftigen Gärten. Aber
bald tönt es anders: «Es sei ein lumpiges, liederliches Volk
hier, alles lebt ganz und gar von den Studenten, die halbe
und dreiviertels Bevölkerung sind uneheliche Studentenkinder
und läuft in Fetzen herum. So suchte er zunächst Anschluss
bei seinen Landsleuten zu finden «zum grossen Aerger der
Deutsehen», denen der Nationalismus der Sehweizer ein Dorn
im Auge war.»

Keller hörte in Heidelberg deutsche Geschichte, Kriminalrecht,

dann Vorlesungen über Aesthetik, Kunst- und
Literaturgeschichte bei Hettner, mit dem er befreundet wurde, über
Spinoza und die aus ihm hervorgegangene neuere Philosophie,
über Anatomie und Physiologie bei Henle, den er von Zürich
her kannte. Henle schrieb über Keller: «Es war ziemlich
dasselbe, ob ein junger, zahmer Bär oder ein Poet mit uns zu
Tische sass, denn ausser einigem unartikuliertem Gebrumme
bekamen wir nichts von ihm zu hören.» Prof. Henle, bei dem
Keller Vorlesungen über Anthropologie hörte, war noch
gottgläubig. Keller meinte in einem Briefe an seinen Freund
Baumgartner: «Heute hat er in seiner Anthropologie den lieben
Gott wieder hergestellt, weil er vermutlich nicht in den
Verdacht kommen wollte, mit dem Demokraten Feuerbach irgend
etwas Gemeinsames zu haben.» In einem Vortrage über
Glauben und Materialismus bekannte sich Henle zum
Gottesglauben.

«Die Einsichten, die Henle durch seine anthropologischen
Vorlesungen Gottfried Keller vermittelte, geben die beste

Grundlage für das philosophische Treiben ab, d. h. für die
Einführung in Spinoza und die Vorlesungen Feuerbachs».
schrieb Keller an seinen Freund Dössekel. Es geht hieraus
schon hervor, dass bei Keller inzwischen eine Entwicklung
gegen den Materialismus hin eingetreten war.

Kein Denker hat auf Keller stärker eingewirkt als Ludwîg
Feuerbaeh.

Ludwig Feuerbach wurde 1804 zu Landshut in Bayern
geboren. Er hatte zuerst Theologie studiert, aber unter dem
Einflüsse des Rationalismus seines Lehrers Paulus in Heidelberg

sich dem Studium der Philosophie zugewandt. Er
studierte bei Hegel in Berlin 1824 und promovierte 1828 in
Erlangen. In seiner 1830 anonym erschienenen Schrift
«Gedanken über Tod und Unsterblichkeit» tritt bereits die Vorsieh

um einige Einzelheiten zu erkundigen, beispielsweise wo sich
das Trauerhaus befände. 1 (Schluss folgt.)

Literatur.
Lesen Sie in

«Freies Volk» (Bern), Nr. 36, vom 5. September, den Artikel «Die
Nebenhauptstadt». Gemeint ist damit Freiburg im Uechtland. Freiburg

— die kommende Schweizer Nebenhauptstadt? Dieser, aus
protestantischer Feder stammende Artikel, den wir lediglich wegen
Raummangel nicht hier zum Abdruck bringen, befasst sich mit dem
aggressiven Katholizismus. Der Artikel verdient Beachtung.
Erwachen die Protestanten endlich? Höchste Zeit! Bestellen Sie diese
Nummer bei «Freies Volk», Schwarztorstrasse 76, Bern.

Lebt Gott noch?

Dies ist der Titel eines vielgelesenen Buches. Ein Akademiker
schreibt der Redaktion: Das Buch von Dr. Emil Blum «Lebt Gott
noch?» kann gar nicht genug empfohlen werden; es ist geradezu
meine Bibel geworden, jedenfalls mein «livre de chevet», wie der
Franzose sagt. Ich habe es stets auf meinem Nachttisch und lese
gerne darin vor dem Schlafengehen. Der Stil ist leider etwas
langatmig und die Wiederholungen derselben Gedanken häufig, aber
man muss eben viel auf den Nagel schlagen bis er festsitzt



Nr. 10 DER FREIDENKER 77

Reaktion hat noch nie eine
verzweifelte Lage gerettet.

Stellung auf, dass die Beendigung des Lebens im Diesseits
die Bedingung des Fortschrittes auf Erden sei. Das Werk
wurde konfisziert und Feuerbach erschien der vormärzliehen
Regierung als verdächtig, so dass ihm die akademische Laufbahn

verschlossen blieb. Er lebte nun als Privatschriftsteller
in ländlicher Einsamkeit, sehrieb 1839 eine «Kritik der Hegel-
schen Philosophie», in der er sich völlig von Hegel loslöste.
1841 erschien seine Arbeit über «Das Wesen des Christentums».

Damit vollzog Feuerbach den Bruch nicht nur mit der
Hegeischen Philosophie, sondern auch mit der ganzen
damaligen offiziellen Welt. Es folgten weitere Schriften wie
<Das Wesen der Religion» 1845 und «Die Unsterblichkeitsfrage

vom Standpunkte der Anthropologie aus» 1846, die
grösstes Aufsehen erregten. Eine Massenpetition an das
badische Ministerium um Uebertragung einer Professur an
Feuerbach blieb ohne Erfolg. Nun lud ein Teil der Studentenschaft

Feuerbach ein, ausserhalb der Universität in Heidelberg

einen Zyklus philosophischer Vorlesungen zu halten.
Diese Vorträge über das Wesen der Religion fanden vom
1. Dezember 1848 bis 2. März 1849 im Saale des Rathauses
vor einer grösstenteils akademischen Zuhörerschaft statt;
unter ihr befand sieh auch Gottfried Keller.

Nach Hegel ist die Welt und alles in ihr beseelt, Gott oder
der absolute Geist lebt sich in der Mannigfaltigkeit individuellmaterieller

Wesen aus, und sein Wesen offenbart sich in der
Geistesbetätigung des Menschen in Kunst, Religion,
Philosophie. In jeder individuellen Lebensäusserung, wie sie sich
den Sinnen darbietet, steckt somit ein Akt des absoluten
Geistes, also Gottes. Die Quintessenz der Hegeischen Philosophie

war die Auffassung «Alles was ist, ist vernünftig». Ihr
entsprach die religiöse Ausmünzung in die Formel «Die
Ueberzeugung von der Folgerichtigkeit und Zweckmässigkeit
alles Geschehens und die Verehrung der Vernunft im
Weltganzen sind die einzig mögliehe Religion».

Die Begriffe sind für Hegel die Wirklichkeit. Nach seiner
Auffassung bringt das Denken 'die Wirklichkeit, das Sein
hervor.

Feuerbaeh kehrte die Saehe um. Er erklärte: Zuerst war
die Wirklichkeit, das Sein. Die Wirklichkeit erzeugte das
Denken. Dieses ist eine nur-mensehliche Fähigkeit. Die
Abstraktionstätigkeit des menschlichen Bewusstseins erzeugt die
Begriffe. Feuerbach setzte die Wirklichkeit, die individuellen
Dinge wieder in ihr Wirklichkeitsreeht ein.

Die Natur, die Wirklichkeit, die individuellen Dinge sind
nicht, wie Hegel meinte, aus Begriffen, Ideen und Vorstellungen

zu erklären, sondern es sind vielmehr, wie Feuerbach
lehrte, die Begriffe aus den wirklich gegebenen Tatsachen zu
bilden.

Aus diesen Grundgedanken Feuerbachs ergaben sich die
wichtigsten Folgerungen.

Die Philosophie wird zur Anthropologie. Feuerbach nimmt
den Menschen al9 psychophysische Einheit. Als solche steht
der Mensch der Natur gegenüber als dem Objekte seines
Denkens und Handelns. Die Natur ist nicht ein denkendes,
von einem absoluten Geist beseeltes Wesen. Sie ist blosse
sinnliche Realität.

Indem Feuerbach 'das begriffbildende rationale Denken
als eine nur-menschliche Funktion nachwies, war Gott von
dem Herrschersitz, den er in der Wirklichkeit eingenommen,
vertrieben: Die Wirklichkeit oder die Natur ist nach Feuerbach

der Inbegriff nur sinnlicher Kräfte, also gott-los.

Aus dem Nachweis des menschlichen Urspruugs und
Charakters der begriffbildenden Tätigkeit ergibt sich mit Not-

Frank Tlüess.

wendigkeit der Atheismus. Tatsächlich, so legt Feuerbafch dar,
lehrt die Völkerpsychologie, dass bei allen Völkern der
Gottesbegriff eine rein menschliehe Abstraktion ist.

Nieht das Wort der Bibel ist wahr «Gott schuf den
Mensehen ihm zum Bilde», sondern das Gegenteil «Der Mensch
schuf Gott nach seinem Bilde, aus seinen Wünschen und
Bedürfnissen heraus». Wie der Mensch, so ist sein Gott. Mit der
Wandlung des menschlichen Kulturzustandes ändert sich auch
der Gottesbegriff.

Der moderne Mensch Feuerbachs, in dem das Geistige nur
als menschliehe Gehimtätigkeit erscheint, findet für die
Existenz eines Gottes keinen Raum in der Welt mehr.

Diese Weltanschauung findet auch keine Möglichkeit mehr
für ein persönliches Fortleben des Einzelnen nach dem Tode,
denn, indem das Geistige unlöslich an das Sinnlich-Materielle
gebunden ist und keine Sonderstellung hat, muss die Seele,
als Inbegriff des Geistigen, auch mit dem Körper
dahinsterben.

Im Christentum hat der Unsterbliehkeitsgedanke die
Aufgabe, die Vorstellung der sittlichen Weltordnung zu stützen.
Das Jenseits wirkt als Himmel und Hölle ausgleichend auf
die offensichtliche Tatsache der Ungerechtigkeit des Diesseits
und regelt so zugleich das sittliche Verhalten der Mensehen.
Die Aussicht auf Bestrafung oder Belohnung im Jenseits
schreekt vor Uebeltaten ab oder spornt zum guten Handeln
an. Wird nun, wenn die Existenz eines bestrafenden oder
belohnenden Gottes und das persönliche Fortleben im Jenseits
aufgegeben ist, die Menschheit nicht einer wilden, sittlichen
Anarchie verfallen?

Das ist der schwerste Vorwurf, der von gottgläubiger
Seite gegen die Bekenner des Atheismus erhoben worden ist.

Aber schon Lessing hat am Schlüsse der «Erziehung des

Menschengeschlechts» diesen Vorwurf entkräftet durch den
Hinweis auf eine wahre Sittlichkeit, die das Gute tut, weil es

das Gute ist, nicht weil willkürliehe Belohnungen darauf
gesetzt sind.

Noch energischer betont Feuerbach, dass die Beseitigung
des Jenseits eine rein menschliche Sittlichkeit nieht nur
ermöglicht, sondern geradezu fordert und in ihren Wirkungen
steigert.

Erst der Atheismus hebt den Gegensatz auf, der jetzt
zwischen den sittlichen Idealen des Christentums, die aus
einer ganz anders gearteten Kultur stammen, und den
Bedingungen des modernen Lebens besteht. An die Stelle der
aufs Jenseits gerichteten Religion hat die rein menschliche
Bildung zu treten, deren Inbegriff die Arbeit des Individuums
im Dienste der Gesamtheit ist. Nieht schrankenlose
Entfaltung der Kräfte des Ich und sinnliches Sichausleben heisst
Atheismus. Das Ich soll Rücksicht nehmen auf das Du, das

Verhalten des Einzelnen ist geregelt durch die Rücksicht auf
die Existenz der Art.

Der Atheismus, so heisst es am Schlüsse der Heidelberger
Vorlesungen Feuerbachs, ist daher positiv, bejahend. Er gibt
der Natur und der Menschheit wieder die Bedeutung und die
Würde, die ihr der Theismus genommen; er belebt die Natur
und die Menschheit, denen 'der Theismus die besten Kräfte
ausgesogen hat.

Die Verneinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits

zur Folge. Die Aufhebung eines bessern Lebens im
Himmel schliesst die Forderung in sich: es soll, es muss
besser werden auf der Erde. Sie verwandelt die bessere
Zukunft aus dem Gegenstand der Pflicht, der menschlichen



78 DER FREIDENKER

Tätigkeit. Wir setzen an die Stelle der Gottesliebe die
Menschenliebe als die einzige wahre Religion.»

Am 1. Dezember 1848 begann Feuerbaeh seine Vorlesungen.

Am 18. Februar 1849 gab Keller seinem Freunde Eduard
Dössekel im Zusammenhang mit seinen Gedanken über die
Dichtkunst in einer Art Beichte Einblick in sein verändertes
Fühlen *) :

«Für die poetische Tätigkeit glaube ich neue Aussichten
und Grundlagen gewonnen zu haben, denn erst jetzt fange ich
an, Natur und Mensch so recht zu packen und zu fühlen, und
wenn Feuerbaeh weiter nichts getan hätte, als dass er uns
von der Unpoesie der spekulativen Theologie und Philosophie
erlöste, so wäre das schon ungeheuer viel. Uebrigens bin ich
noch mitten im Prozesse begriffen und fange bereits an, vieles
auf meine Weise zu verarbeiten. Komisch ist es, dass ioh
kurz vor meiner Abreise aus der Schweiz noch über Feuerbach

den Stab gebrochen habe als oberflächlicher und
unwissender Leser und Lümmel; so bin ich recht aus einem
Saulus ein Paulus geworden Ich bin froh, endlich eine
bestimmte und energische philosophische Anschauung zu
haben.»

Noch vor kurzem hatte Keller in einer Besprechung der
Werke Ruges davon gesprochen, es sei für Rüge unmöglich
zu begreifen, dass ein guter Liberaler und Republikaner noch
diese oder jene Schrullen von Gott und Unsterblichkeit im
Kopfe haben könne. Kellers Glauben an Gott und Unsterblichkeit

war inzwischen eben bereits zu einer Schrulle
geworden. «Mein Gott war längst nur noch eine Art von
Präsident oder erstem Konsul, welcher nicht viel Ansehen ge-
noss, ich musste ihn absetzen», schrieb Keller am 28. Januar
1849 an Baumgartner.

Stück um Stück fiel von Kellers bisherigem Glauben an
Gott und Unsterblichkeit nun dahin. Nicht ohne Widerstreben
fügte sieh Keller der bessern Einsicht, den wuchtigen
Beweisen Feuerbachs, so dass er schliesslich anfing, selbst für
ihn zu arbeiten.

*) zitiert aus A. v. Gleichen-Russwurm «Gottfried Kellers
Weltanschauung».

Volkszählung 1941.

In einem Leitartikel befassen sich die «Freiburger-Nachrichten»

(Nr. 205, 5. Sept. 1941) mit der nunmehr vom
Bundesrat beschlossenen Volkszählung 1941. Daraus erfahren wir,
dass die neue Zählkarte, gegenüber der früheren, zwei
«wesentliche Neuerungen» enthält. Zur ersten Neuerung, der
Frage nach dem erlernten Berufe, haben wir keine
Bemerkungen zu machen, wogegen die zweite, die Frage nach der
Kinderzahl, unsere volle Aufmerksamkeit verdient. Die «Frei-
burgerin», die dem Departement des Innern sehr nahe steht,
zieht daraus folgende Schlüsse:

«Anderseits liess es die bevölkerungspolitische Lage
unseres Landes als notwendig erscheinen, die Frage nach der
Kinderzahl der Familien abzuklären. Es ist ja wirklich
auffallend, dass wir im Zeitalter, wo die Familie im Mittelpunkt
des Interesses steht und die bevölkerungspolitische wie die
wirtschaftliche Lage eine aktive Familienpolitik verlangen,
nicht einmal wissen, wie viele Familien mit so und so vielen
Kindern es in unserm Lande gibt. Bisher war man nur auf
Schätzungen angewiesen, um sich ein Bild davon zu machen,
wie viele Ehen kinderlos sind, wie viele ein, zwei, drei und
mehr Kinder besitzen. Es entspricht sicher einer Notwendigkeit,

uns über Zahl und Grösse der Familien ein klares Bild
zu machen. Zu diesem Zwecke enthält die Zählkarte folgende
Fragen für verheiratete Frauen: a) in welchem Jahre wurde
die jetzige Ehe geschlossen? b) Wie viele Kinder wurden in
der jetzigen Ehe lebendgeboren? Geburtsjahre der heute noch
lebenden Kinder und Geburtsjahre der verstorbenen' Kinder.

Damit hofft man den wesentlichen Teil des Familienstandes

zu ermitteln, auch, wenn die Frage nach Kindern aus

früheren Ehen (bei verwitweten oder geschiedenen und
wieder verheirateten Frauen oder bei ledigen Müttern) als
indiskret weglässt. Die Bevölkerungstatistik wird die daraus

sich ergebenden Differenzen schon etwa zu korrigieren oder

zu ergänzen wissen, soweit dieser Prozentsatz von Bedeutung
ist.»

«Damit hofft man .» Halt! Halt! Wer hofft? Wer ist

«man»? Hauen wir daneben, wenn wir die Antwort geben:

Die katholische Kirche vor allen andern hofft. Sie wird die

Zählergebnisse weidlich auszunützen verstehen, so oder

anders. Wenn der im Beichtstuhl suggerierte Höllenzwang
zum Kinde nicht mehr verfängt, dann muss man nach andern

Mitteln suchen. Die Volkszählung soll die Handhabe dazu

liefern
Für diese Behauptung bleiben wir den Beweis vorerst noch

schuldig. Warten wir ab, bis Herr Direktor Brüschweiler die

Zahlen im Sinne der Interessierten ausgewertet hat, dann

wird der Beweis in Bälde erbracht werden.

Die Frage nach der Kinderzahl wäre interessant und
lehrreich und gerade in den heutigen Zeitläufen wäre es wünschbar,

wenn man höhernorts die bevölkerungspolitische Lage

besser kennen würde. Mit dieser Frage alleine lässt sich aber

gar nichts ermitteln als eben die Kinderzahl, was schon bisher

möglich war. Heute will man die Fruchtbarkeit resp. den

Zeugungswillen der Schweizerfrauen ermitteln. Darum die

«wesentliche Neuerung». n

Wenn man, um es vorweg zu nehmen, der Statistik nur

trauen könnte ¥ Mit der Statistik lässt sich nämlich alles und

nichts beweisen. Herr Direktor Brüschweiler will das zwar

nicht wahr haben und er hat diesen Vorwurf an die Adresse

der Statistik auf der «schweizerischen Bevölkerungs- und

Familienschutz-Konferenz» vom 21. Oktober 1940 als einen

Widersinn zurückgewiesen. Wir lassen uns aber weder durch

Herrn Brüschweiler noch durch «gewaltige methodische,
wissenschaftliche und technische Fortschritte» von der Ansicht

abbringen, dass sich mit der Statistik alles beweisen lässt.

Warum? Weil die Ausnutzung der Statistik immer vom
Standpunkte des Ausnutzers, resp. des Auftraggebers, abhängig ist.

Damit ist die ganze Frage schön ins Trübe gestellt. Es gibt
neben der unvoreingenommenen Wissenschaft, die
voraussetzungslos Werte ermittelt, noch eine kath. Wissenschaft, d. h.

jene Wissensehaft, die immer nur für, aber nie gegen die Kirche

zeugen darf. An welchen Fragen das Departement des Innern
im besondern interessiert ist, darüber brauchen wir keine

Worte zu verlieren. Wir warten nach dieser Feststellung das

Ergebnis der Volkszählung ab und werden bei der
Ausnutzung wieder darauf zurückkommen.

Was soll nun mit dieser «wesentlichen Neuerung» auf der

Volkszählungskarte statistisch angefangen werden? Wie will

man damit die bevölkerungspolitische und wirtschaftliche
Lage ermitteln? Dass wir aus dieser Frage, resp. der Verwertung

der Zahlen nicht klug werden, kann zwei Ursachen

haben: Es kann unsere Gottlosigkeit sein, die uns hindert
hinter die Erleuchtung der Fachmänner zu kommen, oder

aber, es kann die Gottgläubigkeit auf der andern Seite sein,

die, die Frage einmal gestellt, alles weitere dem Himmel und

dem Machtspruch Gottes überlässt. Welches von. beiden
zutrifft, darüber wollen wir nicht weiter streiten. Die Frage
steht nun einmal auf dem Abstimmungszettel und damit

haben wir uns abzufinden. Sie ist von Fachmännern gezeugt

und geboren und» wenn man unsern Fachmännern nicht
unbesehen traut, dann ist man eben gottverlassen!

In unserer Gottverlassenheit stellen wir einige Fragen:
Was nützt uns zu wissen, dass eine verheiratete Frau 20 Kinder

geboren hat, wenn auf der Karte nicht ersichtlich ist, dass

darunter sechs Idioten sind? Wie gedenkt das Statistische Amt


	Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (5. Fortsetzung) [Teil 6]

