Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)
Heft: 9
Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von

Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (4. Fortsetzung) [Teil 5]
Autor: Akert, Ernst
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

68 R DER FREIDENKER NI

Gottfried Kellers Weltanschauung.

Seine Stellung zu den Ideen von Golt und Unsterblichkeit,
2u Religion und Kirche.

Von Ernst Akert.
(4. Fortsetzung.)

Die Ziircherjahre.
Herbst 1842 — Herbst 1848.

Den Winter 1842/43 in Ziirich hatte der 23-jahrige Keller
genau so verbracht wie die Jahre in Miinchen. Er hatte mit
den Studenten der jungen Universitit in der Kneipe gesessen,
neue Bilder geplant, genossen, was der Tag an Kurzweil zu-
trug, massenhaft gelesen und auf einen Mé#zen gewartet, der
ihn zu einer neuen Fahrt nach Miinchen fliigge machen sollte.
- Der kam aber nicht.

Nicht viel besser ging es in den folgenden Jahren, die
ihn dagegen als den angehenden Dichter begriissen konnten.
Schon in seinen Knabenjahren hatte Gottfried Keller Verse
geschmiedet und kleine Novellen verfasst. Auch in :der
Miinchenerzeit sass Gottfried hin und wieder auf dem
Pegasus, aber sein Dichten war bisher immer noch dilettan-
tisch gewesen. Von der Jahresmitte 1843 an fliessen -lyrische
Gedichte fortwdhrend. «Die Zeit ergreift mich mit eisernen
Armen. Es tobt und gért in mir wie in einem Vulkane. Ich
werfe mich dem Kampfe fiir vollige Unabhéngigkeit und
Freiheit in die Arme», schreibt der 24-jihrige Keller, aber
sein Geburtstag findet ihn mutlos. «Schreiben und Lesen
kann ich immer, aber zum Malen bedarf ich Frohlichkeit und
sorglosen Sinn.» Das war die Wende vom Maler zum Dichter.

Zwei Jahre spater, am 15. September 1845, schrieb Keller
an seinen Freund Rudolf Leemann, 'dass er mit seinen Ge-
dichten Erfolg gehabt habe und nun als «Dichters in ausge-
zeichnete, ehrenvolle Gesellschaft gekommen sei. Das Malen
ist nun an den Nagel gehiingt, wenigstens als Beruf.»

Am 5. August 1843 schreibt der 24-jahrige Gottfried in
sein Tagebuch: «Ich habe in den letzten Tagen Schriften der
deutschen politisch-philosophischen Propaganda gelesen, viele
Ueberzeugung daraus geschopft, aber ich kann mich mit dem
zersetzenden hoéhnischen Wesen derselben noch nicht aus-
sohnen. Denn ich will eine so zarte, schéne Sache, wie das
Christentum ist, auch mit Liebe behandelt wissen, und wenn
es zehnmal auch ein Irrtum wire; nicht der Pfaffen und Vor-
rechtler, sondern des armen Volkes wegen, dessen fast ein-
ziger Reichtum, wenn auch durch die heillosen Volksblutegel

(die Geistlichen) freilich mehr zu seinem Schaden, das .

Christentum bis dato noch ist. Indessen werde ich mich aller

etwaigen Differenzen ungeachtet, dennoch an die Propaganda

- anschliessen, denn lieber will ich keinen Glauben herrschend

wissen, als den schwarzen, keuchenden, ertstenden Glaubens-
zwang. Im erstern Falle kann am Ende jeder Mensch, jede
wérmere Seele sich aus sich selbst erheben und den Weg zu
ihrem Schopfer suchen, was mir die festeste und reinste
Religion zu sein scheint, wihrend der denkende Mensch im
letztern Falle (beim Herrschen des Glaubenszwanges) gerade
durch den erdriickenden Glaubenszwang immer in negative
Haltung und Bitterkeit zuriickgedrangt, der nichtdenkende
Mensch aber von den Verrdtern der Seele und des Leibes,
von den Finsterlingen, missbraucht und misshandelt wird.»
Und unterm 8. August 1843 finden wir folgende Gedanken
eingetragen: ‘

«Der Philosoph mag seine Wissenschaft zum Gotte machen,
der Dichter aber sucht ein positives Element, eine Religion, zu
haben. Gerade aber weil er Dichter ist, so sollen seine reli-
giésen Bediirfnisse frei von aller Form und allem Zwang
sein, und er muss fiir diese Freiheit kdmpfen.»

«Die Wissenschaft soll endlich dem Volk helfen, in die
Tat iibergehen. ‘ .

Wenn die Philosophen ihre Resultate nicht populir
machen, so werden die Pfaffen und Finsterlinge schon Sorge
tragen, dieselben dem Volke auf eine Art zu iibersetzen,
welche in ihren Kram passt.» '

In dieser Zeit von 1843—1846 entstan'den u.a. das Pfingst-
lied, die Friihlingsbotschaft, das Jesuitenlied (Hussa, hussa,
die Hatz geht los), die Gedichte eines Lebendigen, die deut-
schen Freiheitskdmpfe, «Ja, du bist frei mein Volk», die 27
Liebesgedichte, die Feueridylle, der Zyklus «Gedanken eines
lebendig Begrabenen», der Pietistenwalzer, der Apostaten-
marsch (<«Loyolas wilde verwegene Jagd»), das wunderbare
Morgenlied (<So oft die Sonne aufersteht, erneuert sich mein
Hoffen») und das schone, mit der Musik Wilhelm Baumgart-
ners zur Nationalhymne gewordene Lied:

An das Vaterland.

0 mein Heimatland, o mein Vaterland!
Wie so innig, feurig lieb’ ich dich!
Schénste Ros’, ob jede mir verblich,
Duftest noch an meinem 6den Strand!

Als ich érm, doch froh, fremdes Land durchstrich,
Konigsglanz mit deinen Bergen mass,
Thronenflitter bald ob dir vergass,

Wie war da der Bettler stolz auf dich!

als dieses, so ist sie kaum iiber die Héhe des Analphetismus hinaus-
gekommen. Kaum den Kinderschuhen entwachsen, nahm sie die
heilige Katharina von Siena als ihr Vorbild und gelobte, niemals
in den Ehestand zu treten, sondern die «Braut Christi» zu werden.
Sie nahm das Dominikanerkleid und feierte die mystische Verlobung

(mistico sposalizio) mit Christus, indem sie einen Ring auf das.

‘Sakrament legte und dann denselben bestindg trug. Wie es mit
dieser Verlobung gemeint war, erhellt aus den Kanonisationsakten.
In einer Nacht erschien ihr im Traum ein Jiingling von wunderbarer
Schonheit, der sich ihr als Christus zu erkennen gab und sie
gaben einander das Geliibte unverbriichlicher Liebe. Darauf zeigte
sich dieser ihr Verlobter oft sichtbar, gewdhnlich in Gestalt eines
zehnjihrigen Knaben, von dem ein paradiesischer Wohlgeruch aus-
ging und dessen Schritte Lichtschimmer hinterliessen. Einst lag sie
auf den Knien vor einer Madonna, die auf dem Arm das Knidbchen
(Bambino) Jesus trug, und schaute zu diesem in brennender Liebe
hinauf. Da sprach der Bambino zu ihr: O meine Herzens-Rosa, du
wirst meine Braut sein (O Rosa del cuor mio, tu sarai la sposa
mia)*). Vor iiberschwinglicher Liebe konnte Rosa nicht antworten,
aber die Madonna sprach: Siehst du, welche Gunst mein géttlicher
Sohn dir bewilligt? «Damals. wurde ihr Herz von Flammen der
Liebe ergriffen und erfiillt mit {ibernatiirlichen Gnadengaben.» —
Oft erhielt sie Besuche ihres Verlobten, der neben ihr sass, sie mit
feurigen Blicken ansah und sich von. ihr umarmen und kiissen liess.

*) Aehnliche Dinge erwihnt das Breviarum Romanum in Hin-
sicht der heiligen Agnes, i

Niemand kann die Begeisterung der Liebe (gli slanci d’amore) be-
schreiben, welche Rosa empfand, wenn sie diese gottlichen Ziirt-
lichkeiten des Bambino Gesti erfuhr. Der erwihnte Panegyriker
B. da Caprile sagt in seiner Lobrede wortlich: «Engel des Himmels,
ihr habt es gesehen, wie Rosa bei ihren Liebesgespriichen mit ihrem
in mystischer Hochzeit verbundenen Bréiutigam oft vor Liebe in
Ohnmacht fiel (languire di amore). Wer kann sagen, welche Freu-
den und Seligkeiten das Herz unserer Rosa erfiillten, wenn sie
einen Kranz von Rosen auf das Haupt ihres Verlobten (sposo) setzte
und dieser sie seine geliebte sposa nannte. Er war bei ihr, plauderte
mit ihr, hinterliess Strahlen, wohin er trat. O welche Gnade eines
liebenden Gottes, o das Gliick einer so geliebten Jungfrau, o un-
ausprechliche Hochzeit, o Feuer der Liebe, o Wonne und Seligkeit!
— Hier hilt meine Rede an, denn ich bin zu schwach, um diesen
Zustand der Wonne .einer Himmelsliebe zu beschreiben; auch habe
ich nicht den wunderbaren Ring, den Rosa am Finger trug und der
sie zu unaussprechlichen Worten begeisterte.» ‘
Entnommen, teilweise gekiirzt, aus: Th. Trede: Das Heidentum

in der romischen Kirche. Bilder aus dem religiosen und sittlichen
Leben Siiditaliens, Gotha 1891, Bd. IV, S. 130 ff.

Der Traum der Kirche. .
Es sollte fiir katholische Eltern eine Selbstverstiindlichkeit sein,
dass der Religionsunterricht jedem andern Unterricht vorangeht.
Kirchenanzeiger der Kath. Pfarrei St. Josef, Ziirich,
: Nr. 5, 1. Mai 1941,



Nr. 9 DER FREIDENKER T 69

Wer sein Recht nicht wahret,

gibt es auf.

Raupach.

Als ich fern dir war, o Helvetia!

fasste manchmal mich ein tiefes Leid;
Doch wie kehlte schnell es sich in Freud’,
Wenn ich einen .deiner Séhne sah.

O mein Schweizerland, all mein Gut und Hab’!
Wann dereinst die letzte Stunde kommt,

Ob ich Schwacher dir auch nichts gefrommt,
Nicht versage mir ein stilles Grab!

Werf” ich von mir einst dies mein Staubgewand, .
Beten will ich dann zu Gott dem Herrn:

<Lasse strahlen deinen schonsten Stern

Nieder auf mein irdisch Vaterland.

Ueber die Art, wie Keller spiter iiber 'dieses so volks-
timlich gewordene Lied urteilte, verweisen wir auf 'die spi-
teren Ausfithrungen.

- In einem Tagebucheintrag vom 15. August 1843 schreibt
der 24-jahrige Keller:

«Iech habe 'das Pfingstgedicht noch verlingert. Das Herz
klopfte mir horbar wihrend dem Schreiben. Es wurde mir
klar, was es heisst, gegen 2000-i%ihrigen positiven Glauben zu
kiimpfen. ‘ I P

Ich bedachte, was am Ende der Mensch mit allem seinem
Wissen sei, und dass die grosste, tiefste Philosophie zuletzt
Irrtum und blosse Blindheit sein konne, wie der Aberglaube
eigentlich nur eine Konsequenz des positiven Christentums
ist. Daher ist es eigentlich ein Unsinn, wenn gute Christen
gegen Gespenster- und Hexenglauben eifern.

[ech werde ein positives, religidses, -aber fiir den Menschen
unerklirliches Element festhalten, aber ich® werde, wenn ich
zu einer Stimme komme, mit aller Macht dagegen streiten,
dass die Gottheit von Menschen missbraucht und ausgelegt
werde.

«Jeder Mensch soll sich seine religiosen Bediirfnisse
selbst ordnen und befriedigen und dazu sollen ihm Auf-
klirung und Bildung verhelfen.

Ich werde die christlichen Dogmen sowenig als diejenigen
irgend einer andern Religion verspotten, aber die Schurken,
welche dieselbe (die Religion) missbrauchen, und die Fana-
tiker oder Schwirmer, welche vermittelst derselben Anders-
denkende verfolgen und verdidchtigen, werde ich mit allen
mir zu Gebote stehenden Mitteln angreifen.»

Am 17. August 1846 legte der 27-jahrige G.K. seinem ehe-
maligen Lehrer Frébel eine Anzahl seiner Gedichte vor und
bat ihn um sein Urteil. Dieses lautete schmeichelhaft fiir
Keller. Frobel anerkennt Kellers dichterische Begabung und
hebt seinen politischen Liberalismus lobend hervor. Er setze
voraus, Keller sei Schweizer. Ja, es wiirde ihm leid tun,
wenn dem nicht so wire, «da es fiir die weitere geistige Ent-
wicklung der Schweiz von hochster Wichtigkeit sei, dass sie
in der allgemeinen Bewegung der Zeit sich auch literarisch
geltend mache, was bisher durchaus nicht geschehen sei. Die
bedeutendsten Dichter und Belletristen der Schweiz, Frohlich,
Reithard, Bitzius gehoren der Reaktion, der einfiltigeren,
christlich-germanischen Richtung an und sind unfihig, etwas
Frisches zu produzieren. Mochte es Thnen gelingen, sich auf
einen Standpunkt hinaufzuarbeiten, auf dem Sie- sich geltend
machen koénnen, um einen Einfluss auf den 6ffentlichen Geist

In der menschlichen Natur steckt gewdhnlich
mehr vom Toren als vom Weisen, daher wirken
solche Kniffe, die auf die menschliche
Torheit abzielen, am stirksten.

Francis Bacon.

der Schweiz auszuiiben.» — Ein wahrhaft prophetisches Wort.

Auch dem deutschen Fliichtling Ad. Ludw. Follen legfe
Keller eine Auswahl seiner Gedichte vor. Hier sah diese
Proben der Dichtkunst der bei Follen auf Besuch weilende
Dichter Hoffmann von Fallersleben, der sofort begeistert war
tiir ‘Keller. Follen férderte in 'der Folge Kellers Schaffen aufs
beste. Bei Follen lernte Keller Herwegh, Freiligrath, Wilhelm
Schulz und andere kennem, beim Schneidermeister Konrad
Wuhrimann, einem der «Sieben Aufrechten», machte er die
Bekanntschaft des Kommunisten Wilhelm Weitling. Dieser 1808
in Magdeburg geborene Deutsche hatte den Schneiderberuf
erlernt und war auf seiner Wanderschaft durch Deutschland,
Oesterreich und Frankreich in Paris in den Kreis der sozia-
listischen Utopisten St. Simon und Fourier geraten, deren
Theorien er sich zu eigen machte. Nach dem Aufstamds-
versuche von Blanqui, an dem er sich betelllgte ‘musste” er
1839 aus Paris fliechen. Im Jahre 1843 kam Weitling aus der
Westschweiz nach Ziirich. In der Westschweiz hatte er sein
Hauptwerk «Garantien der Harmonie und Freiheits ge-
schrieben, in dem er die bestehende Gesellschaftsordnung
durch eine neue utopische ersetzte, die allen Menschen Har-
monie und Freiheit bringen sollte. In seiner in Paris ent-
standenen Schrift «Die Menschheit, wie sie ist und wie sie
sein sollte» stellte er die Forderung auf, 'der Staat solle allen
Arbeit geben, die Arbeit verlangen, und fiir alle sorgen, die
nicht arbeiten konnen. In Ziirich schrieb Weitling das «Evan-
gelium eines armen Siinders», in welchem er den Einklang
seiner Theorien mit der Lehre Jesu durch zahlreiche Bibel-
stellen zu belegen suchte. Aber die Polizei beschlagnahmte
n#chtlicherweise die Druckbogen . der Schrift und Weitling
wurde wegen Gottesldsterung, Angriffe auf das Eigentum und
Griindung eines Bundes zur Verbreitung des Kommunismus
zu zehn Monaten Gefingnis verurteilt und ausgewiesen*).

Kurz vorher war auch der Freiheitssiinger Georg Herwegh
von der konservativen Ziircher-Regierung, der hornernen
nach dem Straussen-Putsch von 1839 ‘eingesetzten, des Landes
verwiesen worden.

Der Kommunismus machte Gottfried Keller «konfusy. In
Anbetracht des vielen Elendes auf Erden erschien er ihm
zwar sympathisch, anderseits konnte er ihm keine gute Seite
abgewinnen, da er aus Hirngespinsten bestehe und die Folge
einer umsichgreifenden Genuss- und Bequemlichkeitssucht
sei. «Wenn ihr ganz gleichméssige Erziehung vom Staate aus,
Sorge fiir allgemeinen Verdienst vom Staate aus, allgemeine
Versorgung der Verdienstunfihigen und Hilflosen vom Staate
aus verlangt, dann bin ich mit Leib und Seele bei euch»
notiert Keller in sein Tagebuch. Bezeichnend ist ein weiterer
Tagebucheintrag, die Arrestation des: Kommunisten Weitling
habe bei den Liberalen, seiner eigenen Partei, Unwillen er-
regt.

In die Entwicklungsjahre Gottfried Kellers fielen die Er-
oberung der politischen Macht durch die Radikalen 1830, die
Griitndung des Lehrerseminars, der Kantonsschule (Industrie-
schule), der Universitit, die Berufung von Dr. David Fried-
rich Strauss als Theologieprofessor nach Ziirich mit ihren
Folgen, dem Ziiricherputsch mit dem Sturz der radikalen -

‘(liberalen) Regierung 1839, die Wiedererlangung der politi-

schen Macht durch die Radikalen 1846, die Freischarenziige
nach Luzern und der Sonderbundskrieg 1847.

Keller nahm selbst an zwei Freischarenziigen teil, die aber
beide ldcherlich ausliefen, im ersten Anlauf erstickten.

Es war eine girende, ausserordentlich bewegte Zeit. Mit
20 Jahren (1839) stand Keller bereits in Opposition zur

*) Zitiert aus Max Kriesi, «Gottfried Keller als Po»hhker»
Huber & Co., Frauenfeld, 1918, S. 39 u.f.



70 DER FREIDENKER

- ) Nr. 9

Landeskirche, er war ein Straussianer, der beim Heuen in
Glattfelden die Heugabel wegwarf und nach Ziirich eilte, um
der von den frommen, konservativen Bauern bedréngten
radikalen Regierung beizustehen.

In einem’ Buche «Zwei Jahre in Paris», das den deutschen
Fliichtling Arnold Ruge zum Verfasser hatte, der 1845 in
Ziirich aufgetaucht war, spottete dieser iiber das Erwachen
des deutschen Nationalgefiihls und itber den Glauben an Gott
und Unsterblichkeit. Daraus entspann sich eine literarische
Fehde zwischen Follen, Schulz und Freiligrath auf der einen
Seite und Ruge, Heintzen und Karl Grin auf der andern.
Gottfried Keller glaubte, in diesem Kampfe seinen Freund
Follen unterstiitzen und fiir Gott und Unsterblichkeit eine
Lanze einlegen zu wollen; er tat dies in feiner Weise, nicht
in 'der Kuhstallmanier der andern, die mit Tropf, Null, Klotz,
Stallknecht, Kilberschwinze, Rindheit, gottlose Nichts-
Wiithrieche, alte Weiber und Kamele etc. um sich warfen,
notabene in Sonetten!

" Ein Beispiel von Kellers Unklarheit in religioser Be-
ziehung bietet das folgende in diesem <Atheismusstreit> ent-
standene Sonett:

Auch ich glaub’ wandellos: hier ist gut wohnen.
. (im Diesseits)

Auf lasst uns seh’n, wie wir zureeht uns finden.

Die Menschenseele ist zum Gliick bestimmt.

Was aber ward und wird aus den Millionen,

Die unversohnt, bleich, siech, von hinnen schwinden?

(Fiir die ist das Jenseits bestimmt, und an 'die Adresse

~ der Gottesleugner gerichtet:)

Wie pitoyabel Euer Lichtlein glimmt!

Ermatinger setzt dazu mit Recht die Bemerkung: <Also
das Jenseits ist notig zum Ausgleich der Ungerechtigkeiten
des Diesseits».

Keller fithlte selbst, dass er zur Vollendung seiner Bildung
systematischer Studien bedurfte. Wohl tat er zur Férderung
seiner Bildung, was er vermochte, horte etwa ein philosophi-
sches Kolleg und sah sich griindlich in der deutsehen Literatur
um, aber er hatte doch das Gefiihl, dass er die Jahre ver-
geude. Er war wieder in der Lage, wie zu Ende der 30er
Jahre, als er spiirte, dass er als Maler in Ziiich auf keinen
griinen Zweig kommen konnte.

Ueber die Einfiihrung des Christentums.
(Auszug aus einem Geschiehtswerk.)

Kein Wunder, wenn die Unterworfenen sich gerade der-
jenigen. Verheissung (und das will ja das Evangelium oder
die «frohe Botschafty sein) zuwandten, die iiber alles irdische
Elend hinwegzuhelfen versprach.

Besonders. als seit der zweiten Hilfte des dritten Jahr-
hunderts (also etwa nach 250 unserer Zeitrechnung) die alles
bedriickende Staatsgewalt des rémischen Imperiums mit Hilfe
kriegstiichtiger und dem Regime ergebener Waffentriger un-
sagbare Leiden iiber die Bewohner der italienischen Halb-
insel brachten, drang gerade das Christentum ein, geférdert
durch eben dieselbe Staatsgewalt.

Kaiser Konstantin (geboren 27. Februar 274, Kaiser 306
bis 337), der alle seine Rivalen umbringen liess und sich
_unter ‘dem Segen des Papstes und der Kirche zum Allein-

herrscher machte, bildete einen Wendepunkt in der Ge-

schichte des Romischen Reiches. Was noch vom republika-
nisch-demokratischen Wesen iibrig geblieben war, wurde von
Konstantin dem «Grossen> restlos beseitigt. Er regierte ent-
schieden absolutistisch als unumschrinkter Gebieter. Unter
dem Kaiser stand in ehrfurchtsvoller Ergebenheit eine iiber-
aus kunstvoll gegliederte, wohlbesoldete (auf Kesten des Vol-
kes) Hierarchie der Hofbeamten, Verwaltungsbeamten und
der Armee. Alle empfingen ihre Gewalt vom Kaiser und fiihr-
ten ihre Aemter genau nach den Prinzipien ‘des Kaisers in

polizeilich-bureaukratischer Weise, sodass die Untergebenen
keine Moglichkeit hatten, gegen Chikanen ihrer Oberen Be-
schwerde zu fiihren.

Unter diesen Verhiltnissen wurde das Christentum von
Staats wegen gefordert, denn diese Religionsform kam, voll-
kommener als alle andern, dem Bediirfnisse nach irgend
einem himmlischen Trost und nach irgend welcher Heilsaus-
sicht im «Jenseits» entgegen. Fiir das »Diesseits» galt folgen-
der lateinischer Hexameter:

«Una Salus victis, nullam sperare salutem!» (Es gibt nur
ein Heil den Unterworfenen, auf kein Heil zu hoffen.) Unter
dem staatspolitischen Druck, dem eine -gutgeschulte und gut-
gestellte Soldateska Nachdruck verlieh, der iiber die ehemals
frei Schaffenden Verzweiflung und Elend brachte, musste
schliesslich ein Evangelium Erfolg haben fiir die durch das
Staatssystem in Not gestossenen Menschen, d. h. fiir 'die <Miih-
seligen und Beladenen», fiir diejenigen, denen im Diesseits
jede Aussicht auf Besserung geraubt war. Aber der «religiose
Trost> war ja nur ein Nebenzweck, der. Hauptzweck war, die
Massen von jedem Empérungsversuch abzuhalten, sie- (wie
man heute sagen wiirde) zu «befrieden» — ein Zustand, der
den Nutzniessern des Imperialismus einen ruhigen Schlaf
verschaffte und die geknechteten Bauern bewog, 'das harte
Joch willig zu tragen und nicht «wider den Stachel zu lécken»!

Einige hundert Jahre spiter.

Wihrend der Latifundienbetrieb das romische Reich immer
mehr entvélkerte, wuchs die Bevolkerung der benachbarten
Barbarenstaaten. Je grosser aber der Bevblkerungszuwachs,
um so grdsser die Landnot, denn fiir den vermehrten Nah-
rungsbedarf ist bei gleichbleibender. landwirtschaftlicher
Technik mehr Boden erforderlich — und dieser war auf dem
menschenarmen Gebiete des rdmischen Reiches vorhanden.
So trieb die Landnot die kriegerischen Nachbarn immer zwin-
gender zu Angriffen gegen das rémische Reich.

Die vom romischen Imperialismus jahrhundertelang ge-
marterten und misshandelten Landbewohner begriissten ge-
radezu 'die germanischen Eindringlinge; die sie zunidchst von
der rémischen Tyrannei zu erldsen schienen. Der Dominial-
besitz der romisehen Kaiser und die Latifundien, die zur «Be-
lohnung» fiir treue Staatsdiener ausgeteilt waren (natiirlich
mit dem Recht, die darauf lebenden und arbeitenden Bauern
mit schweren Tributpflichten zu belasten), gingen nun in die
Hinde der neuen Herren iiber, die mit 'den vorgefundenen
ausgebeuteten Bauern bedeutend milder verfuhren, weil sie
keine Tribute heischten, sondern auf den grossen, bisher brach
gelegenen Lindereien selber arbeiteten. Massenhaft schlossen
sich die bisher Geknechteten deshalb den germanischen Er-
oberern an. Aus der unertréglichen Grundherrschaft der Rémer
drangten sie formlich nach den eindringenden Germanen hin,
die ihnen zum mindesten die individuelle Freiheit schenkten
und sehr oft dariiber hinaus noch ein menschenwiirdiges Da-
sein ermoglichten. ’

Der Staat.

Wie bei Wettkdmpfen jeder Art Schiedsrichter vorhanden
zu sein pflegen, die dariiber zu wachen haben, dass keiner
der Wettkdmpfer 'durch ungiinstige Umstinde - benachteiligt
werde und dass von allen Beteiligten die ordentlichen Regeln
des Kampfes redlich innegehalten werden: so hat der Staat
bei den geistigen Kampfen seiner Biirger die Rolle des un-
parteiischen Schiedsrichters zu spielen, der nicht selbst in
den Kampf eingreift, nicht irgend einer Partei zum Siege ver-
hilft, indem er 'die andere wehrlos macht durch Zwang umnd
Strafe, sondern der lediglich dariiber zu wachen hat, dass
gleiches Recht fiir alle gelte und dass jeder Teil alle seine
geistigen Krifte ungehemmt entfalten konne.

Otto Pleiderer.
In «Die Grenzen der Staatswirksamkeit
auf religidsem Gebiet.» 1902,



	Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (4. Fortsetzung) [Teil 5]

