
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 9

Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von
Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (4. Fortsetzung) [Teil 5]

Autor: Akert, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


68 DER FREIDENKER

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Seine Stellung zu den Ideen von Gott und Unsterblichkeit,

zu Religion und Kirche.
Von Ernst Akert.

(4. Fortsetzung.)

Die Zureherjähre.
Herbst 1842 — Herbst 1848.

Den Winter 1842/43 in Zürich hatte der 23-jährige Keller
genau so verbracht wie die Jahre in München. Er hatte mit
den Studenten der jungen Universität in der Kneipe gesessen,
neue Bilder geplant, genossen, was der Tag an Kurzweil
zutrug, massenhaft gelesen und auf einen Mäzen gewartet, der
ihn zu einer neuen Fahrt nach München flügge machen sollte.
Der kam aber nicht.

Nicht viel besser ging es in den folgenden Jahren, die
ihn dagegen als den angehenden Dichter begrüssen konnten.
Schon in seinen Knabenjahren hatte Gottfried Keller Verse
geschmiedet und kleine Novellen verfasst. Auch in der
MJüncheinerzeit sass Gottfried hin und wieder auf dem
Pegasus, aber sein Dichten war bisher immer noch dilettantisch

gewesen. Von der Jahresmitte 1843 an fliessen • lyrische
Gedichte fortwähnend. «Die Zeit ergreift mich mit eisernen
Armen. Es tobt und gärt in mir wie in einem Vulkane. Ich
werfe mich dem Kampfe für völlige Unabhängigkeit und
Freiheit in die Anne», schreibt der 24-jährige Keller, aber
sein Geburtstag findet ihn mutlos. «Schreiben und Lesen
kann ich immer, aber zum Malen bedarf ich Fröhlichkeit und
sorglosen Sinn.» Das war die Wende vom Maler zum Dichter.

Zwei Jahre später, am 15. September 1845, schrieb Keller
an seinen Freund Rudolf Leemann, dass er mit seinen
Gedichten Erfolg gehabt habe und nun, als «Dichter» in
ausgezeichnete, ehrenvolle Gesellschaft gekommen sei. Das Malen
ist nun an den Nagel gehängt, wenigstens als Beruf.»

Am 5. August 1843 schreibt der 24-jährige Gottfried in
sein Tagebuch: «Ich habe in den letzten Tagen Schriften der
deutschen politisch-philosophischen Propaganda gelesen, viele
Ueberzeugung daraus geschöpft, aber ich kann mich mit dem
zersetzenden höhnischen Wesen derselben noch nicht
aussöhnen. Denn ich will eine so zarte, schöne Sache, wie das
Christentum ist, auch mit Liebe behandelt wissen, und wenn
es zehnmal auch ein Irrtum wäre; nicht der Pfaffen und
Vorrechtler, sondern des armen Volkes wegen, dessen fast
einziger Reichtum, wenn auch durch die heillosen Volksblutegel
(die Geistlichen) freilieh mehr zu seinem Schaden, das
Christentum bis dato noch ist. Indessen werde ich mich aller

als dieses, so ist sie kaum über die Höhe des Analphetismus
hinausgekommen. Kaum den Kinderschuhen entwachsen, nahm sie die
heilige Katharina von Siena als ihr Vorbild und gelobte, niemals
in den Ehestand zu treten, sondern die «Braut Christi» zu werden.
Sie nahm das Dominikanerkleid und feierte die mystische Verlobung
(mistico sposalizio) mit Christus, indem sie einen Ring auf das
Sakrament legte und dann denselben beständg trug. ;Wie es mit
dieser Verlobung gemeint war, erhellt aus den Kanonisationsakten.
In einer Nacht erschien ihr im Traum ein Jüngling von wunderbarer
Schönheit, der sich ihr als Christus zu erkennen gab und sie
gaben einander das Gelübte unverbrüchlicher Liebe. Darauf zeigte
sich dieser ihr Verlobter oft sichtbar, gewöhnlich in Gestalt eines
zehnjährigen Knaben, von dem ein paradiesischer Wohlgeruch
ausging und dessen Schritte Lichtschimmer hinterliessen. Einst lag sie
auf den Knien vor einer Madonna, die auf dem Arm das Knäbchen
(Bambino) Jesus trug, und schaute zu diesem in brennender Liebe
hinauf. Da sprach der Bambino zu ihr: 0 meine Herzens-Rosa, du
wirst meine Braut sein (0 Rosa del cuor mio, tu Sarai la sposa
mia)*). Vor überschwänglicher Liebe konnte Rosa nicht antworten,
aber die Madonna sprach:, Siehst du, welche Gunst mein göttlicher
Sohn dir bewilligt? «Damals wurde ihr Herz von Flammen der
Liebe ergriffen und erfüllt mit übernatürlichen Gnadengaben.» —
Oft erhielt sie Besuche ihres Verlobten, der neben ihr sass, sie mit
feurigen Blicken ansah und sich von ihr umarmen und küssen liess.

*) Aehnliche Dinge erwähnt das Breviarum Romanum in
Hinsicht der heiligen Agnes,

etwaigen Differenzen ungeachtet, dennoch an die Propaganda
anschliessen, denn lieber will ich keinen Glauben herrschend
wissen, als den schwarzen, keuchenden, ertötenden Glaubenszwang.

Im erstem Falle kann am Ende jeder Mensch, jede
wärmere Seele sich aus sich selbst erheben und den Weg zu

ihrem Schöpfer suchen, was mir die festeste und reinste
Religion zu sein scheint, während der denkende Mensch im
letztern Falle (beim Herrschen des Glaubenszwanges) gerade
durch den erdrückenden Glaubenszwang immer in negative
Haltung und Bitterkeit zurückgedrängt, der nichtdenkende
Mensch aber von den Verrätern der Seele und des Leibes,
von den Finsterlingen, missbraucht und misshandelt wird.»

Und unterm 8. August 1843 finden wir folgende Gedanken
eingetragen:

«Der Philosoph mag seine Wissenschaft zum Gotte machen,
der Dichter aber sucht ein positives Element, eine Religion, zu
haben. Gerade aber weil er Dichter ist, so sollen seine
religiösen Bedürfnisse frei von aller Form und allem Zwang
sein, und er muss für idiese Freiheit kämpfen.»

«Die Wissenschaft soll endlich dem Volk helfen, in die
Tat übergehen.

Wenn die Philosophen ihre Resultate nicht populär
machen, so werden die Pfaffen und Finsterlinge schon Sorge
tragen, dieselben dem Volke auf eine Art zu übersetzen,
welche in ihren Kram passt.»

In idieser Zeit von 1843—1846 entstanden u. a. das Pfingst-
lied, die Frühlingsbotschaft, das Jesuitenlied (Hussa, hussa,
die Hätz geht los), die Gedichte eines Lebendigen, die
deutsehen Freiheitskämpfe, «Ja, du bist frei mein Volk», die 27

Liebesgedichte, die Feueridylle, der Zyklus «Gedanken eines

lebendig Begrabenen», der Pietistenwalzer, der Apostatenmarsch

(«Loyolas wilde verwegene Jagd»), das wunderbare
Moirgenlied («So oft die Sonne aufersteht, erneuert sich mein
Hoffen») und das schöne, mit der Musik Wilhelm Baumgartners

zur Nationalhymne gewordene Lied:

An das Vaterland.

0 mein Heimatland, o mein Vaterland!
Wie so innig, feurig lieb' ich dich!
Schönste Ros', ob jede mir verblich,
Duftest noch an meinem öden Strand!

Als ich arm, doch froh, fremdes Land durchstrich,
Königsglanz mit deinen Bergen mass,
Thronenflitter bald ob dir vergass,
Wie war da der Bettler stolz auf dich!

Niemand kann die Begeisterung der Liebe (gli slanci d'amore)
beschreiben, welche Rosa empfand, wenn sie diese göttlichen
Zärtlichkeiten des Bambino Gesû erfuhr. Der erwähnte Panegyriker
B. da Caprile sagt in seiner Lobrede wörtlich: «Engel des Himmels,
ihr habt es gesehen, wie Rosa bei ihren Liebesgesprächen mit ihrem
in mystischer Hochzeit verbundenen Bräutigam oft vor Liebe in
Ohnmacht fiel (languire di amore). Wer kann sagen, welche Freuden

und Seligkeiten das Herz unserer Rosa erfüllten, wenn sie
einen Kranz von Rosen auf das Haupt ihres Verlobten (sposo) setzte
und dieser sie seine geliebte sposa nannte. Er war bei ihr, plauderte
mit ihr, hinterliess Strahlen, wohin er trat. 0 welche Gnade eines
liebenden Gottes, o das Glück einer so geliebten Jungfrau, o un-
ausprechliche Hochzeit, o Feuer der Liebe, o Wonne und Seligkeit!
— Hier hält meine Rede an, denn ich bin zu schwach, um diesen
Zustand der Wonne einer Himmelsliebe zu beschreiben; auch habe
ich nicht den wunderbaren Ring, den Rosa am Finger trug und der
sie zu unaussprechlichen Worten begeisterte.»

Entnommen, teilweise gekürzt, aus: Th. Trede: Das Heidentum
in der römischen Kirche. Bilder aus dem religiösen und sittlichen
Leben Süditaliens, Gotha 1891, Bd. IV, S. 130 ff.

Der Traum der Kirche.
Es sollte für katholische Eltern eine Selbstverständlichkeit sein,

dass der Religionsunterricht jedem andern Unterricht vorangeht.
Kirchenanzeiger der Kath. Pfarrei St. Josef, Zürich,

Nr. 5, 1. Mai 1941.



Nr. 9 DER FREIDENKER " "

Wer sein Recht nicht wahret,
gibt es auf. toac/(.

Als ich fern dir war, o Helvetia!
fasste manchmal mich ein tiefes Leid;
Doch wie kehrte schnell es sich in Freud',
Wenn ich einen deiner Söhne sah.

0 mein Schweizerland, all mein Gut und Hab'!'
Wann dereinst die letzte Stunde kommt,
Ob ich Schwacher dir auch nichts gefrommt,
Nicht versage mir ein stilles Grab!

Werf ich von mir einst dies mein Staubgewand,
Beten will ich dann zu Gott dem Herrn:
«Lasse strahlen deinen schönsten Stern
Nieder auf mein irdisch Vaterland.

Ueber die Art, wie Keller später über dieses so
volkstümlich gewordene Lied urteilte, verweisen wir auf die
späteren Ausführungen.

In einem Tagebucheintrag vom 15. August 1843 schreibt
der 24-jährige Keller:

«Ich habe das Pfingstgedicht noch verlängert. Das Herz
klopfte mir hörbar während idem Schreiben. Es wurde mir
klar, was es heisst, gegen 2000-jährigen positiven Glauben zu
kämpfen. i ; ; i

<

Ich bedachte, was am Ende der Mensch mit allem seinem
Wissen sei, und dass die grösste, tiefste Philosophie zuletzt
Irrtum und blosse Blindheit sein könne, wie der Aberglaube
eigentlich nur eine Konsequenz des positiven Christentums
ist. Daher ist es eigentlich ein Unsinn, wenn gute Christen
gegen Gespenster- und Hexenglauben eifern.

Ich werde ein positives, religiöses^ aber für den Menschen
unerklärliches Element festhalten, aber ich werde, wenn ich
zu einer Stimme komme, mit aller Macht dagegen streiten,
dass die Gottheit von Menschen missbraucht und ausgelegt
werde.

«Jeder Mensch soll sich seine religiösen Bedürfnisse
selbst ordnen und befriedigen und dazu sollen ihm
Aufklärung und Bildung verhelfen.

Ich werde die christlichen Dogmen sowenig als diejenigen
irgend einer andern Religion verspotten, aber die Schurken,
welche dieselbe (die Religion) missbrauchen, und die Fanatiker

oder Schwärmer, welche vermittelst derselben
Andersdenkende verfolgen und verdächtigen, werde ich mit allen
mir zu Gebote stellenden Mitteln angreifen.»

Am 17. August 1846 legte der 27-jährige G. K. seinem
ehemaligen Lehrer Fröbel eine Anzahl seiner Gedichte vor und
bat ihn um sein Urteil. Dieses lautete schmeichelhaft für
Keller. Fröbel anerkennt Kellers dichterische Begabung und
hebt seinen politischen Liberalismus lobend hervor. Er setze

voraus, Keller sei Schweizer. Ja, es würde ihm leid tun,
wenn dem nicht so wäre, «da "es für die weitere geistige
Entwicklung der Schweiz von höchster Wichtigkeit sei, dass sie
in der allgemeinen Bewegung der Zeit sieh auch literarisch
geltend mache, was bisher durchaus nicht geschehen sei. Die
bedeutendsten Dichter und Belletristen der Schweiz, Fröhlich,
Reithard, Bitzius gehören der Reaktion, der einfältigeren,
christlich-germanischen Richtung an und sind unfähig, etwas
Frisches zu produzieren. Möchte es Ihnen gelingen, sich auf
einen Standpunkt hinaufzuarbeiten, auf dem Sie sich geltend
machen können, um einen Einfluss auf den öffentlichen Geist

In der menschlichen Natur steckt gewöhnlich
mehr vom Toren als vom Weisen, daher wirken
solche Kniffe, die auf die menschliche
Torheil abzielen, am stärksten.

Francis Bacon.

der Schweiz auszuüben.» — Ein wahrhaft prophetisches Wort.
Auch dem deutschen Flüchtling Ad. Ludw. Folien legte

Keller eine Auswahl seiner Gedichte vor. Hier sah diese
Proben der Dichtkunst der bei Folien auf Besuch weilende
Dichter Hoffmann von Fallersleben, der sofort begeistert war
für 'Keller. Folien förderte in der Folge Kellers Schaffen aufs
beste. Bei Folien lernte Keller Herwegh, Freiligrath, Wilhelm
Schulz und andere kennen, beim Schneidermeister Konrad
Wuhrimann, einem der «Sieben Aufrechten», machte er die
Bekanntschaft des Kommunisten Wilhelm Weitling. Dieser 1808
in Magdeburg geborene Deutsehe hatte den Schneiderberuf
erlernt und war auf seiner Wanderschaft durch Deutschland,
Oesterreich und Frankreich in Paris in den Kreis der
sozialistischen Utopisten St. Simon und Fourier geraten, deren
Theorien er sich zu eigen machte. Nach dem Aufstands-
versuche von Blanqui, an dem er sieh beteiligte, musste er
1839 aus Paris fliehen. Im Jahre 1843 kam Weitling aus der
Westschweiz nach Zürich. In der Westschweiz hatte er sein
Hauptwerk «Garantien der Harmonie und Freiheit»
geschrieben, in dem er die bestehende Gesellschaftsordnung
durch eine neue utopische ersetzte, die allen Mensehen
Harmonie und Freiheit bringen sollte. In seiner in Paris
entstandenen Schrift «Die Menschheit, wie sie ist und wäe sie
sein sollte» stellte er die Forderung auf, der Staat solle allen
Arbeit geben, die Arbeit Verlangen, und für alle sorgen, die
nicht arbeiten können. In Zürich schrieb Weitling das
«Evangelium eines armen Sünders», in welchem er den Einklang
seiner Theorien mit der Lehre Jesu durch zahlreiche
Bibelstellen zu belegen suchte. Aber die Polizei beschlagnahmte
nächtlich erweise die Druckbogen der Schrift und Weitling
wurde wegen Gotteslästerung, Angriffe auf das Eigentum und
Gründung eines Bundes zur Verbreitung des Kommunismus
zu zehn Monaten Gefängnis verurteilt und ausgewiesen*).

Kurz vorher war auch der Freiheitssänger Georg Herwegh
von der konservativen Zürcher-Regierung, der hörnernen
nach dem Straussen-Putsch von 1839 eingesetzten, des Landes
verwiesen worden.

Der Kommunismus machte Gottfried Keller «konfus». In
Anbetracht des vielen Elendes auf Erden erschien er ihm
zwar sympathisch, anderseits konnte, er ihm keine gute Seite
abgewinnen, da er aus Hirngespinsten bestehe und die Folge
einer umsichgreifenden Genuss- und Bequemliclikeitssucht
sei. «Wenn ihr ganz gleichmässige Erziehung vom Staate aus,
Sorge für allgemeinen Verdienst vom Staate aus, allgemeine
Versorgung der V&rdienstunfähigen und Hilflosen vom Staate

aus verlangt, dann bin ich mit Leib und Seele bei euch»

notiert Keller in sein Tagebuch. Bezeichnend ist ein weiterer
Tagebueheintrag, die Arrestation des- Kommunisten Weitling
habe bei den Liberalen, seiner eigenen Partei, Unwillen
erregt.

In die Entwicklungsjahre Gottfried Kellers fielen die
Eroberung der politischen Macht durch die Radikalen 1830, die
Gründung des Lehrerseminars, der Kantonsschule (Industrieschule),

der Universität, die Berufung von Dr. David Friedrich

Strauss als Theologieprofessor nach Zürich mit ihren
Folgen, dem Züricherputsch mit dem Sturz der radikalen •

(liberalen) Regierung 1839, die Wiedererlangung der politischen

Macht durch die Radikaien 1846, die Freischarenzüge
nach Luzern und der Sonderbundskrieg 1847.

Keller nahm selbst an zwei Freischarenzügen teil, die aber
beide lächerlich ausliefen, im ersten Anlauf erstickten.

Es war eine gärende, ausserordentlich bewegte Zeit. Mit
20 Jahren (1839) stand Keller bereits in Opposition zur

*) Zitiert aus Max Kriesd, «Gottfried Keller als Politiker»,
Huber & Co., Frauenfeld, 1918, S. 39 u.f.



70 DER FREIDENKER Nr. 9

Landeskirche, er war ein Straussianer, der beim Heuen in
Glattfelden die Heugabel wegwarf und nach Zürich eilte, um
der von den frommen, konservativen Bauern bedrängten
radikalen Regierung beizustehen.

In einem Buche. «Zwei Jahre in Paris», das den deutschen
Flüchtling Arnold Rüge zum Verfasser hatte, der 1845 in
Zürich aufgetaucht war, spottete dieser über das Erwachen
des deutschen Nationalgefühls und über den Glauben an Gott
und Unsterblichkeit. Daraus entspann sich eine literarische
Fehde zwischen Folien, Schulz und Freiligrath auf der einen
Seite und Rüge, Heintzen und Karl Grün auf der andern.
Gottfried Keller glaubte, in diesem Kampfe seinen Freund
Folien unterstützen und für Gott und Unsterblichkeit eine
Lanze einlegen zu wollen; er tat dies in feiner Weise, nicht
in der Kuhstaltmanier der andern, die mit Tropf, Null, Klotz,
Stallknecht, Kälberschwänze, Rindheit, gottlose Nichts-
Wütbriche, alte Weiber und Kamele etc. um sich warfen,
notabene in Sonetten!

Ein Beispiel von Kellers Unklarheit in religiöser
Beziehung bietet das folgende in diesem «Atheismusstreit»
entstandene Sonett:

Auch ich glaub' wandelios: hier ist gut wohnen.
j (im Diesseits)
', Auf tasst uns seh'n, wie wir zurecht uns finden.

Die Menschenseele ist zum Glück bestdimmt
Was aber ward und wird aus den Millionen,
Die unversöhnt, bleich, siech, von hinnen schwinden?

: ; (Für die ist das Jenseits bestimmt, und an die Adresse
" der Gottesleugner gerichtet:)

Wie pitoyabel Euer Lichtlein glimmt!
Ermatinger setzt dazu mit Recht die Bemerkung: «Also

das Jenseits ist nötig zum Ausgleich der Ungerechtigkeiten
des Diesseits».

Keller fühlte selbst, dass er zur Vollendung seiner Bildung
systematischer Studien bedurfte. Wohl tat er zur Förderung
seiner Bildung, was er vermochte, hörte etwa ein philosophisches

Kolleg und sah sich gründlich in der deutschen Literatur
um, aber er hatte doch das Gefühl, dass er die Jahre
vergeude. Er war wieder in der Lage, wie zu Ende der 30er

Jahre, als er spürte, dass er als Maler in Züich auf keinen
grünen Zweig kommen konnte.

lieber die Einführung des Christentums.
(Auszug aus einem Gesehieht&werk.)

Kein Wunder, wenn die Unterworfenen sich gerade
derjenigen Verheissung (und das will ja das Evangelium oder
die «frohe Botschaft» sein) zuwandten, die über alles irdische
Elend hinwegzuhelfen versprach.

Besonders als seit der zweiten Hälfte des dritten
Jahrhunderts (also etwa nach 250 unserer Zeitrechnung) die alles
bedrückende Staatsgewalt des römischen Imperiums mit Hilfe
kriegstüchtiger und dem Regime ergebener Waffenträger
unsagbare Leiden über idie Bewohner der italienischen Halbinsel

brachten, drang gerade das Christentum ein, gefördert
durch eben dieselbe Staatsgewalt.

Kaiser Konstantin (geboren 27. Februar 274, Kaiser 306
bis 337), der alle seine Rivalen umbringen liess und sich
unter dem Segen des Papstes und der Kirche zum
Alleinherrscher machte, bildete einen Wendepunkt in der
Geschichte des Römischen Reiches. Was noch vom
republikanisch-demokratischen Wesen übrig geblieben war, wurde von
Konstantin dem «Grossen» restlos beseitigt. Er regierte
entschieden absolutistisch als unumschränkter Gebieter. Unter
dem Kaiser stand in ehrfurchtsvoller Ergebenheit eine überaus

kunstvoll gegliederte, wohlbesoldete (auf Kosten des Volkes)

Hierarchie der Hofbeamten, Verwaltungsbeamten und
der Armee. Alle empfingen ihre Gewalt vom Kaiser und führten

ihre Aemter genau nach den Prinzipien des Kaisers in

polizeilich-bureaukratischer Weise, sodass die Untergebenen
keine Möglichkeit hatten, gegen Chikanen ihrer Oberen
Beschwerde zu fuhren.

Unter diesen Verhältnissen wurde das Christentum von
Staats wegen gefördert, denn diese Religionsform kam,
vollkommener als alle andern, dem Bedürfnisse nach irgend
einem himmlischen Trost und nach irgend welcher Heüsaus-
sicht im «Jenseits» entgegen. Für das »Diesseits» galt folgender

lateinischer Hexameter:
«Una Salus victis, nullam sperare salutem!» (Es gibt nur

ein Heil den Unterworfenen, auf kein Heil zu hoffen.) Unter
dem staatspolitischen Druck, dem eine gutgeschulte und
gutgestellte Soldateska Nachdruck verlieh, der über die ehemals
frei Schaffenden Verzweiflung und Elend brachte, musste
schliesslich ein Evangelium Erfolg haben für die durch das

Staatssystem in Not gestossenen Menschen, d. h. für die
«Mühseligen und Beladenen», für diejenigen, denen im Diesseits
jede Aussicht auf Besserung geraubt war. Aber der «religiöse
Trost» war ja nur ein Nebenzweck, der Hauptzweck war, die
Massen von jedem Empörungsversuch abzuhalten, sie (wie
man heute sagen würde) zu «befrieden» — ein Zustand, der
den Nutzniessern des Imperialismus einen ruhigen Schlaf
verschaffte und die geknechteten Bauern bewog, das harte
Joch willig zu tragen und nicht «wider den Stachel zu löcken»!

Einige hundert Jahre später.
Während der Latifundienbetrieb das römische Reich immer

mehr entvölkerte, wuchs die Bevölkerung der benachbarten
Barbarenstaaten. Je grösser aber der Bevölkerungszuwachs,
um so grösser die Landnot, denn für den vermehrten Nah-

ru'ngsbedarf ist bei gleichbleibender, landwirtschaftlicher
Technik mehr Boden erforderlich — und dieser war auf dem
menschenarmen Gebiete des römischen Reiches vorhanden.
So trieb die Landnot die kriegerischen Nachbarn immer
zwingender zu Angriffen gegen das römische Reich.

Die vom römischen Imperialismus jahrhundertelang
gemarterten und misshandelten Landbewohner begrüssten
geradezu 'die germanischen Eindringlinge; die sie zunächst von
der römischen Tyrannei zu erlösen schienen. Der Dominial-
besitz der römischen Kaiser und die Latifundien, die zur
«Belohnung» für treue Staatsdiener ausgeteilt waren (natürlich
mit dem Recht, die darauf lebenden und arbeitenden Bauern
mit schweren Tributpflichten zu belasten), gingen nun in die
Hände der neuen Herren über, die mit den vorgefundenen
ausgebeuteten Bauern bedeutend milder verfuhren, weil sie
keine Tribute heischten, sondern auf den grossen, bisher brach

gelegenen Ländereien selber arbeiteten. Massenhaft schlössen
sich die bisher Geknechteten deshalb den germanischen
Eroberern an. Aus der unerträglichen Grundherrschaft der Römer
drängten sie förmlich nach den eindringenden Germanen hin,
die ihnen zum mindesten die individuelle Freiheit schenkten
und sehr oft darüber hinaus noch ein menschenwürdiges
Dasein ermöglichten.

Der Staat.
Wie bei Wettkämpfen jeder Art Schiedsrichter vorbanden

zu sein pflegen, die darüber zu wachen haben, dass keiner
der Wettkämpfer durch ungünstige Umstände benachteiligt
werde und dass von allen Beteiligten die ordentlichen Regeln
des Kampfes redlich innegehalten werden : so hat der Staat
bei den geistigen Kämpfen seiner Bürger die Rolle des

unparteiischen Schiedsrichters zu spielen, der nicht selbst in
den Kampf eingreift, nicht irgend einer Partei zum Siege
verhilft, indem er die andere wehrlos macht durch Zwang und
Strafe, sondern der lediglich darüber zu wachen hat, dass

gleiches Recht für alle gelte und dass jeder Teil alle seine
geistigen Kräfte ungehemmt entfalten könne.

Otto Pleiderer.
In «Die Grenzen der Staatswirksamkeit

auf religiösem Gebiet.» 1902.


	Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (4. Fortsetzung) [Teil 5]

