
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 8

Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von
Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (3. Fortsetzung) [Teil 4]

Autor: Akert, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FREIDENKER 59

längere der geistlichen Macht so wenig berücksichtigten, wie
sie zu gegebener Stunde vor den Habsburgern katzbuckelten.
So wenig sie der Bann abschreckte, mit Friedrich gemeinsame
Sache zu machen, so wenig liessem sie sich von der Kirche das

Fell über die Ohren ziehen.

Die heute als Vorbild dozierte «Gottesfurcht» der Waldstät-
ler lässt sieh z. B. mit den Streitigkeiten, die die Schwyzer mit
Aam unter der Kastvogtei der Habsburger stehenden Klostev
Einsiedeln hatten, treffend .illustrieren. «Wie man aus einem
von den Konventuialen sorgfälitg geführten Klagerodel aus dem
Jahre 1311 entnehmen kann, wurden die Beeinträchtigungen
des Klostergebietes durch die Schwyzer von Jahr zu Jahr
unleidlicher. Sie nahmen dem Stifte Güter weg, auf die sie früher

nie Anspruch erhoben hatten. In Scharen durchzogen sie
die Einsiedler Landschaft und begingen an den Gotteshausleuten

Raub und Totschlag.»4) Noch besser wird die vorbildliche

Gottesfurcht von dem Klostersebulmeister Rudolf von
Radegg geschildert, der den Ueberfall der Schwyzer vom 6.—7.

Januar 1314 beschreibt.

«Es gibt ein Volk, das kein Volk ist, Menschen die nicht
Menschen genannt werden können, sondern wilde Tiere. Es

bewohnt das Tal, dessen Namen Schwiz sein soll; von da

soll das Volk der Schwyzer geschnitzt sein. Verhärtet mit
Schlechtem ist dieses Volk bis zur Verdammnis, denn Gott
selbst hat es aufgegeben. Es ist verkehrt, schlecht, schlechter,

am sehlechtesten; dieses Volk wird geschont, auf dass

es hernach gehäufte Uebel erdulde. Es ist böse, weil es

nimmt, was nicht sein ist, und verdient es deshalb, auch

das Seinige zu verlieren. Es führt wilde Kriege, immer dürstet

es nach Blut, es verwirft das Gute und pflegt alles
Böse. Dieses Volk sucht jenes Kloster (Einsiedeln) zu
befehdein ; das wird das Ende seines Gedeihens sein. Es
misshandelt die Leute, es fügt den Brüdern des Klosters viel
Böses zu. Es hat den Brüdern manche gewinnreiche Grundstücke

jenes Gotteshauses mit seinen Streitkräften entrissen.

Es sucht so die Brüder des Unterhaltes zu berauben,
und was es nicht verwüstet, das schneidet es mit behender
Sichel ab. Aber der Abt, obgleich unkriegerisch, hat ihnen
doch widerstanden, indem er sich rüstete, das kanonische
und gesetzliche Recht zu suchen. Erst lädt er sie vor, dann
excommuniziert er sie und schleudert auf sie alle Blitze
des Fluches. Zuletzt ächtet er sie; dieser Streit schwingt
die Waffen und noeh soll kein gewisses Ende desselben

*) Dierauer, Johannes: Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft.

Stuttgart 1924, I. Bd. S- 105.

Wallfahrtsort. Die heilige Barbara, welche gegen den Blitz schützt,
ist ein Name, ebenso die heilige Apollonia, welche deshalb gegen
Zahnweh hilft, weil der römische Richter dieser angeblichen
Märtyrerin durch einen Faustschlag einige Zähne ausschlug, ebenso die
heilige Lucia, berühmte Beschützerin von Syrakus, welche wider
Augenleiden angerufen wird, weil sie einem Jüngling, der ihre
Augen schön fand, letztere auf einem Teller übersandte. In
Süditalien und Sicilien hat sie viele Kirchen, gab dem Fischerquartier
in Neapel seinen Namen und macht in ihrer Kirche eine bei jetzigen
schlechten Zeiten berechtigte Reklame, indem man an der Tür ihrer
Kirche- zwei Augen und vor der Tür ihre mit Voten behangene
Statue erblickt. Auf Ischia ist S. Restitua die waltende Schutzgöttin,

hat daselbst eine sofort nach dem Erdbeben restaurierte
Kirche mit ihrer Statue und neben der Kirche sieht man den Mühlstein,

auf dem ihr Wunderleichnam von Afrika übers Meer
geschwommen kam. Alljährlich im Mai ist in Ischia Freude und Jubel,
wenn das Fest der grossen Beschützerin erscheint, deren Kultus
unter dem Erdbeben nicht zu leiden hatte. In Neapel hat diese Heilige

eine der ältesten Kirchen inne und vor derselben sind ihre
Reliquien, die man von Ischia aus vor vielen Jahrhunderten dorthin
brachte, wo man sie vor einigen Jahren wieder «entdeckte».

Am 5. September 1092 weihte Papst Urban II die Kirche des
Benediktinerklosters Trinitft della Cava unter Beisein vieler Fürsten

und Kardinäle, bereicherte dieselbe mit vielen Privilegien und
schenkte ihr den Schädel der heiligen Felicitas. In demselben Jahre
stellte sich das Kloster unter Spezialprotektion dieser mystischen
Heiligen und verharrt in diesem Schutz bis auf den heutigen Tag.

abzusehen sein. Diese schreckt kein Urteil, keine Acht5)
Das waren die Eidgenossen der Waldstätte, im Jahre 1314,

also 23 Jahre nachdemi sie im Namen Gottes den Bund
geschlossen haben- Es waren keine Gottlosen, es waren keine
Kommunisten, wie in Spanien, in Russland usw. Es waren
Christen, wenn auch ganz anderer Art als jiene, die heute
der starken Hand rufen, die im Ständestaat ihr Heil erblicken.

Wir wollen frei sein wie die Väter waren. Wir ertragen das
anmassende Kirchentum so wenig, wie .es unsere Vorfahren
ertragen haben. Wir anerkennen nur die geistige Freiheit,
niemals aber eine katholische Freiheit.

Wir sehiiessen unsere Augustbetrachtung mit einem Worte,
das Bundespräsident Dr. Emil Welti anlässlich der 600-Jahr-
feier auf demi Festplatz in Sohwyz aussprach :

«Das Manneswort hat eine Republik gegriindet, der
Manneswert erhält .sie.

Darum so bedenke, o Volk ,der Eidgenossen, dass in den
Tagen, in denen über deine höchsten Güter die Entscheidung

fällt, sich alle Sünden und Mängel rächen werden, die
du in der Erziehung deiner Jugend und in der Ordnung der
Verwaltung und des Staatswesens begehst.

Mit flammender Schrift gibt die Vergangenheit davon
Zeugnis. Sind nicht drei Jahrhunderte unserer Geschichte
mit dem Bürgerblute der Religionskriege befleckt?»

Leox.

5) Oechsli: a.a.O., Reg. 529.

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Seine Stellung zu den Ideen von Gott und Unsterblichkeit,

zu Religion und Kirche.
Von Ernst Akert.

(3. Fortsetzung.)
Bei der Konfirmation führte der Pfarrer Himmel und Hölle

an uns verüber, berichtet der «Grüne Heinrich» weiter. Seine
Rede war kunstvoll aufgebaut und mit steigender Spannung
auf den einen Moment hingerichtet, welcher die ganze
Gemeinde erschüttern sollte, den Moment, wo wir ein lautes
und feierliches Ja aussprechen müssten. Ich hörte nicht auf
den Sinn seiner Worte und flüsterte ein Ja mit, ohne die
Frage deutlich verstanden zu haben. Es durchfuhr mich ein
Schauer und ich zitterte einen Augenblick lang, ohne dass
ich dieser Bewegung Herr werden konnte. Sie war eine
dunkle Mischung von unwillkürlicher Hingabe an die
allgemeine Rührung und von einem tiefen Schrecken, welcher mich

Bis zu Ende des achtzehnten Jahrhunderts gaben die Einwohner des
Städtleins Cava dieser Santa jährlich fünfundzwanzig Dukaten1).
Alljährlich am 10. Juli wird das Fest der Heiligen glänzend gefeiert und
dann trägt man eine Silberbüste, in welcher das Haupt der Heiligen
sich befindet, in feierlicher Prozession, an der sich Tausende aus
der Umgegend beteiligen. — Das Fest des Jahres 1890 war grossartig.

Die sixtinische Kapelle war aus Rom gekommen und führte
ein Konzert in der Kirche auf, der Abt des Klosters zelebrierte die
Messe, die Prozession ward von Glockengeläute und Kanonenschies-
sen begleitet und eine Schauspielergruppe aus Neapel führte ein
von einem Mönch verfasstes Drama auf, welches Leben und Märty-
rertum der Felicitas darstellte. Im Freien spielte Regimentsmusik, in
der Nacht prasselte Feuerwerk, eine Festpracht, welche die Erinnerung

an die einstige Glanzzeit jenes Klosters zurückrief. Im Jahre
1802 war im Kloster Feuer ausgebrochen, welches augenblicklich
erlosch, als der Abt das Haupt der St. Felicitas herbeibrachte. Trotz
dieser schönen Dinge ist Felicitas nur ein Name und die Erzählung
von ihrer mit Raffinement ausgesonnenen Marter nur eine Erfindung.

Als man im Jahre 1730 im Kloster Trinità della Cava einen
neuen Saal baute, fand man ein grosses Gefäss, angefüllt mit
heiligem Oel der St. Justina, dort 150 Jahre eingegraben, um als Schutzmittel

zu dienen. Der damalige Abt liess ein grösseres Gefäss
anfertigen und dasselbe, mit dem Oel abgefüllt aufs neue vergraben.
Trotz Felicitas und Justina sind doch die reichen Güter dieses Klo-

*) P. Guillaume, Essai historique sur l'Abbaye de Cava.



60 DER FREIDENKER Nr. 8

über dem Gedanken ergriff, dass ich so jung noch und
unerfahren, doch einer so uralten Meinung und einer gewaltigen
Gemeinschaft, von der ich ein unbedeutendes Teilchen war,
abgefallen gegenüberstand.

Am Weihnachtsmorgen müssten wir wieder in vereintem
Zuge zur Kirche gehen, um das Abendmahl zu nehmen. Ich
war schon in der Frühe guter Laune; noch ein paar Stunden
und ich sollte frei sein von allem geistigen Zwange, frei wie
der Vogel in der Luft!' Ich fühlte mich daher mild und
versöhnlich gestimmt und ging zur Kirche, wie man zum letzten
Mal in eine Gesellschaft geht, mit welcher man nichts gemein
hat, daher 'der Abschied aufgeräumt und höflich ist.

Die Vorliebe meines Vaters für die Festtage hatte sich auf
mich vererbt, heisst es im «Grünen Heinrich» weiter. Wenn
ich an einem Pfingstmorgen auf einem Berge stehe in der
kristallklaren Luft, so ist mir das Glockengeläute in der
fernen Tiefe die allerschönste Musik und ich habe schon oft
darüber spintisiert, durch welchen Gebrauch bei einer
allfälligen Abschaffung des Kirchentums das schöne Geläute
wohl erhalten werden dürfte.

Das ist, wie schon erwähnt, die dichterische Darstellung
von Gottfried Kellers geistiger Entwicklung. Diese dichterische
Darstellung geht weit über die Wirklichkeit hinaus, die sicher
nicht von so komplizierten theologischen Erwägungen und
Reflexionen erfüllt ist.

Das beweisen schon die weitern biographischen Notizen,
die uns aus Kellers Leben, aus der Zeit nach der Konfirmation,
d. h. aus der Zeit des 16—20jährigen Kellers überliefert sind.

Trotzdem er nun nach der Konfirmation frei war von
jedem geistlichen Zwang, frei wie der Vogel in der Luft, so
verliess ihn das Grübeln über das religiöse Problem doch
nicht. Er war noch lange nicht abgeklärt, seine Anschauungen
waren noch nicht gefestigt. Er war in dieser Periode als IS—
20jähriger junger Mensch tatsächlich noch ein Gottsucher, er
suchte zurechtzukommen mit seinen Vorstellungen von Gott,
die mit den kirchlichen bereits in Disharmonie standen.

Aus einem Schmöcker, dem damals in vier Bänden
erschienenen Buche von Karl von Eckartshausen, betitelt
«Aufschlüsse zur Magie aus geprüften Erfahrungen über
verborgene philosophische Wissenschaften und verdeckte
Geheimnisse der Natur» notierte sich Gottfried Keller folgende
Sätze in sein Skizzenbuch, die die Unklarheit des jungen
Pantheisten dartun.

«Alles lebt in der Natur, nichts ist itot. Was wir Tod nennen,

ist Uebergang zum Leben. Ein totes Wesen ist etwas

Unmögliches in der Natur — ein Unding gröbster Art. Jedes

sters eingezogen und der Abt, welcher einst Fürsten an Rang gleichstand,

ist jetzt nichts mehr, als ein einfacher Mönch. Man rühmt die
Benediktiner wegen ihrer Gelehrsamkeit, aber letztere ging doch
nicht so weit, dass jene die Geschichte der Königstochter Justina,
die von Prosdocismus, einem Schüler Petri, in Padua getauft sein
soll, für eine Erfindung erklärten. St. Patricia und St. Domenica
haben eine rein lokale Bedeutung, erstere in Neapel, letztere in Tropea,
einer am Meeresufer herrlich gelegenen Stadt Calabriens. St. Patrizia
ist eine halb vergessene, St. Domenica aber eine noch immer hoch
verehrte Heilige, zugleich die Schutzpatronin von Torpea, wo sie
angeblich geboren ist, weshalb sie auch für diese Stadt eine besondere
Vorliebe behielt, wie St. Agatha für Catania. Beim Jahresfest der
St. Domenica findet die Prüfung der Seminaristen im Beisein der
Vornehmen des Ortes statt, dazu Pontifikalmesse ,Prozession, Feuerwerk,

alles auf Kosten der Stadtkasse. Patrizia war früher eine
grosse Heilige, wie eine Chronik lehrt.

Die älteste Chronik Neapels ist die von Villano, der alle Quellen
benutzt und seinen Bericht mit den Begebenheiten des Jahres 1382
schliesst. Er erzählt eine Menge von Wundergeschichten in Hinsicht
des Schutzes der Heiligen, von St. Patrizia, die zu Konstantins Zeiten

einen heiligen Kreuzesnagel brachte, von St. Paolo, der gegen
die Sarazenen half, nur von den Wundern des St Gennaro ist keine
Rede. Jene Patrizia ist ebenfalls nur ein Name, obgleich ihre
Lobredner bis auf den heutigen Tag genau wissen, dass sie die Enkelin
des Konstantin war, das Gelübde der Jungfrauenschaft abgelegt
hatte und auf einer Reise in Neapel landete, wo ihre Kirche, ihr
Kloster und ihre Reliquien sich bis heute befinden. Ihre Reliquien

Geschöpf hat sein Leben, nur wirken die Lebenskräfte
verschieden und dies hängt von den Bestandteilen der Körper
und der Art ihrer Zusammensetzung ab. Alles ist zu seiner
Vollkommenheit, alles zu seiner Bestimmung. Durch unendliche

Bande ist alles in der Natur verschlungen. Körper
zerstören sich, aber sie vernichten sich nicht, sie verändern nur
ihre Formen.»

Ermatinger glaubt, dass Keller damals «wohl die Dogmatik,
nicht aber die Religion an sich preisgegeben habe. Er habe
den Gottes- und Unsterblichkeitsglauben des Christentums
und den tief sittlichen Gehalt aller Religion festgehalten.»

Was Ermatinger hier vorbringt, ist so etwas wie eine
Beanspruchung des jungen Kellers für das Christentum, wenigstens

für sein damaliges Alter.
Was sich Ermatinger unter dem Gottesglauben des

Christentums denkt und unter dem tief sittlichen Gehalt aller
Religion, das hätte er wohl noch näher zu bestimmen. Von beiden
war jedenfalls bei Keller sehr wenig mehr vorhanden.

Dass ider 18jährige Keller, wie er in einem Aufsatze
«Autobiographisches» erwähnt, religionsphilosophische Aufsätze in
ein Schreibheft eingetragen und gesammelt habe, ist sicher
keine weltbewegende Sache. Ein solcher Aufsatz erzählt von
einer auf dem Uetliberg zugebrachten Nacht und dem Betrachten

des Sonnenaufganges; dies wird in Traumform dargestellt:
der Berg wandelt sich in einen flammenden Altar mit 'einer
geheimnisvollen Lichterscheinung — eben die Sonne — «die
alle Völker verehren». Diese angeblich von allen Völkern
verehrte Lichterscheinung soll ihn bestärkt haben im Glauben
an Gott. Er soll in diesem Schüleraufsatz gegen die Rotte der
kurzsichtigen Freigeister und Gottesleugner geeifert haben, die
den Gang des Weltenlaufes, des Lebens allein den verschiedenen

Kräften zuschreiben, die in der Natur wirken. «Das
Dasein eines Schöpfers zu leugnen, sei grösserer Unsinn, als der
finsterste Aberglaube» soll Gottfried gesagt haben.

Warum soll der 18jährige Knabe nicht solchen Unsinn von
sich gegeben haben? Aeltere Leute mit Universitätsbildung
und grosser Autorität als Kapazitäten ersten Ranges haben
ja das Gleiche mehr als nötig auch vorgetragen. Wichtig an
diesem ganzen Entwicklungsgänge ist uns das, dass Keller sich
in jungen Jahren soweit vom Christentum ¦ losgelöst hat, dass
er sich von allem Dogmatischen frei machte, Pantheist wurde.
Ermatinger gibt sich Mühe, die Art des Gottesglaubens des 18-

jährigen Keller noch besonders zu bestimmen und meint, «Gott
.werde aus seinen Werken in der Natur bewiesen und erkannt.

Der Gottesglaube Kellers sei aber nicht rationalistisch
wie der des 18. Jahrhunderts, sondern romantisch-gefühlsmäs-

und ihr Wundergrab ersetzten in Neapel das ein Altertum berühmte
Grab der Sirene Parthenope, welche ihren Kultus und ein mit Fatel-
lauf verbundenes Fest hatte

Auch das heutige Griechenland hat seine heiligen Jungfrauen,
und als beneidenswert gelten solche Orte, welche Reliquien derselben

als Unterpfand der Obhut solcher Halbgöttinnen besitzen. Auf
der Insel Zakynthos ist St. Marina Heilerin des Irrsinns, der stets
als Zustand der Besessenheit aufgefasst wird, wie in Süditalien. Sie
ist auch Beschützerin des weiblichen Lebens und wird von Mädchen
und Ehefrauen angerufen. Sie berührt sich also mit der Arthemis,
der Aphrodite und der heutigen Madonna, welche die Griechen stets
Panagia (Allheilige) nennen. Zakynthos besitzt Reliquien der
heiligen Sophia, deren Obhut die kleinen Kinder anvertraut sind.

(Schluss folgt.)
* #- *

Das Zeichen des Kreuzes.

«Der Bischof von Madrid hat für die Kinder der Vorstädte
Madrids, deren religiöse Erziehung praktisch durch den Krieg nicht
existierte, Einführungskurse in den Katechismus organisiert.

So kam es, dass in einer einzigen Kirchgemeinde, in Puente
Vallecas, 10.000 Kinder nicht getauft waren. 70 % der Kinder dieses
Quartiers haben ihre erste Kommunion nicht erhalten, 80 %
verstehen nicht das Zeichen des Kreuzes zu machen, 92 % können das
Kredo nicht aufsagen und 76 % können sogar nicht einmal das
Vaterunser. Unter den Erwachsenen sterben 89 % ohne' die letzten
Sakramente erhalten zu haben.» Paris-Soir, No. 6304, 22. Dez. 40.



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

Wer sein Recht nicht wahret,
gibt es auf.

sig, er verbinde sich mit einer mbrünstigen, mystischen Natur-
seligkeit und vertrage sich mit pantheistischen Ideen. Offenbar

sei die Persönlichkeit des Gottes, die dem Träumenden
erschien, nur die poetische Personifikation des Gefühls, das
Feuer aber — Licht, Liebe, Kraft — das die ganze Natur
durchstrahlt und durchwärmt, «sei Kellers eigentlich-philosophische

GottesVorstellung gewesen Die innige Gottnatur-
verehrumg sei für den werdenden Künstler die ethische, ja
metaphysche Grundbedingung seines Schaffens gewesen
Er habe sich keine gedeihliche und wahrhafte Kunst denken
könnein ohne diese tiefreligiöse Liebe zu dem in der Schönheit
und Weisheit der Natur sich offenbarenden Schöpfer»
Soviel gelehrte Phrasen, wo doch die Sache so furchtbar einfach
war.

Die Münchenerzeit

Aprü 1840—Oktober 1842.

Mit 21 Jahren konnte Gottfried Keller nach München an die
Akademie übersiedeln, um sich für den Beruf eines Kunstmalers

ausbilden zu lassen, den er sich einmal in den Kopf
gesetzt hatte.

Ein Zeitgenosse Kellers, Reinhard Sebastian Zimmermann
(1815—1893) schildert in seinen «Erinnerungen eines alten
Malers» das damalige Künstlerleben in München wie folgt:

Man macht sich kaum einen Begriff, was für junges Volk
sich damals auf der Akademie herumtrieb. Sie war ein
Rendez-vous für eine grosse Menge jugendlicher Müssiggänger,
welche mur bei sclilechtem Wetter oder etwa an bösen Wintertagen

hier zu treffen waren, sonst aber überall anderswo. Ich
konnte nicht begreifen, wie man so ohne Wahl beinahe jeden,
der sich meldete, aufnahm. Ein ehrliches und methodisches
Studium der alten Meister in der Pinakothek fehlte. Auch
Friedrich Pecht, der gleichzeitig mit Keller und Zimmermann
in München studiert hatte, schrieb vom tastenden und
suchenden Antodidaktentum damaliger Münchener Künstler.

Das Geld, das mit Mühe und Not aus einem ererbten Gültbrief

flüssig gemacht werden konnte, ging langsam zur Neige.
Keller lebte sehr oft in bitterer Not, nicht nur der knappen
Mittel wegen, die er von zu Hause erhielt, sondern oft auch
deswegen, weil er das Sparern nicht erfunden hatte. Zeitweise
lebte er recht flott aus .eigenem und fremdem Gelde und ge-
noss das Künstlerleben samt der edlen Kunst zu faulenzen aus
vollen Zügen.

Wenn er auch zeitweise fledssig malte, so fuhr doch der
Teufel des Müssigangs immer wieder in ihn, oder .es hinderte
ihn der Mangel an Stimmung am arbeiten.

Er hatte Pech mit seinen Bildern, die ihm niemand abkaufte
oder die ihm verbrannten, wenn er sie zum Trocknen an den
Ofen stellte, oder beschmutzt wurden, als er sie heimschickte
an die Ausstellung.

Auf die Ermahnungen der Mutter schrieb Gottfried nach
Hause, dass er auch täglich an Gott denke, und auf ihn
vertraue, wenn er schon nicht alle Sonntage in die Kirche
marschiere um dort zu schlafen.

Im Herbst 1842 war seine Not so gross, dass er alles, was
er gemalt hatte, bei einem Trödler zu einem Schundpreise
verkaufen musste, dazu seine Flöte und ein goldenes Ringlein,
dass er Fahnenstangen anstreichen musste um kärglichen Lohn

Nichts gegen die Barmherzigkeit; aber
alles gegen den Barmherzigen, der sein
Daseinsrecht aus den Wunden der -

andern bezieht!
Max Frisch.

Rauoach.

und sein unerschütterliches Vertrauen auf den himmlischen
Proviantmeister sogar «flöten» ging. Nach 2 ^jähriger
Abwesenheit zog der völlig abgebrannte Keller wieder heim zur
Mutter, das schöne München wurde als

Ein liederliches, sittenloses Nest bezeichnet,
Voll Fanatismus, Grobheit, Kälbertreiber,
Voll Heiligenbilder, Knödel, Radiweiber. »

Aus einem Briefe, den Gottfried am 19. September 1841 aus

München der Mjutter schrieb, entnehmen wir folgende Stelle,
die für sein (damaliges Denken charakteristisch ist:

«Ich gehe öfters in die Kirche, aber, nicht in unsere,
sondern in katholische und griechische und in die Judensynagoge,

wo ich, während sie (die Geistlichen) ihre Künste treiben, auf
meine Art andächtig bin. Ich habe immerwährend .das Bedürfnis,

'mit Gott in vertrauensvoller Verbindung zu bleiben; aber
dessen ungeachtet ist es mir unmöglich, die nüchternen und
kalten Predigten unserer reformierten Pfaffen zu hören und
ihre alten, tausendmal aufgewärmten Gemeinsprüche, die doch

so selten in unsere gegenwärtige Lage passen, zu wiederkäuen.»
: :

Aus der Münchenerzeit wäre noch aus dem grünen Heinrich,

also aus der dichterischen Darstellung von Kellers
Leben, die Episode mit dem Maler Lys zu erwähnen. Dieser
liess ein Mädchen der gemeinsamen Bekanntschaft, die Agnes,
sitzen, nachdem er ihr zuerst den Hof gemacht und im ihr allerlei

Hoffnungen geweckt hatte. Der grüne Heinrich begleitete
nach dem Maskentheaterbummel den balbtrunkenen Lys aus
Rosaliens Forsthaus nach München zurück und benutzte diese

Gelegenheit, seinem Freunde Lys über sein Benehmen gegenüber

Agnes Vorstellungen zu machen, die bis zur Beschimpfung

führten. Er ruft ihm zu «Entweder sollst Du einmal Treu
und Ehre halten oder ich will es Dir in die Seele hinein
beweisen, dass Du Unrecht tust. Das kommt aber nur von dem

gottlosen Atheismus! Wo kein Gott ist, da ist kein Salz und
kein Haltib Lys erwiderte ihm: «Lass den lieben Gott aus dem

Spiel. Ich würde mit ihm wie ohne ihn ganz der gleiche sein.
Das hängt nicht von meinem Glauben, sondern von meinen

Augen, von meinem Hirn, von meinem ganzen körperliehen
Wesen ab». Darauf wieder der grüne Heinrich zornig: «Jedenfalls

von Deinem Herzen — Dein Herz kennt keinen Gott,
Dein Glauben oder Dein Nichtglauben vielmehr ist Dein
Charakter, worauf Lys mit starker Stimme donnerte: Nur! hab
ich genug. Ich weiss, wie Du's meinst, denn ich kenne .diese

unverschämte Sprache der Hirnspinner und Fanatiker».
Lys forderte den Grünen Heinrich zum Duell, das aber

dann von ihm nach einigen Gängen abgebrochen wurde mit
Aussöhnung und Abschied ohne Freundlichkeit.

Und eine zweite Stelle aus dem Grünen Heinrich, das Flöten

wunder.
In seiner höchsten Not, als er drei Tage lang nichts gegessen

hatte, erwachte er am vierten ernstlich schwach und un-
'

wohl. Da gedachte er der Mutter nicht anders als ein verlaufenes

Kind und damit fiel ihm auch ihr, der Mutter Schutzpatron

und Oberproviantmeister, der liebe Gott, wieder ein, «der
mir zwar immer gegenwärtig war, aber nicht als Kleimverwal-
ter. Und da in der Christenheit das objektlose Gebet damals
noch nicht eingeführt war, (Das ist ein Hieb des 60jährigen
Keller gegen die Reformtheologie) entwickelte sich auf dem
dämmernden Grund meiner Seele etwas wie ein Gebet, wovon

ich nicht erkennen konnte, ob es ein Fröschlein oder ein
Krebslein werden wollte». Wie er die Augen wieder öffnete,
sah er einen Glanz aus einer Ecke des Zimmers
herüberleuchten. Es war das von einem Blitzableiter reflektierte Licht,
das die metallene Klappe der Flöte traf und in ihm den Ge-



62 DER FREI DENKER Nr. 8

danken auslöste, die brauchst du ja nicht mehr; wenn du
sie verkaufst, so kannst du wieder einmal essen. Er lief mit
der Flöte zum Trödler, verkaufte sie ihm, und ass wieder
einmal etwas Ordentliches, überzeugt, dass der liebe Gott
unmittelbar geholfen habe. «Schon der Symmetrie wegen fügte
ich dem heutigen Morgengebetiein jetzt ein kurzes Dankgebet

bei, ohne den grossen Weltenherrn mit vielen oder lauten
Worten belästigen zu wollen».

Nach Tisch las er einige Zeitungen und über dem behaglichen

Lesen kehrten auch seine Leibes- und Verstandeskräfte
allmählich zurück und als er den Bericht "las, dass in einer
Stadtkirche das Volk zusammenläuft, weil ein Marienbild dort
die Augen bewegen solle, kam er betroffen auf sein stilles
Privatwunder zu denken und sagte nach einigem Besinnen, in
ganz verändertem Seelentenor als vor dem Essen: «Bist du
denn besser als diese Bildanbeter?» Da kann man wohl sagen,
wenn der Teufel hungrig ist, so frisst er Fliegen, und der
Heinrich Lee schnappt nach einem Wunder Und doch zögerte
ich, mich der wohltuenden Empfindung einer unmittelbaren
Vorsorge und Erhörung, eines persönlichen Zusammenhangs
mit der Weltsieherheit zu entledigen. Schliesslich, um dieses
Vorteils nieht verlustig zu gehen und doch das Vernunftgesetz
zu retten, erklärte ich mir den Vorgang so, dass die anererbte
Gewohnheit des Gebets an die Stelle einer energischen
Zusammenfassung der Gedankenkräfte getreten sei, durch die
damit verbundene Herzenserleichterung jene Kräfte frei und
sie fähig gemacht habe, das einfache Rettungsmittel, das bereit
lag, zu erkennen oder ein solches zu suchen; dass aber eben
dieser Prozess göttlicher Natur sei und Gott in diesem Sinne
ein für allemal die Appellation des Gebetes den Menschen
delegiert habe, ohne im einzelnen Falle einzugreifen, auch ohne
sich für den jedesmaligen unbedingten Erfolg zu verbürgen.
Vielmehr habe er die Anordnung getroffen, dass, um den
Missbrauch seines Namens zu verhüten, Selbstvertrauen und
Tatkraft, solange wie irgend ausreichen, Gebetswert haben
und yom Erfolge gesegnet sein sollen.

Diese langfädigen Ausführungen sind aber nicht diejenigen
des Münchener Grünen Heinrich, sondern diejenigen des 35

oder 60jährigen Gottfried Keller.

Ein weisser Rabe.
Mit Recht ärgern wir uns gelegentlich über die

marktschreierische Aufdringlichkeit, mit. der jetzt landauf und landab

das Christentum als die einzige Rettungsmöglichkeit, als
die Notleine gewissermassen, der kriegsgequälten Menschheit

aufgeschwatzt wird. Der Aerger wächst, wenn wir sehen
müssen, dass diese christliche Selbstsieherheit nur nach aussen
hin exhibiert wird, dass sie nur ein Werkzeug ist zur Austragung

der politischen Tageskämpfe, dass aber in ihren eigenen

Reihen Ratlosigkeit, Unsicherheit und Ausweglosigkeit
ebenso stark empfunden werden wie anderswo auch.

In Heft 23 der «Schweizer Schule», herausgegeben von den
katholischen Schul- und Erziehungsvereinigungen der Schweiz,
lesen wir in einem Aufsatz: «Kind — Schule — Krieg»:

«Der Krieg lässt uns jetzt schon mit Schrecken bewusst
werden, dass unsere Kinder in bezug auf die sexuelle Erziehung

versagen. Wer Augen hat, zu sehen, wird dies niemals
leugnen; er wird aber auch erkennen, dass zudem vieles am
Gebäude unserer religiösen Erziehung zusammenbricht
Wie mutlos zeigten sich bei uns in den Tagen der schwersten
Krise so viele, die uns ein Beispiel hätten geben sollen! Haben
wir uns übrigens im blinden Vertrauen auf Gott restlos zur
rechtgefunden? Hier versagt etwas, das hätte standhalten sollen

und das alle jene anklagt, die uns nicht so erzogen, dass
wir das Schwere tapfer bemeistern Und nun hat man
dieses für reife Erwachsene geschriebene Buch (gemeint ist
der Katechismus) in seinem Aufbau seit beinahe 400 Jahren

beibehalten und mutet es, trotzdem es für eine ganz andere
Stufe bestimmt war, unseren Kindern zu, die den hohen
Gedankengängen des Meisters niemals zu folgen vermögen. Ich
weiss, dass man diese meine scharf ablehnende Kritik nicht
allerorts gerne hört, und habe einen schweren innern Kampf
durchgefochten, um mich zu einem Urteil durchzuringer*.
Aber ich darf nicht schweigen. Ich sehe als Vater meine Kinder

den Katechimus lernen und fühle, dass die grosse Arbeit,
die Lehrer und Schüler leisten, einen ausserordentlich geringen

Erfolg verspricht. Auch ich selber denke nur mit Ekel au
meine Katechismusstunden zurück; denn viele Erinnerungen
sind nichts weniger als erfreulich Wieviel innere Wut
musste unverdaut geschluckt werden, welcher Hass bäumte
sich im Innern auf und machte sich erst Luft, als man sich frei
wusste und niemandem mehr nachzufragen hatte. Es ist furchtbar,

wie oft und wie rasch junge Burschen aus katholischen
Gegenden, in die Diaspora verpflanzt, Schiffbruch leiden. Ein
auf diese Weise erteilter Religionsunterricht lässt manches
verstehen Muss es so sein? Muss es sein, dass bei
allen Beliebtheitsuntersuchungen der Religionsunterricht an
letzter Stelle steht, dass Kinder am freudigsten jubeln, wenn
eine Religionsstunde ausfällt, und dass sich Katechet und
Schüler von etwas ungeheuer Schwerem bedrückt fühlen?
Wenn doch auch der Religionslehrer Mitanteil haben könnte
an dem, was seine Stunden ausströmen, am Aerger und der

Aufregung, wenn die Katechismusfragen einfach nicht ins
Gedächtnis hineinwollen, und an den Verwünschungen, die von
allen Seiten folgen!

Und jetzt haben wir Krieg und jetzt gibt es neue Probleme

und jetzt? — Jetzt käut mein Bube, der Fünftklässler,
stundenlang um die Frage herum: Welches sind die Sünden
wider den Heiligen Geist? Erstens vermessentlich gegen Gottes

Barmherzigkeit sündigen usw. — Du lieber Gott, es brennt um
unser Schweizerhaus, es brennt auch bei uns; sexuelle und
wirtschaftliche Probleme drängen in Menge, und da heisst es:
«Welches sind die Sünden wider den Heiligen Geist?» Darf
man da nicht die Stimme erheben, dass man uns endlich —
endlich anhöre? Unser Katechismus erzählt zu wenig von
der Liebe und predigt immer von der Strafe. Ich sehe Gott
auf seinem Throne sitzen; uns Menschen zieht es zu ihm hin,
aber die Liebe, die uns zu ihm drängt, diese pflegen wir nicht.
Hören wir doch auf, beständig mit der Hölle zu drohen! Fort
mit der unchristlichen Angst! Wir wollen diesen ungesunden
Zustand überwinden und zu Predigern der reinen Gottesliebe
werden, damit wir auch in den Oelbergstunden eines Krieges
nicht mehr zweifeln

Unser Katechismus bietet viel — er wirft alle möglichen
Probleme auf; aber den brennendsten geht er aus dem Wege.
Ich habe jenes der sexuellen Erziehung erwähnt, ich habe
auch noch das der Erziehung zur sozialen Gesinnung zu nennen

Das Buch, das die Sünden wider den Heiligen
Geist so präzis umschreibt, spricht nichts von Lohn, von
Lebensrecht und Schutz der Arbeit — es passt in keiner Weise
in die heutige Zeit; jeder Unterrieht, der darauf aufbaut, muss

— und mag er noch so gut erteilt werden — versagen. Beweise
brauche ich keine zu bieten; das Leben besorgt sie in Menge.
Auch hier treten während des Krieges die Wunden noch klarer
zutage Jetzt haben wir verlorenes Land zurückzuerobern.
Es reift allgemach im ganzen Land die Erkenntnis, dass etwas

ganz Radikales getan werden muss, wenn man nicht langsam
aber sicher verloren gehen will.»

Da hat uns wahrhaftig einmal ein katholischer Verfasser
voll und ganz aus dem Herzen gesprochen. Wir wissen, dass

er vollständig im Recht ist mit seiner Kritik. Wissen wir doch

selbst alle so gut Bescheid, teils aus eigenen Schulerlebnissen,
teils aus Berichten aus unserem Bekanntenkreise. Entsetzt fasst

man sich an den Kopf, entsetzt wird man sich wieder einmal
der schmerzlichen ¦ Tatsache bewusst, dass im Religionsunterricht

beider Konfessionen ein enormes Kapital an Zeit, Kraft


	Gottfried Kellers Weltanschauung : Seine Stellung zu den Idealen von Gott und Unsterblichkeit, zu Religion und Kirche (3. Fortsetzung) [Teil 4]

