
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)

Heft: 8

Rubrik: Feuilleton : heilige Jungfrauen [Teil 1]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 DER FREIDENKER Nr. 8

geistliche Herren stritten sich um ihre Vorteile und was sich
zwischen Papst und Kaiser abspielte, das ' fand auch seinen
Niederschlag in der Schweizergeschichte. Für die Freiheit
kämpfte selten ein Gekrönter und es ist denn auch keineswegs
reiner Altruismus, wenn Kaiser Friedrich II den Schwyzern im
Jahre 1240 den ersten Fredheitsbrief aussteinte. Die Gewinnung

der Schwyzer für seine Sache sicherte ihm den Zugaug
zum Gotthard, was für sein Unternehmen, die Städte Nord- und
Miiittelitaliens zur «Einheilt! des Reiches» zurückzuführen von
Bedeutung war. Der erste Fredheitsbrief, den Friedrich II den
Schwyzern ausstellte, datiert aus der Belagerung von Faenza
und hat folgenden Wortlaut:

«Kaiser Friedrich II nimmt die 'Sämtlichen Leute des Tales

Schwyz, welche ihm durch Briefe und Boten ihre
Ergebenheit kundgetan, unter seine und seines Reiches Fit-
tige, als freie Leute, die allein auf ihn und das Reich
Rücksicht zu nehmen haben, Zuflucht genommen und aus
freien Stücken seine und des Reiches Herrschaft erwählt
haben, in isednen und des Reiches besonderen Schutz, mit
dem Versprechen, zu keiner Zeit zu gestatten, dass sie aus
seiner und des Reiches Herrschaft und Hand veräussert
oder entzogen werden, und ihnen stets ein gütiger Herr
zu sein, so lange sie 'in der Treue gegen ihn und in seinen

; Diensten verharren».1)

Als die Schwyzer «durch Briefe und Boten ihre Ergebenheit
kundgetan» müssten sie wissen, was 'dieser Abfall von den

Habsburgern — und damit vom Papst — zu bedeuten hatte.
Bereits am 23. November, im dreizehnten Jahre seines Ponti-
fikates, id. h. 1239, liess Gregor IX, Knecht der Knechte Gottes,

wie er sich, in der in päpstlichen Bullen geläufigen Formel

nennt, seine geliebtem Söhne wissen, dass «welche dem

gegen den katholischen Glauben und die Kirchenfreiheit und
die Braut Christi, unsere heilige Kirche Verderben bringenden
Kaiser mit oder ohne Waffen Hülfe oder Vorschub leisteten,
verstricken wir mit dem Bande der Excommunication».2) Die
Biuile ischeint nur eine dürftige Wirkung gehabt zu haben, denn
die musste im Jahre 1247 durch den Nachfolger Gregors, durch
Papst Innocenz IV. auf dem heiligen Concilium zu Lyon
erneuert werden und die Waldstätter erhielten zur selben Zeit
durch die Vermittlung dès Probstes von Oelenberg im Sundgau
noch einen höchsteigenen Drohbrief folgenden Wortlautes:

i) Oechsli, W. Prof. Dr. Die Anfänge der schweizerischen
Eidgenossenschaft. Zürich 1891; Reg. 91.

2) Eisenschmid, L. M-: Römisches Bullarium oder Auszüge der
merkwürdigsten päpstlichen Bullen. Neustadt a. d. 0. 1831, I. Bd. S. 37.

Peuilleton.
Heilige Jungfrauen.

(Fortsetzung.) Später, als man überall Heilige
witterte und dem betreffenden Namen stets ein S. voranstellte,
machte man aus jenem Worte: S. Oracte und hieraus ward St. Oreste.

— Wenig bekannt ist folgende Entstehungs Vergehungsgeschichte
eines Heiligen, welche von Mabillon in seiner Schrift «Iter Italicum»
erwähnt und durch Aktenstücke, welche sich im 'Palazzo Barberini
zu Rom befinden, als wirklich geschehen beglaubigt wird. Papst
Urban VIII erhielt aus Spanien eine Bittschrift, des Inhaltes, er-
möge den Kultus eines soeben bekannt gewordenen Heiligen,
welcher St. Vicar heisse, dadurch fördern, dass er den Verehrern einen
gewissen Ablass bewillige. Obgleich man nicht verfehlte, diese Bitte
durch klingende Münze zu unterstützen, so forderte der Papst doch

nähere Auskunft über diesen ihm unbekannten neuen Bewohner des

Olymp. Vielleicht hatte er die oben von uns zitierte Satire
des Lucian gelesen und machte es, wie die Götter einst
beschlossen und Zeus demgemäss dekretierte. Die Spanier
übersandten demgemäss das schwere Bruchstück eines Steines,

worauf man las: S. Viar. Sie wüssten nicht, dass

jenes S. der Schlussbuchstabe und Viar die Anfangbuchstaben

eines Wortes waren. Als der Stein noch vollständig war,
las man: Praefectus viarum, d. h. Wegeaufseher. Man hatte das

abgebrochene Stück eines antik-römischen Denkmals übersandt. *)

*) Mabillon, ITER ITAL. I, 145.

«Papst Innocenz IV, beauftragt den Probst von Oelenoerg,
die Leute von Schwyz und Sarnen, die laut Mitteilung
seines geliebten Sohnes, Graf Rudolf des älteren von Habsburg,

von diesem, dem sie nach erblichem Rechte angehören,

freventlich abgefallen sind und Friedrich, dem einstigen

Kaiser, nach dem gegen ihn gefällten Excomm.unica-
tionsurteil leichtfertig angehangen haben und, obwohl sie
hernach ihm wieder Treue geschworen haben, sich doch
wieder seiner Herrschaft entziehen und Friedrich beistehen,

sofern sie innerhalb einer gewissen Frist nicht zur
Einheit der Kirche und zum Gehorsam gegen den Grafen
zurückkehren, mit Bann und Interdikt zu belegen,
desgleichen die Leute der Stadt Luzern, wofern sie mit jenen
verkehren und ebenfalls Friedrich anhangen.»3)

Als am 13. Dezember 1250 Friedrich II starb, zerfiel sein
Reich unter seinem Erben Konrad IV durch Abfall und Verrat,

so dass die Waldleute wieder in die Abhängigkeit der
Habsburger gerieten. Mit der innern Ueberzeugung, den Frei-
heitsbrief von Faenza bei sich bietender Gelegenheit wieder
aus der Truhe hervorzunebmen, schickten sie sich vorläufig
in 'ihr Los. AengstLLch und unablässig wachten die Leute der
Waldstätte über ihren Freiheiten und die Möglichkeit, sie zu
mehren. Was ihnen die Habsburger nicht geben wollten, das

nahmen sie endlich mit Gewalt, indem sie die Vögte erschlugen
oder aus dem Lande verjagten. Was die .alten Eidgenossen im
Bundesbrief von 1291 niederlegten, war nicht das Ergebnis
einer Revolution, sondern lediglich die Erwahrung der erstrittenen

und bereits verbrieften Rechte, die sie sich «in Anbetracht
der Arglist der Zeit» zu nehmen geruhten. Die Männer der
Waldstätte fühlten sich mündig, die Geschäfte des Landes
selbst zu führen und vereinigten sich zum Bunde in der
Absicht: Abwehr jedes äusseren Feindes, Schutz der Ordnung
und des Rechtes im Innern und Förderung der gemeinsamen
Wohlfahrt. (Oechsli)

Während die weltlichen Herren des Landes verjagt wurden,

blieben aber die geistlichen Herren. Diese Letztem
unterschieden sich von ihren weltlichen Widersachern weder
in den Absichten noch in der Arglist, sondern lediglich durch
die Kleidung und den Mitteln, mit denen sie ihr Ziel zu
erreichen suchten. Beide, Adel und Kirche, kämpften um die

Macht, um Reichtum und Ansehen. Es ist deshalb verständlich,
dass die Kirchen und Klöster als legitime oder illegitime Erben
der Verjagten auftraten und ihrerseits die Schätze sammelten,
die man den andern vorenthielt. Es ist aber bezeichnend für
den Freiheitsdrang der alten Eidgenossen, dass sie das noli me

Oechsli a. a. 0. Reg. 121.

Wir beschliessen diese für die römische Kirche bedeutsame
Geschichte mit dem uralten Sprichwort der Hindu: Die Wahrheit sagt

nur den Text, sie schreibt keinen Kommentar.
Wie würde es bei einer Prüfung der Dokumente dem St. lApol-

linaris oder St. Martina ergehen? Der erste ist ein Name, mit dem

man den Apollo verdrängte, die letztere ein Name, um für Mars

einen Ersatz zu liefern. Deshalb steht am Tempel der letzteren die
Inschrift: Nachdem der Gott Mars aus diesem Tempel ausgetrieben
ward, hat die Jungfrau Martina, die als Märtyrerin gekrönte,
denselben inne.

Namen, nichts als Namen! Das gilt von den meisten derjenigen
Bewohnerinnen des römisch-katholischen Olymp, welche diesen
Wohnsitz vom dritten bis fünften Jahrhundert erlangten. Zum Teil
haben sie nie existiert, sind Schöpfungen der absichtlich oder
unabsichtlich dichtenden Sage, zum Teil ist das sie umhüllende Sagen-
gespinnst so verworren, dass auch hier dem Forscher nur ein Name
bleibt. Jenem bussfertigen Weibe, von dem Lukas, Kap. 7, erzählt,
gab man den Namen Magdalena, liess sie nach Frankreich wandern

und dort in einer Höhle bei Arles als Büsserin leben. Die
Franzosen erkoren sie als Schutzpatronin ihres Landes und mochten
dazu Grund haben. Die Kunst malte ihr Bild, welches freilich nicht
zur Vorstellung einer Büsserin passt und auf das Gegenteil einer
solchen schliessen lässt. Als Seitenstück besitzt die römische Kirche
die ägyptische Maria, gleichfalls nur ein Name, aber diese Büsserin
hat z. B. in Neapel ein Kirche, von der eine Strasse benannt wird.
Die Gebeine der Magdalena wurden im achten Jahrhundert
«entdeckt», das mythische Grab der ägyptischen Maria war lange ein



DER FREIDENKER 59

längere der geistlichen Macht so wenig berücksichtigten, wie
sie zu gegebener Stunde vor den Habsburgern katzbuckelten.
So wenig sie der Bann abschreckte, mit Friedrich gemeinsame
Sache zu machen, so wenig liessem sie sich von der Kirche das

Fell über die Ohren ziehen.

Die heute als Vorbild dozierte «Gottesfurcht» der Waldstät-
ler lässt sieh z. B. mit den Streitigkeiten, die die Schwyzer mit
Aam unter der Kastvogtei der Habsburger stehenden Klostev
Einsiedeln hatten, treffend .illustrieren. «Wie man aus einem
von den Konventuialen sorgfälitg geführten Klagerodel aus dem
Jahre 1311 entnehmen kann, wurden die Beeinträchtigungen
des Klostergebietes durch die Schwyzer von Jahr zu Jahr
unleidlicher. Sie nahmen dem Stifte Güter weg, auf die sie früher

nie Anspruch erhoben hatten. In Scharen durchzogen sie
die Einsiedler Landschaft und begingen an den Gotteshausleuten

Raub und Totschlag.»4) Noch besser wird die vorbildliche

Gottesfurcht von dem Klostersebulmeister Rudolf von
Radegg geschildert, der den Ueberfall der Schwyzer vom 6.—7.

Januar 1314 beschreibt.

«Es gibt ein Volk, das kein Volk ist, Menschen die nicht
Menschen genannt werden können, sondern wilde Tiere. Es

bewohnt das Tal, dessen Namen Schwiz sein soll; von da

soll das Volk der Schwyzer geschnitzt sein. Verhärtet mit
Schlechtem ist dieses Volk bis zur Verdammnis, denn Gott
selbst hat es aufgegeben. Es ist verkehrt, schlecht, schlechter,

am sehlechtesten; dieses Volk wird geschont, auf dass

es hernach gehäufte Uebel erdulde. Es ist böse, weil es

nimmt, was nicht sein ist, und verdient es deshalb, auch

das Seinige zu verlieren. Es führt wilde Kriege, immer dürstet

es nach Blut, es verwirft das Gute und pflegt alles
Böse. Dieses Volk sucht jenes Kloster (Einsiedeln) zu
befehdein ; das wird das Ende seines Gedeihens sein. Es
misshandelt die Leute, es fügt den Brüdern des Klosters viel
Böses zu. Es hat den Brüdern manche gewinnreiche Grundstücke

jenes Gotteshauses mit seinen Streitkräften entrissen.

Es sucht so die Brüder des Unterhaltes zu berauben,
und was es nicht verwüstet, das schneidet es mit behender
Sichel ab. Aber der Abt, obgleich unkriegerisch, hat ihnen
doch widerstanden, indem er sich rüstete, das kanonische
und gesetzliche Recht zu suchen. Erst lädt er sie vor, dann
excommuniziert er sie und schleudert auf sie alle Blitze
des Fluches. Zuletzt ächtet er sie; dieser Streit schwingt
die Waffen und noeh soll kein gewisses Ende desselben

*) Dierauer, Johannes: Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft.

Stuttgart 1924, I. Bd. S- 105.

Wallfahrtsort. Die heilige Barbara, welche gegen den Blitz schützt,
ist ein Name, ebenso die heilige Apollonia, welche deshalb gegen
Zahnweh hilft, weil der römische Richter dieser angeblichen
Märtyrerin durch einen Faustschlag einige Zähne ausschlug, ebenso die
heilige Lucia, berühmte Beschützerin von Syrakus, welche wider
Augenleiden angerufen wird, weil sie einem Jüngling, der ihre
Augen schön fand, letztere auf einem Teller übersandte. In
Süditalien und Sicilien hat sie viele Kirchen, gab dem Fischerquartier
in Neapel seinen Namen und macht in ihrer Kirche eine bei jetzigen
schlechten Zeiten berechtigte Reklame, indem man an der Tür ihrer
Kirche- zwei Augen und vor der Tür ihre mit Voten behangene
Statue erblickt. Auf Ischia ist S. Restitua die waltende Schutzgöttin,

hat daselbst eine sofort nach dem Erdbeben restaurierte
Kirche mit ihrer Statue und neben der Kirche sieht man den Mühlstein,

auf dem ihr Wunderleichnam von Afrika übers Meer
geschwommen kam. Alljährlich im Mai ist in Ischia Freude und Jubel,
wenn das Fest der grossen Beschützerin erscheint, deren Kultus
unter dem Erdbeben nicht zu leiden hatte. In Neapel hat diese Heilige

eine der ältesten Kirchen inne und vor derselben sind ihre
Reliquien, die man von Ischia aus vor vielen Jahrhunderten dorthin
brachte, wo man sie vor einigen Jahren wieder «entdeckte».

Am 5. September 1092 weihte Papst Urban II die Kirche des
Benediktinerklosters Trinitft della Cava unter Beisein vieler Fürsten

und Kardinäle, bereicherte dieselbe mit vielen Privilegien und
schenkte ihr den Schädel der heiligen Felicitas. In demselben Jahre
stellte sich das Kloster unter Spezialprotektion dieser mystischen
Heiligen und verharrt in diesem Schutz bis auf den heutigen Tag.

abzusehen sein. Diese schreckt kein Urteil, keine Acht5)
Das waren die Eidgenossen der Waldstätte, im Jahre 1314,

also 23 Jahre nachdemi sie im Namen Gottes den Bund
geschlossen haben- Es waren keine Gottlosen, es waren keine
Kommunisten, wie in Spanien, in Russland usw. Es waren
Christen, wenn auch ganz anderer Art als jiene, die heute
der starken Hand rufen, die im Ständestaat ihr Heil erblicken.

Wir wollen frei sein wie die Väter waren. Wir ertragen das
anmassende Kirchentum so wenig, wie .es unsere Vorfahren
ertragen haben. Wir anerkennen nur die geistige Freiheit,
niemals aber eine katholische Freiheit.

Wir sehiiessen unsere Augustbetrachtung mit einem Worte,
das Bundespräsident Dr. Emil Welti anlässlich der 600-Jahr-
feier auf demi Festplatz in Sohwyz aussprach :

«Das Manneswort hat eine Republik gegriindet, der
Manneswert erhält .sie.

Darum so bedenke, o Volk ,der Eidgenossen, dass in den
Tagen, in denen über deine höchsten Güter die Entscheidung

fällt, sich alle Sünden und Mängel rächen werden, die
du in der Erziehung deiner Jugend und in der Ordnung der
Verwaltung und des Staatswesens begehst.

Mit flammender Schrift gibt die Vergangenheit davon
Zeugnis. Sind nicht drei Jahrhunderte unserer Geschichte
mit dem Bürgerblute der Religionskriege befleckt?»

Leox.

5) Oechsli: a.a.O., Reg. 529.

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Seine Stellung zu den Ideen von Gott und Unsterblichkeit,

zu Religion und Kirche.
Von Ernst Akert.

(3. Fortsetzung.)
Bei der Konfirmation führte der Pfarrer Himmel und Hölle

an uns verüber, berichtet der «Grüne Heinrich» weiter. Seine
Rede war kunstvoll aufgebaut und mit steigender Spannung
auf den einen Moment hingerichtet, welcher die ganze
Gemeinde erschüttern sollte, den Moment, wo wir ein lautes
und feierliches Ja aussprechen müssten. Ich hörte nicht auf
den Sinn seiner Worte und flüsterte ein Ja mit, ohne die
Frage deutlich verstanden zu haben. Es durchfuhr mich ein
Schauer und ich zitterte einen Augenblick lang, ohne dass
ich dieser Bewegung Herr werden konnte. Sie war eine
dunkle Mischung von unwillkürlicher Hingabe an die
allgemeine Rührung und von einem tiefen Schrecken, welcher mich

Bis zu Ende des achtzehnten Jahrhunderts gaben die Einwohner des
Städtleins Cava dieser Santa jährlich fünfundzwanzig Dukaten1).
Alljährlich am 10. Juli wird das Fest der Heiligen glänzend gefeiert und
dann trägt man eine Silberbüste, in welcher das Haupt der Heiligen
sich befindet, in feierlicher Prozession, an der sich Tausende aus
der Umgegend beteiligen. — Das Fest des Jahres 1890 war grossartig.

Die sixtinische Kapelle war aus Rom gekommen und führte
ein Konzert in der Kirche auf, der Abt des Klosters zelebrierte die
Messe, die Prozession ward von Glockengeläute und Kanonenschies-
sen begleitet und eine Schauspielergruppe aus Neapel führte ein
von einem Mönch verfasstes Drama auf, welches Leben und Märty-
rertum der Felicitas darstellte. Im Freien spielte Regimentsmusik, in
der Nacht prasselte Feuerwerk, eine Festpracht, welche die Erinnerung

an die einstige Glanzzeit jenes Klosters zurückrief. Im Jahre
1802 war im Kloster Feuer ausgebrochen, welches augenblicklich
erlosch, als der Abt das Haupt der St. Felicitas herbeibrachte. Trotz
dieser schönen Dinge ist Felicitas nur ein Name und die Erzählung
von ihrer mit Raffinement ausgesonnenen Marter nur eine Erfindung.

Als man im Jahre 1730 im Kloster Trinità della Cava einen
neuen Saal baute, fand man ein grosses Gefäss, angefüllt mit
heiligem Oel der St. Justina, dort 150 Jahre eingegraben, um als Schutzmittel

zu dienen. Der damalige Abt liess ein grösseres Gefäss
anfertigen und dasselbe, mit dem Oel abgefüllt aufs neue vergraben.
Trotz Felicitas und Justina sind doch die reichen Güter dieses Klo-

*) P. Guillaume, Essai historique sur l'Abbaye de Cava.



60 DER FREIDENKER Nr. 8

über dem Gedanken ergriff, dass ich so jung noch und
unerfahren, doch einer so uralten Meinung und einer gewaltigen
Gemeinschaft, von der ich ein unbedeutendes Teilchen war,
abgefallen gegenüberstand.

Am Weihnachtsmorgen müssten wir wieder in vereintem
Zuge zur Kirche gehen, um das Abendmahl zu nehmen. Ich
war schon in der Frühe guter Laune; noch ein paar Stunden
und ich sollte frei sein von allem geistigen Zwange, frei wie
der Vogel in der Luft!' Ich fühlte mich daher mild und
versöhnlich gestimmt und ging zur Kirche, wie man zum letzten
Mal in eine Gesellschaft geht, mit welcher man nichts gemein
hat, daher 'der Abschied aufgeräumt und höflich ist.

Die Vorliebe meines Vaters für die Festtage hatte sich auf
mich vererbt, heisst es im «Grünen Heinrich» weiter. Wenn
ich an einem Pfingstmorgen auf einem Berge stehe in der
kristallklaren Luft, so ist mir das Glockengeläute in der
fernen Tiefe die allerschönste Musik und ich habe schon oft
darüber spintisiert, durch welchen Gebrauch bei einer
allfälligen Abschaffung des Kirchentums das schöne Geläute
wohl erhalten werden dürfte.

Das ist, wie schon erwähnt, die dichterische Darstellung
von Gottfried Kellers geistiger Entwicklung. Diese dichterische
Darstellung geht weit über die Wirklichkeit hinaus, die sicher
nicht von so komplizierten theologischen Erwägungen und
Reflexionen erfüllt ist.

Das beweisen schon die weitern biographischen Notizen,
die uns aus Kellers Leben, aus der Zeit nach der Konfirmation,
d. h. aus der Zeit des 16—20jährigen Kellers überliefert sind.

Trotzdem er nun nach der Konfirmation frei war von
jedem geistlichen Zwang, frei wie der Vogel in der Luft, so
verliess ihn das Grübeln über das religiöse Problem doch
nicht. Er war noch lange nicht abgeklärt, seine Anschauungen
waren noch nicht gefestigt. Er war in dieser Periode als IS—
20jähriger junger Mensch tatsächlich noch ein Gottsucher, er
suchte zurechtzukommen mit seinen Vorstellungen von Gott,
die mit den kirchlichen bereits in Disharmonie standen.

Aus einem Schmöcker, dem damals in vier Bänden
erschienenen Buche von Karl von Eckartshausen, betitelt
«Aufschlüsse zur Magie aus geprüften Erfahrungen über
verborgene philosophische Wissenschaften und verdeckte
Geheimnisse der Natur» notierte sich Gottfried Keller folgende
Sätze in sein Skizzenbuch, die die Unklarheit des jungen
Pantheisten dartun.

«Alles lebt in der Natur, nichts ist itot. Was wir Tod nennen,

ist Uebergang zum Leben. Ein totes Wesen ist etwas

Unmögliches in der Natur — ein Unding gröbster Art. Jedes

sters eingezogen und der Abt, welcher einst Fürsten an Rang gleichstand,

ist jetzt nichts mehr, als ein einfacher Mönch. Man rühmt die
Benediktiner wegen ihrer Gelehrsamkeit, aber letztere ging doch
nicht so weit, dass jene die Geschichte der Königstochter Justina,
die von Prosdocismus, einem Schüler Petri, in Padua getauft sein
soll, für eine Erfindung erklärten. St. Patricia und St. Domenica
haben eine rein lokale Bedeutung, erstere in Neapel, letztere in Tropea,
einer am Meeresufer herrlich gelegenen Stadt Calabriens. St. Patrizia
ist eine halb vergessene, St. Domenica aber eine noch immer hoch
verehrte Heilige, zugleich die Schutzpatronin von Torpea, wo sie
angeblich geboren ist, weshalb sie auch für diese Stadt eine besondere
Vorliebe behielt, wie St. Agatha für Catania. Beim Jahresfest der
St. Domenica findet die Prüfung der Seminaristen im Beisein der
Vornehmen des Ortes statt, dazu Pontifikalmesse ,Prozession, Feuerwerk,

alles auf Kosten der Stadtkasse. Patrizia war früher eine
grosse Heilige, wie eine Chronik lehrt.

Die älteste Chronik Neapels ist die von Villano, der alle Quellen
benutzt und seinen Bericht mit den Begebenheiten des Jahres 1382
schliesst. Er erzählt eine Menge von Wundergeschichten in Hinsicht
des Schutzes der Heiligen, von St. Patrizia, die zu Konstantins Zeiten

einen heiligen Kreuzesnagel brachte, von St. Paolo, der gegen
die Sarazenen half, nur von den Wundern des St Gennaro ist keine
Rede. Jene Patrizia ist ebenfalls nur ein Name, obgleich ihre
Lobredner bis auf den heutigen Tag genau wissen, dass sie die Enkelin
des Konstantin war, das Gelübde der Jungfrauenschaft abgelegt
hatte und auf einer Reise in Neapel landete, wo ihre Kirche, ihr
Kloster und ihre Reliquien sich bis heute befinden. Ihre Reliquien

Geschöpf hat sein Leben, nur wirken die Lebenskräfte
verschieden und dies hängt von den Bestandteilen der Körper
und der Art ihrer Zusammensetzung ab. Alles ist zu seiner
Vollkommenheit, alles zu seiner Bestimmung. Durch unendliche

Bande ist alles in der Natur verschlungen. Körper
zerstören sich, aber sie vernichten sich nicht, sie verändern nur
ihre Formen.»

Ermatinger glaubt, dass Keller damals «wohl die Dogmatik,
nicht aber die Religion an sich preisgegeben habe. Er habe
den Gottes- und Unsterblichkeitsglauben des Christentums
und den tief sittlichen Gehalt aller Religion festgehalten.»

Was Ermatinger hier vorbringt, ist so etwas wie eine
Beanspruchung des jungen Kellers für das Christentum, wenigstens

für sein damaliges Alter.
Was sich Ermatinger unter dem Gottesglauben des

Christentums denkt und unter dem tief sittlichen Gehalt aller
Religion, das hätte er wohl noch näher zu bestimmen. Von beiden
war jedenfalls bei Keller sehr wenig mehr vorhanden.

Dass ider 18jährige Keller, wie er in einem Aufsatze
«Autobiographisches» erwähnt, religionsphilosophische Aufsätze in
ein Schreibheft eingetragen und gesammelt habe, ist sicher
keine weltbewegende Sache. Ein solcher Aufsatz erzählt von
einer auf dem Uetliberg zugebrachten Nacht und dem Betrachten

des Sonnenaufganges; dies wird in Traumform dargestellt:
der Berg wandelt sich in einen flammenden Altar mit 'einer
geheimnisvollen Lichterscheinung — eben die Sonne — «die
alle Völker verehren». Diese angeblich von allen Völkern
verehrte Lichterscheinung soll ihn bestärkt haben im Glauben
an Gott. Er soll in diesem Schüleraufsatz gegen die Rotte der
kurzsichtigen Freigeister und Gottesleugner geeifert haben, die
den Gang des Weltenlaufes, des Lebens allein den verschiedenen

Kräften zuschreiben, die in der Natur wirken. «Das
Dasein eines Schöpfers zu leugnen, sei grösserer Unsinn, als der
finsterste Aberglaube» soll Gottfried gesagt haben.

Warum soll der 18jährige Knabe nicht solchen Unsinn von
sich gegeben haben? Aeltere Leute mit Universitätsbildung
und grosser Autorität als Kapazitäten ersten Ranges haben
ja das Gleiche mehr als nötig auch vorgetragen. Wichtig an
diesem ganzen Entwicklungsgänge ist uns das, dass Keller sich
in jungen Jahren soweit vom Christentum ¦ losgelöst hat, dass
er sich von allem Dogmatischen frei machte, Pantheist wurde.
Ermatinger gibt sich Mühe, die Art des Gottesglaubens des 18-

jährigen Keller noch besonders zu bestimmen und meint, «Gott
.werde aus seinen Werken in der Natur bewiesen und erkannt.

Der Gottesglaube Kellers sei aber nicht rationalistisch
wie der des 18. Jahrhunderts, sondern romantisch-gefühlsmäs-

und ihr Wundergrab ersetzten in Neapel das ein Altertum berühmte
Grab der Sirene Parthenope, welche ihren Kultus und ein mit Fatel-
lauf verbundenes Fest hatte

Auch das heutige Griechenland hat seine heiligen Jungfrauen,
und als beneidenswert gelten solche Orte, welche Reliquien derselben

als Unterpfand der Obhut solcher Halbgöttinnen besitzen. Auf
der Insel Zakynthos ist St. Marina Heilerin des Irrsinns, der stets
als Zustand der Besessenheit aufgefasst wird, wie in Süditalien. Sie
ist auch Beschützerin des weiblichen Lebens und wird von Mädchen
und Ehefrauen angerufen. Sie berührt sich also mit der Arthemis,
der Aphrodite und der heutigen Madonna, welche die Griechen stets
Panagia (Allheilige) nennen. Zakynthos besitzt Reliquien der
heiligen Sophia, deren Obhut die kleinen Kinder anvertraut sind.

(Schluss folgt.)
* #- *

Das Zeichen des Kreuzes.

«Der Bischof von Madrid hat für die Kinder der Vorstädte
Madrids, deren religiöse Erziehung praktisch durch den Krieg nicht
existierte, Einführungskurse in den Katechismus organisiert.

So kam es, dass in einer einzigen Kirchgemeinde, in Puente
Vallecas, 10.000 Kinder nicht getauft waren. 70 % der Kinder dieses
Quartiers haben ihre erste Kommunion nicht erhalten, 80 %
verstehen nicht das Zeichen des Kreuzes zu machen, 92 % können das
Kredo nicht aufsagen und 76 % können sogar nicht einmal das
Vaterunser. Unter den Erwachsenen sterben 89 % ohne' die letzten
Sakramente erhalten zu haben.» Paris-Soir, No. 6304, 22. Dez. 40.


	Feuilleton : heilige Jungfrauen [Teil 1]

