Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 24 (1941)
Heft: 8
Rubrik: Feuilleton : heilige Jungfrauen [Teil 1]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

58 ‘ DER FREIDENKER Nr. 8

geistliche Herren stritten sich um ihre Vorteile und was sich
zwischen Papst und Kaiser abspielte, das“fand auch seinen
Niederschlag in der Schweizergeschichte. Fiir die Freiheit
kémpite selten ein Gekronter und es ist denn auch keineswegs
reiner Altruismus, wenn Kaiser Friedrich II den Schwyzern im
Jahre 1240 den ersten Freiheitsbrief ausstellte. Die Gewin-
nung der Schwyzer fiir seine Sache sicherte ihm den Zugang
zum Gotthard, was fiir sein Unternehmen, die Stadte Nord- und
Mittelitaliens. zur «Einheit des Reiches» zuniickzufiihren von
Bedeutung war. Der erste Freiheitsbrief, den Friedrich II den
Schwyzern ausstellte, datiert aus der Belagerung von Faenza
und hat folgenden Wortlaut:

«Kaiser Friedrich II nimmt die¢ simtlichen Leute des Ta-
les Schwyz, welche ihm durch Briefe und Boten ihre Er-
gebenheit kundgetan, unter seine und seines Reiches Fit-
tige, als freie Leute, die allein auf ihn und das Reich
Riicksicht zu nehmen haben, Zuflucht genommen und aus
freien Stiicken seine und des Reiches Herrschaft erwihlt
haben, in seinen und des Reiches besonderen Schutz, mit
dem Versprechen, zu keiner Zeit zu gestatten, dass sie aus
seiner und des Reiches Herrschaft und Hand verdussert
oder entzogen werden, und ihnen stets ein giitiger Herr
zu sein, so lange sie in der Treue gegen ihn und in ‘seinen
Diensten verharrens.t)

Alls die Schwyzer «durch Briefe und Boten ihre Ergebenheit
kundgetan> mussten sie wissen, was dieser Abfall von den
Habsburgern — und damit vom Papst — zu bedeuten haite.
Bereits am 23. November, im dreizehnten Jahre seines Ponti-
fikates, d. h. 1239, liess Gregor IX, Knecht der Knechte Got-
tes, wie er sich, in der in p#pstlichen Bullen geldufigen For-
mel nennt, seine geliebten S6hne wissen, dass «welche dem
gegen den katholischen Glauben und die Kirchenfreiheit und
die Braut Christi, unsere heilige Kirche Verderben bringenden
Kaiser mit oder ohne Waffen Hiilfe oder Vorschub leisteten,
versiricken wir mit dem Bande der Excommunication».?) Die
. Bulle scheint nur eine diirftige Wirkung gehabt zu haben, denn
die musste im Jahre 1247 durch den Nachfolger Gregors, durch
Papst Innocenz IV.auf dem heiligen Concilium zu Lyon er-
neuert werden und die Waldstitter erhielten zur selben Zeit
durch die Vermittlung dés Probstes von Oelenberg im Sundgau
noch einen hochsteigenen Drohbrief folgenden Wortlautes:

1) Qechsli, W. Prof. Dr. Die Anfiéinge der schweizerischen Eidge-
nossenschaft. Ziirich 1891; Reg. 91.

2) Eisenschmid, L.M.: Romisches Bullarium oder Ausziige der
merkwiirdigsten pipstlichen Bullen. Neustadt a.d. 0.1831, I. Bd. S.37.

«Papst Innocenz IV, beauftragt den Probst von Oelenberg,
die Leute von Schwyz und Sarnen, die laut Mitteilung sei-
nes geliebten Sohnes, Graf Rudolf des #lteren von Habs-
burg, von diesem, dem sie nach erblichem Rechie angehd-
ren, freventlich abgefallen sind und Friedrich, dem einsti-
gen Kaiser, nach dem gegen ihn gefillten Excommunica-
tionsurteil leichtfertig mngehangen haben und, obwohl sie
hernach ihm wieder Treue geschworen haben, sich doch
wieder seiner Herrschaft entziehen und Friedrich beiste-
hen, sofern sie innerhalb einer gewissen Frist nicht zur
Einheit der Kirche und zum Gehorsam gegen den Grafen
zuriickkehren, mit Bann und Interdikt zu belegen, des-
gleichen die Leute der Stadt Luzern, wofern sie mit jenen
verkehren und ebenfalls Friedrich anhangen.»?)

Als am 13. Dezember 1250 Friedrich II starb, zerfiel sein
Reich unter seinem Erben Konrad IV durch Abfall und Ver-
rat, so. dass die Waldleute wieder in die Abh#ngigkeit der
Habsburger gerieten. Mit der innern Ueberzeugung, den Frei-
heitsbrief von Faenza bei sich bietender Gelegenheit wieder
aus der Truhe hervorzunehmen, schickten sie sich vorldufig
in ihr Los. Aengstlich und unablassig wachten die Leute der
Waldstétte iiber ihren Freiheiten und die Moglichkeit, sie zu
mehren. Was ihnen die Habsburger micht geben wollten, das
nahmen sie endlich mit Gewalt, indem sie die Vogte erschlugen
oder aus dem Lande verjagten. Wias die alten Eidgenossen im
Bundesbrief von 1291 niederlegten, war micht das Ergebnis ei-
ner Revolution, sondern lediglich die Erwahrung der erstritte-
nen und bereits verbrieften Rechte, die sie sich «in Anbetnacht
der Arglist der Zeit» zu nehmen geruhten. Die Ménner der
Waldstitte fiihlten sich miindig, die Geschifte des Landes
selbst zu fithren und vereinigten sich zum Bunde in der Ab-
sicht: Abwehr jedes #usseren Feindes, Schutz der Ordnung
und des Rechtes im Innern und Forderung der gemeinsamen
Wohlfahrt. (Oechsli)

Wihrend die weltlichen Herren des Landes verjagt wur-
den, blieben aber die geistlichen Herren. Diese Lefztern un-
terschieden sich von ihren weltlichen Widersachern weder
in den Absichten noch in der Arglist, sondern lediglich durch
die Kileidung und den Mitteln, mit denen sie ihr Ziel zu er-
reichen suchten. Beide, Adel und Kirche, kdmpften um die
Macht, um Reichtum und Ansehen. Es ist deshalb versténdlich,
dass die Kirchen und Kldster als legitime oder illegitime Erben
der Verjagten auftraten und ihrerseits die Schitze sammelten,
die man den andern vorenthielt. Es ist aber bezeichnend fiir
den Freiheitsdrang der alten Eidgenossen, dass sie das noli me

3) Oechsli a.a.O.Reg. 121.

Fenill'eton.

Heilige Jungfrauen.

(Fortsetzung.) Spiiter, als man iiberall Heilige
witterte und dem betreffenden Namen stets ein S. voranstellte,
machte man aus jenem Worte: S. Oracte und hieraus ward St. Oreste.
— Wenig bekannt ist folgende Entstehungs = Vergehungsgeschichte
eines Heiligen, welche von Mabillon in seiner Schrift «Iter Italicum»
erwihnt und durch Aktenstiicke, welche sich im’Palazzo Barberini
zu Rom befinden, als wirklich geschehen beglaubigt wird. Papst

Urban VIII erhielt aus Spanien eine Bittschrift, des Inhaltes, er-

moge den Kultus eines soeben bekannt gewordenen Heiligen, wel-
cher St.Vicar heisse, dadurch fordern, dass er den Verehrern einen
gewissen Ablass bewillige. Obgleich man nicht verfehlte, diese Bitte
durch klingende Miinze zu unterstiitzen, so forderte der Papst doch
niihere Auskunft iiber diesen ihm unbekannten neuen Bewohner des
Olymp. Vielleicht hatte er die oben von uns zitierte Salire
des Lucian gelesen und machte es, wie die Gotter einst
beschlossen und Zeus demgemiss dekretierte. Die Spanier
iibersandten demgemiss das schwere Bruchstiick eines Stei-
nes, worauf man las: S. Viar. Sie wussten nicht, dass
jenes S. der Schlussbuchstabe und Viar die Anfangbuch-
staben eines Wortes” waren. Als der Stein noch vollstindig war,
las man: Praefectus viarum, d. h. Wegeaufseher. Man hatte das
abgebrochene Stiick eines antik-rémischen Denkmals iibersandt. *)

*) Mabillon, ITER ITAL. I, 145.

Wir beschliessen diese fiir die romische Kirche bedeutsame Ge-
schichte mit dem uralten Sprichwort der Hindu: Die Wahrheit sagt
nur den Text, sie schreibt keinen Kommentar.

Wie wiirde es bei einer Priifung der Dokumente dem St. {Apol-
linaris oder St. Martina ergehen? Der erste ist ein Name, mit dem
man den Apollo verdringte, die letztere ein Name, um fiir Mars
einen Ersatz zu liefern. Deshalb steht am Tempel der letzteren die
Inschrift: Nachdem der Gott Mars aus diesem Tempel ausgetrieben
ward, hat die Jungfrau Martina, die als Mirtyrerin gekronte, den-
selben inne.

Namen, nichts als Namen! Das gilt von den meisten derjenigen
Bewohnerinnen des romisch-katholischen Olymp, welche diesen
Wohnsitz vom dritten bis fiinften Jahrhundert erlangten. Zum Teil
haben sie nie existiert, sind Schopfungen der absichtlich oder un-
absichtlich dichtenden Sage, zum Teil ist das sie umhiillende Sagen-
gespinnst so verworren, dass auch hier dem Forscher nur ein Name'
bleibt. Jenem bussfertigen Weibe, von dem Lukas, Kap. 7, erzihlt,
gab man den Namen Magdalena, liess sie nach Frankreich wan-
dern und dort in einer Hohle bei Arles als Biisserin leben. Die
Franzosen erkoren sie als Schutzpatronin ihres Landes und mochten
dazu Grund haben. Die Kunst malte ihr Bild, welches freilich nicht
zur Vorstellung einer Biisserin passt und auf das Gegenteil einer
solchen schliessen lisst. Als Seitenstiick besitzt die romische Kirche
die agyptische Maria, gleichfalls nur ein Name, aber diese Biisserin
hat z. B. in Neapel ein Kirche, von der eine Strasse benannt wird.
Die Gebeine der Magdalena wurden im achten Jahrhundert <ent-
deckt», das mythische Grab der igyptischen Maria war lange ein



Nr. 8 ‘ DER FREIDENKER Co 59

tangere der geistlichen Macht so wenig beriicksichtigten, wie
sie zu gegebener Stunde vor den Habsburgern katzbuckelten.
So wenig sie der Bann abschreckte, mit Friedrich gemeinsame
Sache zu machen, so wenig liessen sie sich von der Kirche das
Fell iiber die Ohren ziehen.

Die heute als Vorbild dozierte «Gottesfurcht> der Waldstat-
ter ldsst sich z. B.mit den Streitigkeiten, die die Schwyzer mit
dem unter der Kastvogtei der Habsburger stehenden Kloster
Einsiedeln hatten, treffend illustrieren. «Wie man aus einem
von den Konventualen sorgfélitg gefiihrten Klagerodel aus dem
Jahre 1311 entnehmen kanm, wurden die Beeintréchtigungen
des Kilostergebietes durch die Schwyzer von Jahr zu Jahr un-
leidlicher. Sie nahmen dem Stifte Giiter weg, auf die sie frii-
her nie Anspruch erhoben hatten. In Scharen durchzogen sie
die Einsiedler Landschaft und begingen an den Gotteshaus-
leuten Raub und Totschlag.»®) Noch besser wird die vorbild-
liche Gottesfurcht von dem Klosterschulmeister Rudolf von Ra-
degg geschildert, der den Ueberfall der Schwyzer vom 6.—7.
Januar 1314 beschreibt.

«Es gibt ein Volk, das kein Volk dst, Menschen die nicht
Menschen genannt werden konnen, sondern wilde Tiere. Es
bewohnt das Tal, dessen Namen Schwiz sein soll; von da
soll das Volk der Schwyzer geschnitzt sein. Verhirtet mit
Schlechtem ist dieses Volk bis zur Verdammnis, denn Gott
selbst hat es aufgegeben. Es ist verkehrt, schlecht, schlech-
ter, am schlechtesten; dieses Volk wird geschont, auf dass
es hernach gehiufte Uebel erdulde. Es ist bose, weil es
nimmt, was nicht sein ist, und verdient es deshalb, auch
das Seinige zu verlieren. Es fithrt wilde Kriege, immer diir-
stet es nach Blut, es verwirft das Gute und pflegt alles
Bose. Dieses Volk sucht jenes Kloster (Einsiedeln) zu be-
fehden; das wird das Ende seines Gedeihens sein. Es miss-
handelt \die Leute, es fiigt den Briidern des Klosters viel
Boses zu. Es hat den Briidern manche gewinnreiche Grund-
stiicke jenes Gotteshauses mit seinen Streitkriften entris-
sen. Es sucht so die Briider des Unterhaltes zu berauben,
und was es nicht verwiistet, das schneidet es mit behender
Sichel ab. Aber der Abt, obgleich unkriegerisch, hat ihnen
doch widerstanden, indem er sich riistete, das kanonische
und gesetzliche Recht zu suchen. Erst 14dt -er sie vor, dann
excommuniziert er sie und schleudert auf sie alle Blitze
des Fluches. Zuletzt &chtet er sie; dieser Streit schwingt

die Waffen und noch soll kein gewisses Ende desselben .

%) Dierauer, Johannes: Geschichte der Schweizerischen Eidgenos-
senschaft. Stuttgart 1924, I.Bd. S.105.

abzuseh(/en sein. Diese schréckﬂ kein Urteil, keine Acht®)
Das waren die Eidgenossen der Waldstitte, im Jahre 1314,
also 23 Jahre nachdem sie im Namen Gottes' den Bund ge-

~ schlossen haben- Es waren keine Gottlosen, es waren keine

Kommunisten, wie in Spanien, in Russland usw. Es waren
Christen, wenn auch ganz anderer Art als jene, die heute
der starken Hand rufen, die im Stdndestaat ihr Heil erblicken.

Wir wollen frei sein wie die Viter waren. Wir ertragen das
anmassende Kirchentum so wenig, wie es unsere Vorfahren er-
tragen haben. Wir anerkennen nur die geistige Freikeit, nie-
mals aber eine katholische Freiheit.

Wir schliessen unsener Augustbetrachtung mit einem Worte,
das Bundesprésident Dr. Emil Welti anléasslich der 600-Jahr-
feier auf dem Festplatz in Schwyz aussprach:

«Das Manneswort hat .eine Republik gegriindet, der
Manneswert erhilt sie.

Darum so bedenke, o Volk der Eidgenossen, dass in den
Tagen, in denen iiber deine hochsten Giiter die Entschei-
dung fallt, sich alle Siinden und M#ngel richen wenden, die.
du in der Erziehung deiner Jugend und in der Ordnung der
Verwaltung und des Staatswesens begehst.

Mit flammender Schrift gibt die Vergangenheit davon
Zeugnis. Sind nicht drei Jahrhunderte unserer Geschichle
mit dem Blirgerblute der Religionskriege beflecki?» -

Leox.

%) Qechsli: a.a. 0., Reg.529.

Gottfried Kellers Weltanschauung.
Seine Stellung zu den Ideen von Gott und Unsterblichkeit,
2u Religion und Kirche. '
Von Ernst Akert.
(3. Fortsetzung.)

' Bei der Konfirmation fiihrte der Pfarrer Himmel und Héle
an uns voriiber, berichtet der «Griine Heinrich> weiter. Seine
Rede war kunstvoll aufgebaut und mit steigender Spannung
auf ‘den einen Moment hingerichtet, welcher die ganze ‘Ge-
meinde erschiittern sollte, den Moment, wo wir ein' lautes
und feierliches Ja aussprechen mussten. Ich horte nicht auf
den Sinn seiner Worte und fliisterte ein Ja mit, ohne die
Frage deutlich verstanden zu haben. Es durchfuhr mich ein
Schauer und ich zitterte einen Augenblick lang, ohne dass
ich dieser Bewegung Herr werden konnte. Sie war eine

"dunkle Mischung von unwillkiirlicher Hingabe an die allge-

meine Riihrung und von einem tiefen Schrecken, welcher mich

Wallfahrtsort. Die heilige Barbar a, welche gegen den Blitz schiitzt,
ist ein Name, ebenso die heilige Apollonia, welche deshalb gegen
Zshnweh hilft, weil der romische Richter dieser angeblichen Mér-
tyrerin durch einen Faustschlag einige Ziéhne ausschlug, ebenso die
heilige Lucia, berithmte Beschiitzerin von Syrakus, welche wider
Augenleiden angerufen wird, weil sie einem Jiingling, der ihre
Augen schén fand, letztere auf einem Teller iibersandte. In Siid-
italien und Sicilien hat sie viele Kirchen, gab dem Fischerquartier
in Neapel seinen Namen und macht in ihrer Kirche eine bei jetzigen
schlechten Zeiten berechtigte Reklame, indem man an der Tiir ihrer
Kirche: zwei Augen und vor der Tiir ihre mit Voten behangene
Statue erblickt. Auf Ischia ist S. Restitua die waltende Schutz-
géttin, hat daselbst eine sofort nach dem Erdbeben restaurierte
Kirche mit ihrer Statue und neben der Kirche sieht man den Miihl-
stein, auf dem ihr Wunderleichnam von Afrika iibers Meer ge-
schwommen kam. Alljihrlich im Mai ist in Ischia Freude und Jubel,
wenn das Fest der grossen Beschiitzerin erscheint, deren Kultus
unter dem Erdbeben nicht zu leiden hatte. In Neapel hat diese Hei-
lige eine der iltesten Kirchen inne und vor derselben sind ihre
Reliquien, die man von Ischia aus vor vielen Jahrhunderten dorthin
brachte, wo man sie vor einigen Jahren wieder «entdeckte».

Am 5. September 1092 weihte Papst Urban II die Kirche des
Benediktinerklosters Trinita della Cava unter Beisein vieler Fiir-
sten und Kardinile, bereicherte dieselbe mit vielen Privilegien und
schenkte ihr den Schiidel der heiligen Felicitas. In demselben Jahre
stellte sich das Kloster unter Spezialprotektion dieser mystischen
Heiligen und verharrt in diesem Schutz bis auf den heutigen Tag.

Bis zu Ende des achtzehnten Jahrhunderts gaben die Einwohner des
Stidtleins Cava dieser Santa jihrlich fiinfundzwanzig Dukatent). All-
jéhrlich am 10. Juli wird das Fest der Heiligen gléinzend gefeiert und .
dann trigt man eine Silberbiiste, in welcher das Haupt der Heiligen
sich befindet, in feierlicher Prozession, an der sich Tausende aus
der Umgegend beteiligen. — Das Fest des Jahres 1890 war gross-
artig. Die sixtinische Kapelle war -aus Rom gekommen und fiihrte
ein Konzert in der Kirche auf, der Abt des Klosters zelebrierte die
Messe, die Prozession ward von Glockengeliute und Kanonenschies-
sen begleitet und eine Schauspielergruppe aus Neapel fiihrte ein
von einem Monch verfasstes Drama auf, welches Leben und Mirty-
rertum der Felicitas darstellte. Im Freien spielte Regimentsmusik, in
der Nacht prasselte Feuerwerk, eine Festpracht, welche die Erinne-
rung an die einstige Glanzzeit jenes Klosters zuriickrief. Im Jahre
1802 war im Kloster Feuer ausgebrochen, welches augenblicklich
erlosch, als der Abt das Haupt der St. Felicitas herbeibrachte. Trotz
dieser schtnen Dinge ist Felicitas nur ein Name und die Erziihlung
von ihrer mit Raffinement ausgesonnenen Marter nur eine Erfin-
dung.

Als man im Jahre 1730 im Kloster Trinita della Cava einen
neuen Saal baute, fand man ein grosses Gefiss, angefiillt mit hei-
ligem Oel der St. Justina, dort 150 Jahre eingegraben, um als Schutz-
mittel zu dienen. Der damalige Abt liess ein griosseres Gefiiss an-
fertigen und dasselbe, mit dem Oel abgefiillt aufs neue vergraben.
Trotz Felicitas und Justina sind doch die reichen Giiter dieses Klo-

1) P. Guillaume, Essai historique sur ’Abbaye de Cava.



60 T DER FREIDENKER Nr. 8

iiber dem Gedanken ergriff, dass ich so jung noch und un-
erfahren, doch einer so uralten Meinung und einer gewaltigen
Gemeinschaft, von der ich ein unbedeutendes Teilchen war,
abgefallen gegeniiberstand.

Am Weihnachtsmorgen mussten wir wieder in vereintem
Zuge zur Kirche gehen, um das Abendmahl zu nehmen. Ich
war schon in der Frithe guter Laune; noch ein paar Stunden
und ich sollte frei sein von allem geistigen Zwange, frei wie
der Vogel in der LuftV Ich fiihlte mich daher mild und ver-
s6hnlich gestimmt und ging zur Kirche, wie man zum letzten
Mal in eine Gesellschaft geht, mit welcher man .nichts gemein
hat, daher der Abschied aufgeriumt und hoflich ist.

Die Vorliebe meines Vaters fiir die Fesltage hatte sich auf
mich vererbt, heisst es im «Griinen Heinrichy weiter. Wenn
ich an-einem Pfingstmorgen auf einem Berge stehe in der
kristallklaren Luft, so ist mir das Glockengeldute in der
fernen Tiefe die allerschonste Musik und ich habe schon oft
dariiber spintisiert, durch welchen Gebrauch bei einer all-
falligen Abschaffung des Kirchentums das schine Geldute
wohl erhalten werden diirfte.

Das ist, wie schon erwihnt, die dichlerische Darstellung
von Gottfried Kellers geistiger Entwicklung. Diese dichterische
Darstellung geht weit iiber die Wirklichkeit hinaus, die sicher
nicht von so komplizierten theologischen Erwigungen und
Reflexionen erfiillt ist.

Das beweisen schon die weitern biographischen Notizen,
die uns aus Kellers Leben, aus der Zeit nach der Konfirmation,
d. h. aus der Zeit des 16—20jahrigen Kellers iiberliefert sind.

Trotzdem er nun nach der Konfirmation frei war von
jedem geistlichen Zwang, frei wie der Vogel in der Luft, so
verliess ihn das Griibeln iiber das religitse Problem doch
‘nicht. Er war noch lange nicht abgeklirt, seine Anschauungen
waren noch nicht gefestigt. Er war in dieser Periode als 16—
20jahriger junger Mensch fatséichlich noch ein Gottsucher, er
suchte zurechtzukommen mit seinen Vorstellungen von Gott,
die mit den kirchlichen bereits in Disharmonie standen.

Aus einem Schmocker, dem damals in vier Bénden er-
schienenen Buche von Karl von Eckartshausen, betitelt
«Aufschliisse zur Magie aus gepriiften Erfahrungen iiber ver-
borgene philosophische Wissenschaften und verdeckte Ge-
heimnisse der Nabur> notierte sich Gottfried Keller folgende
Sitze in sein Skizzenbuch, die die Unklarheit des jungen
Pantheisten dartun.

«Alles lebt in der Natur, nichts ist tot. Was wir Tod nen-

nen, ist Uebergang zum Leben. Ein totes Wesen ist etwas’

Unmogliches in der Natur — ein Unding grébster Art. Jedes

Geschopf hat sein Leben, nur wirken die Lebenskrifte ver-
schieden und dies héngt von den Bestandteilen der Kérper
und der Art ihrer Zusammensetzung ab. Alles ist zu seiner
Vollkommenheit, alles zu seiner Bestimmung. Durch unend-
liche Bande ist alles in der Natur verschlungen. Kérper zer-
storen sich, aber sie vernichten sich nicht, sie verindern nur
ihre Formen.»

Ermatinger glaubt, dass Keller damals «wohl die Dogmatik,
nicht aber die Religion an sich preisgegeben habe. Er habe
den Gottes- und Unsterblichkeitsglauben des Christentums
und den tief sittlichen Gehalt aller Religion festgehalten.»

Was Ermatinger hier vorbringt, ist so etwas wie eine Be-
anspruchung des jungen Kellers fiir das Christentum, wenig-
stens fiir sein damaliges Alter.

" Was sich Ermatinger unter dem Gottesglauben des Chri-
stentums denkt und unter dem tief sittlichen Gehalt aller Re-
ligion, das hétte er wohl noch niher zu bestimmen. Von beiden
war jedenfalls bei Keller sehr wenig mehr vorhanden.

Dass der 18jahrige Keller, wie er in einem Aufsatze <Auto-
biographischess> erwihnt, religionsphilosophische Aufsiitze in
ein Schreibheft eingetragen und gesammelt habe, ist sicher
keine weltbewegende Sache. Ein solcher Awufsatz erzihlt von
einer auf dem Uetliberg zugebrachten Nacht und dem Betrach-
ten des Sonmenaufganges; dies wird in Traumform dargestellt:
der Berg wandelt sich in einen flammenden Altar mit einer
geheimnisvollen Lichterscheinung — eben die Sonne — «die
alle Volker verehren>. Diese angeblich von allen Vélkern ver-
ehrte Lichterscheinung soll ihn bestirkt haben im Glauben
an Gott. Er soll in diesem Schiileraufsatz gegen die Rotte der
kurzsichtigen Freigeister und Gottesleugner geeifert haben, die
den Gang des Weltenlaufes, des Lebens allein den verschiede-
nen Kréften zuschreiben, die in der Natur wirken. ¢<Das Da-
sein eines Schopfers zu leugnen, sei grosserer Unsinn, als der
finsterste Aberglaube» soll Gottfried gesagt haben.

Warum soll der 18jihrige Knabe nicht solchen Unsinn von
sich gegeben haben? Aeltere Leute mit Universititsbildung
und grosser Autoritit als Kapazititen ersten Ranges haben
ja das Gleiche mehr als nétig auch vorgetragen. Wichtig an
diesem ganzen Entwicklungsgange ist uns das, dass Keller sich
in jungen Jahren soweit vom Christentum- losgelost hat, dass
er sich von allem Dogmatischen frei machte, Pantheist wurde.
Ermatinger gibt sich Miihe, die Art des Gottesglaubens des 18-
jahrigen Keller noch besonders zu bestimmen und meint, «Gott
werde aus seinen Werken in der Natur bewiesen und erkannt.
(!) Der Gottesglaube Kellers sei aber nicht rationalistisch
wie der des 18. Jahrhunderts, sondern romantisch-gefithlsmis-

sters eingezogen und der Abt, welcher einst Fiirsten an Rang gleich-
stand, ist jetzt nichts mehr, als ein einfacher Moénch. Man rithmt die
Benediktiner wegen ihrer Gelehrsamkeit, aber letztere ging doch
nicht so weit, dass jene die Geschichte der Konigstochter Justina,
die von Prosdocismus, einem Schiiler Petri, in Padua getauft sein
soll, fiir eine Erfindung erkldrten. St. Patricia und St. Domenica ha-
ben eine rein lokale Bedeutung, erstere in Neapel, letztere in Tropea,
einer am Meeresufer herrlich .gelegenen Stadt Calabriens. St. Patrizia
ist eine halb vergessene, St. Domenica aber eine noch immer hoch
verehrte Heilige, zugleich die Schutzpatronin von Torpea, wo sie an-
geblich geboren ist, weshalb sie auch fiir diese Stadt eine besondere
Vorliebe behielt, wie St. Agatha fiir Catania. Beim Jahresfest der
St. Domenica findet die Priifung der Seminaristen im Beisein der
Vornehmen des Ortes statt, dazu Pontifikalmesse ,Prozession, Feuer-
werk, alles auf Kosten der Stadtkasse. Patrizia war frither eine
grosse Heilige, wie eine Chronik lehrt.

Die #lteste Chronik Neapels ist die von Villano, der alle Quellen
benutzt und seinen Bericht mit den Begebenheiten des Jahres 1382
schliesst. Er erzihlt eine Menge von Wundergeschichten in Hinsicht
des Schutzes der Heiligen, von St. Patrizia, die zu Konstantins Zei-
ten einen heiligen Kreuzesnagel brachte, von St.Paolo, der gegen
die Sarazenen half, nur von den Wundern des St. Gennaro ist keine
Rede. Jene Patrizia ist ebenfalls nur ein Name, obgleich ihre Lob-
redner bis auf den heutigen Tag genau wissen, dass sie die Enkelin
des Konstantin war, das Geliibde der Jungfrauenschaft abgelegt
hatte und auf einer Reise in Neapel landete, wo ihre Kirche, ihr
Kloster und ihre Reliquien sich bis heute befinden. Thre Reliquien

und ihr Wundergrab ersetzten in Neapel das ein Altertum beriihmte
Grab der Sirene Parthenope, welche ihren Kultus und ein mit Fakal-
lauf verbundenes Fest hatte . . . .

Auch das heutige Griechenland hat seine heiligen Jungfrauen,
und als beneidenswert gelten solche Orte, welche Reliquien dersel-
ben als Unterpfand der Obhut solcher Halbgéttinnen besitzen. Auf
der Insel Zakynthos ist St.Marina Heilerin des Irrsinns, der stets
als Zustand der Besessenheit aufgefasst wird, wie in Siiditalien. Sie
ist auch Beschiitzerin des weiblichen Lebens und wird von Midchen
und Ehefrauen angerufen. Sie beriihrt sich also mit der Arthemis,
der Aphrodite und der heutigen Madonna, welche die Griechen stets
Panagia (Allheilige) nennen. Zakynthos besitzt Reliquien der hei-
ligen Sophia, deren Obhut die kleinen Kinder anvertraut sind.

(Schluss folgt.)

* * *

Das Zeichen des Kreuzes.

«Der Bischof von Madrid hat fiir die Kinder der Vorstidte
Madrids, deren religiose Erziehung praktisch durch den Krieg nicht
existierte, Einfithrungskurse in den Katechismus organisiert.

‘So kam es, dass in einer einzigen Kirchgemeinde, in Puente
Vallecas, 10.000 Kinder nicht getauft waren. 70 % der Kinder dieses
Quartiers haben ihre erste Kommunion nicht erhalten, 80 % ver-
stehen nicht das Zeichen des Kreuzes zu machen, 92 % konnen das
Kredo nicht aufsagen und 76 % konnen sogar nicht einmal das
Vaterunser. Unter den Erwachsenen sterben 89 %' ohne' die letzten
Sakramente erhalten zu haben.» Paris-Soir, No. 6304, 22. Dez, 40.



	Feuilleton : heilige Jungfrauen [Teil 1]

