
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 2

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 DER FREIDENKER Nr. 2

das Werk eines Michelangelo, Raphael, Kant, Fichte, Beethoven,

Mozart u. a. m. zusammen und Goethe hat es sich
vergeblich sein Leben lang sauer werden lassen. Eitel alle die
grossartigen Versuche Lessings, Schillers, Pestalozzis und vieler

anderer mehr, durch Erziehung die Menschen höher zu
heben und zu fördern. Der Mensch ist nichts und wird es

bleiben, unheilbar. Kultur? Ein Irrtum! Kulturschaffen? Eine
dreiste Anmassung! Das Bild einer gänzlichen Beraubung,
der nackten Ausplünderung des Menschen bietet sich uns dar.
Eine nette Hilfe, die wir nach Barth „freudig und dankbar"
entgegennehmen sollen.»

Der Holländer N. A. Schep hat nach Saurer diese Barth-
sche Theologie folgendermassen charakterisiert:

«Barth lehrt: Jeder Mensch ist von Natur gottlos und bleibt
Zeit seines Lebens gottlos, zwischen Gott und dem Menschen

gähnt ein unüberbrückbarer Abgrund. Das Menschliche erhebt
sich nie zum Göttlichen. Das Suchen nach Gott ist die
schlimmste Form der Verkennung Gottes, die nur denkbar
ist Jene, die meinen, die Bibel sei ein inspiriertes Buch,
in dem wir die Offenbarung Gotles, sein Wort, seine Wahrheit
greifbar vor uns hätten, verfallen damit dem grässlichsten
Hochmut.»

Saurer nennt dies eine schmachvolle Demütigung ies
Menschen. «Dies müssen besonders diejenigen Menschen

empfinden, die der Ueberzeugung sind, ihre Arbeit gewissenhaft

und pflichtgemäss erfüllen zu müssen Mit despotischer
Gebärde weist sie Barth in Reih und Glied neben jeden
beliebigen Halunken und Taugenichts. Ob man in täglicher
ernsthafter Arbeit, sei es am Studiertisch, auf dem Feld« oder
anderswo sich abmüht, die Arbeit immer besser und tüchtiger

zu leisten, oder ob man der Umwelt zur Last fällt durch
unbrauchbare, nichtsnutzige Arbeit, es bleibt nach Barth sich
gleich Uns kann es nicht gleich sein, ob ein Betrunkener
oder ein hochweiser Theologe den Vortrag hält, obschon Barth
sie beide gleichermassen zu Nichtsen stempelt.»

Wenn wir mit diesen Ansichten Saurers einig gehen, so

nicht deshalb, weil sie sich auf christliche Lehren stützten,
sondern im Gegenteil deshalb, weil sie sich ganz und gar ohne
jede christliche Einwirkung einzig aus den Notwendigkeiten
des menschlichen Zusammenlebens ergeben, aus einer
gottlosen Ethik heraus.

Im übrigen hat Barth durchaus recht, wenn er sagt, dass
der Mensch von Natur aus gottlos sei und es zeitlebens bleibe,
denn was ihm als Christentum anerzogen und aufoktroiert wird,
ist lediglich einer verbrecherische Verbildung des reinen,
gottlosen Menschen, eine oberflächliche Tünche, die abfällt, so¬

bald von ihm eine «christliche Leistung», die Erfüllung einer
jener utopischen, unmöglichen Forderungen des Christentums
verlangt wird. (Liebe deinen Nächsten wie dich selbst, liebe
deinen Feind, verkaufe was du hast und gib es den Armen
etc.) Auch darin hat Barth recht, wenn er behauptet, dass die
Bibel kein inspiriertes Buch sei, das die Offenbarung Gottes,
sein Wort und seine Wahrheit enthalte, denn Gott ist lediglich

ein Hirngespinst, ein Phantasieprodukt des Menschen und
was als Gottes Wort und Wahrheit erklärt wird, ist eitel
menschliche Erfindung.

So muss sich auch Barth vorwerfen lassen, dass er einen
eigenen, willkürlichen Gottesbegriff aufgestellt habe. Das ist
wohl nicht richtig. Sein Gott ist nichts anderes, als der
jüdischchristliche Gott, wie er in der Bibel geschildert wird.

Dieser Golt ist der des apostolischen Glaubensbekenntnisses,

der den Menschen als sein Spielzeug erschaffen statt
als vollkommenes Wesen, den er in «Schuld und Sünde» fallen
iiess, in die sog. Erbsünde, um ihn nachher erlösen zu können,
lur den er angeblich seinen sog. Sohn am Kreuz den schmachvollsten

und schauderhaftesten Tod sterben liess, als ein
Opfer», das kein gesunder Menschenverstand begreifen kann.

Es ist der Gott, dem der Mensch als Eigentum, als Sklave, als
willenloses Geschöpf des Schöpfers angehört, der völlig von
der Gnade dieses Gottes abhängt, der nichts gegen den Willen
Gottes tun kann.

Glaubt man an einen solchen Gott, so muss man eben
auch die Konsequenzen dieses «Glaubens» tragen.

«Glaube! 0 wie unsäglich blöde klingt mich dies Wort an»
sagt Gottfried Keller im «Grünen Heinrich». «Es ist die
verzwickteste Erfindung, welche der Menschengeist machen
konnte in einer zugespitzten Lammeslaune.»

Will man aber die vor. Saurer als widersinnig bezeichneten
Konsequenzen abwenden, so gibt es keinen andern Weg als
den der völligen Loslösung von den christlichen Lehren und
Dogmen, die falsch und widersinnig sind in des Wortes eigenster

Bedeutung.
Die Predigt Barths, die Saurer zum Ausgangspunkt seiner

Betrachtungen machte, ist auf die biblische Wundererzählung
gegründet, in der Jesus einen Blinden heilte, indem er auf
die Erde spie und mit dem Speichel einen Kot machte und
den Kot auf die Augen des Blinden schmierte. Als ich dies
las, erinnerte ich mich des lustigen Briefes, den der 66jährige
Gottfried Keller am 19. Juli 1885 an die fromme, katholische
Marie Melos, die Schwägerin seines Freundes Ferdinand
Freiligrath schrieb: «Letztes Jahr war eine Frau aus München
oder Stuttgart hier, die mit grossem Spektakel bei mir ein-

zininier Zulass gewährten. Wer die Wege der Fach-Päpste verlässt,
der muss auf Acht und Bann gefasst sein.

Dogmatismus ist Erstarrung. Das Leben ist aber das Gegenteil
von Erstarrung, alles fliesst. Wie soll die Erstarrung dem Fliessen,
dem Leben, voll dienen können? Als Feinde aller Dogmen, niclit
nur der religiösen, müssen wir den Kampf, den Dr. Aschner dem
medizinischen Dogmatismus ansagt, wärmstens unterstützen. liine
Wissenschaft, die zum Dogma erstarrt, passt nicht in ein
wissenschaftliches Weltbild, dessen Anhänger wir sind.

Wir sind mit Dr. Aschner voller Anerkennung für die technischen

Fortschritte der an den Universitäten gelehrten Medizin, dank
der eine Reihe von bibjischen lieisseln ihre Wirkung verloren haben.
Diese Anerkennung hindert uns aber nicht, auf die Kehrseite dieses
Fortschrittes hinzuweisen. Es gibt neben der Schulmedizin, der
offiziellen Medizin, noch eine inoffizielle: die Naturheilkunde, die
Homöopathie, die Volksmedizin. Aschner fasst diese zusammen unter
dem Begriffe der «historischen Medizin». Die Furcht vor dem Messer,
wie es im Volke heisst, wie auch die Abneigung gegen die Chemikalien,

von denen man im Volksmunde sagt, dass man damit ein
Uebel gewöhnlich nur mit einem anderen austausche, sind angetan,
den Zulauf, den die sogenannten Naturheilkundigen bereits haben,
noch zu steigern. Hier taugen keine Niederlassungs- und Praktizie-
rungs-Verbote, denn erstens sind es ja gerade die verbotenen
Früchte die reizen und zweitens lassen sich die Erfolge der
Naturheilkunde nicht rundweg in Abrede stellen. Während sich die
Ordinationszimmer der Aerzte leeren, reisen die Patienten ins Appen-
zellerland oder nach Zizers, wenn nicht gar nach Deutschland, wie

Literatur

Der Arzt als Schicksal!
Vor einigen Monaten erschien im Verlag Albert Müller, Zürich,

ein Buch von reformatorischer Bedeutung, das die grösste Aufmerksamkeit

von Gesunden und Kranken verdient: Dr. Bernhard Aschner
Der Arzt als Schicksal! Die Frage «Wohin führt die
Medizin?», den das Buch als Untertitel trägt, geht jeden an, denn der
Gesunde ist der Gefahr der Erkrankung ausgesetzt, während der
Kranke seine Gesundheit wieder zu erlangen wünscht. Wie so
manchem Kranken, wie so mancher Familie wurde der Arzt schon
zum Schicksal?

Leider ist in der Medizin, wie in andern Gebieten, z. B. der
Theologie, die Gefahr der Dogmatisierung sehr gross. Was soll hier
der Laie mitreden? Darum interessiert es uns zu hören, was ein
Arzt, nach einer dreissigjährigen Praxis, uns zu diesem Thema zu
sagen hat. Was der Laie fühlt und was er durch sein Gebaren
gegenüber der Scbulmedizin dokumentiert, das spricht Aschner in
seinem Buche in offenen Worten aus: Die heutige Schulnied

i z i n ist d o g in a t i s c h erstarrt. Was nicht in das
medizinische Dogma passt, das wird als Charlatanerie und
Kurpfuscherei usw. verschrieen. Wenn es ein Mediziner wagt, eig:ene
Wege zu gehen, so setzt er sich der Feindschaft seiner Kaste aus.
Ein frappantes Beispiel ist z.B. die Anwendung der Ppsychoanalyse
durch den geschulten Arzt. Welchem Spott, welchem Hohn waren
jene. Aerzte ausgesetzt, die der Psychoanalyse in ihrem Ordinations-



Nr. 2 DER FREI DENKER 11

rückte und verkündete, sie habe ein Vierteljahr lang krank
im Bette gelegen und endlich sich an meinem vierbändigen
Grünen Heinrich gesund gelesen, worauf sie behende weiter
kugelte. Ich stand da und war versucht, mich einen Augenblick

neben Christum zu stellen, der mit einem Sälblein von
Kot den Blinden geheilt hat. Die Sache schien mir aber nicht
geheuer zu sein mit meiner Wundertätigkeit und ich liess sie
auf sich beruhen, ohne mich beim heiligen Vater um die
Seligsprechung zu bewerben.» Ernst Akert.

Zur Psychologie der Magie.
Von ***

«Ist es auch Wahnsinn,
hat es doch Methode 5'

Im Wörterbuch von Adelung, revidiert und berichtigt im
Jahre 1811, heisst es: Magie ist die Kunst, Wirkungen
hervorzubringen, welche die natürlichen Kräfte der Körper
übertreffen. Bedient man sich hierbei der eigenen Kraft, so ist
dies natürliche Magie oder Zauberei. Nimmt man aber hierbei
die Hilfe der Geister in Anspruch, so ist dies übernatürliche
Magie. Beansprucht man die Hilfe guter Geister, so spricht
man von Wunder oder weisser Magie, helfen aber böse
Geister, so handelt es sich um Hexerei oder schwarze Magie.

Tollhausphantasien mittelalterlicher Vergangenheit? Ach
nein, lebendige Gegenwart mitten im 20. Jahrhundert. Es gibt
heute noch Aberglaubensformen, die man als «verzeihliche»
menschliche Schwächen belächelt und denen auoh sogenannte
gebildete Menschen unterliegen. Die meisten Schauspieler sind
abergläubisch und an vielen grossen Theatern, wo zahlreiche
Garderoben vorhanden sind, wird man die Nummer 13

vergebens suchen; auf Nummer 12 folgt 14. Von Kapitän
Lindbergh, der auf seinen Flügen eine Katze als Schutzpatron
mitzunehmen pflegte, wurde anlässlich seines Ozeanfluges
berichtet, dass er wohl keine Katze, aber einen Hühnerknochen
als Amulett mitgenommen habe. Der Glaube an die geheimnisvolle

Kraft von Verwünschungen hat sich bis auf den
heutigen Tag erhalten, und wenn wir einander Gutes wünschen.
so geschieht es nur, um damit zu beteuern, dass wir nicht
etwa Böses im Schilde führen. Während des Weltkrieges wurden,

genau so wie im dreissigjährigen Kriege, Talismane an
die Soldaten verkauft, die hieb-, stich- und schussfest machen
sollten u. s. f.

Dass es sich bei all diesen Aberglaubensformen um seelische

Rückstände im Unterbewusstsein, sozusagen um einen

mir Fälle bekannt sind. Warum wehren sich die Aerzte gegen die
Naturheilkundigen mit so unbrauchbaren Mitteln wie es Verbote und
gelegentliche gerichtliche Schritte gegen sogenannte Kurpfuscher
sind? Warum legen sie diesem Unwesen nicht dadurch das Handwerk,

dass sie neben der technisch-chemischen Medizin auch wieder
die klassisch-historische Medizin in ihr Lehrpensuni aufnehmen?
Nur so lässt sich das Misstrauen gegen die dogmatisch gewordene
Schulmedizin beseitigen und das Volk von Charlatanen und
Kurpfuschern fernhalten.

Was Dr. Bernhard Aschner mit seinem lehr- und geistreichen
Buche anstrebt, ist eine Renaissance, eine Wiedergeburt der vergessenen

historischen Medizin und deren Vereinigung mit der modernen
Schuhnedizin. Das Losungswort einer künftigen Medizin muss heissen
«Tradition und Fortschritt». Er zeigt in seinem Werk
von der ersten bis zur letzten Seite an zahllosen Beispielen, wie
gerade da, wo die Schulmedizin versagte, die inoffizielle Medizin
alleine Heilung brachte. Er schildert die zu Unrecht in Vergessenheit
geratenen Erkenntnisse der früheren Jahrhunderte, der ärztlicheii
Klassiker, eines Hufeland, van Swieten. Sydenham, eines Paracelsus
und eines Hippokrates. Aschner predigt nicht das primitive «Zurück
zur Natur», wie man es heute auf andern Gebieten hört, das alle
technischen Fortschritte ausschalten möchte. Er erblickt das Ideal
einer Medizin in einer weisen Verbindung des Alten und Neuen,
einer Heranziehung der wissenschaftlichen Erkenntnisse früherer
Jahrhunderte. Wenn wir heute um uns blicken, so konstatieren wir.
dass neben der technischen Medizin, d. h. neben der Chirurgie, die

«seelischen Blinddarm» handelt, ist klar, und das lateinische
superstitio bringt dies auch zum Ausdruck. Magisches Denken
aus der Epoche der Steinzeit.1) Aber wie kommt unser
unterschwelliges Denken dazu, solch seltsame Wege — seltsam vom
Standpunkt unseres wachen Denkens — einzuschlagen? Oder
mit anderen Worten: Wie kam einst der Urmensch zu solchen
«kausalen» Verknüpfungen, wie sie sich in gewissen Gebräuchen

auswirkten, die übrigens heute noch — wenn auch oft
bis zur Unkenntlichkeit entstellt — in manchen Gegenden sich
erhalten haben?

Das menschliche Denken ist eine seelische Reaktion: wir
denken nicht, um zu philosophieren, sondern in erster Linie,
um zu leben. -Das Denken ist daher nicht nur biologisch,
sondern auch soziologisch bedingt. Mit der Umwelt ändern sich
die Organismen. Das gilt nicht nur geographisch, klimatisch
u. s. f., sondern auch gesellschaftlich. Mit der Art zu
produzieren, ändert sich auch die Art unseres Denkens. Ein
Maschinenzeitalter zwingt uns zu logischem Denken. Aber in
unseren Träumen, wozu auch Wachträume, Liebes- und
Weihestunden gehören, ja selbst schon in «intimeren» Kreisen, unter
Freunden oder im Rahmen der «engeren» Familie, da leben
wir sozusagen nicht mehr im Maschinenzeitalter und gestatten
uns, unlogisch — oder besser gesagt: vorlogisch — zu denken.
In dieser geistigen Entspannung werden wir gleichsam primitiver;

triebhafte und gefühlsmässige Regungen unseres Unter-
bewussten drängen an die Oberfläche unserer Seele.

Da beginnen wir zu grübeln : Wir gehen an einem Trödlerladen

vorbei und plötzlich steht vor unserem geistigen Auge
das Bild unseres längst verstorbenen Grossvaters, an den wir
uns sonst kaum entsinnen, mit staunenswerter Deutlichkeit.
Was ist das? Eine Todesahnung? Vor uns geht ein Schuljunge,
der den rechten Fuss ein wenig nachzieht. Plötzlich erinnern
wir uns an einen Schulkameraden, an den wir seit 20 Jahren
nicht gedacht haben und es fällt uns en, dass wir ihm einmal
in jugendlichen 'Uebermut einen Schabernack gespielt haben.
Was ist das? Eine nachträgliche Regung des Gewissens? Welche

magische Gewalt zaubert uns diese Bilder einer längst
entschwundenen Vergangenheit vor die Seele?

Wir sind mitten im magischen Denken. Und doch ist alles

so einfach, nur unser Gedächtnis ist allerdings infernalisch;
d. h. auch das erscheint uns nur so, weil sich die Tätigkeit
des Erinnerns im Unterbewusstsein vollzieht. In der Auslage
des Trödlerladens war eine Schnupftabakdose, die uns natürlich

gar nicht aufzufallen braucht; eine solche Dose hat unser

') Vgl. auch Dr. Herzberg: «Das archaische Denken im Christentum»,

Monistische Monatshefte 1926. S. 169.

Heilerfolge geringer sind als in früheren Zeiten. Diese Feststellung
findet sich im ganzen Volke und daraus resultiert der Zuzug der
Naturheilkundigen, die noch etwas von den alten medizinischen
Kenntnissen bewahrt haben. Wie ganz anders könnte sich die
Naturheilkunde auswirken, wenn sie vom geschulten Arzt praktiziert
würde! Weil er den menschlichen Organismus studiert hat, wären
die Heilerfolge nicht nur weit grösser, sondern sie würden verhindern,

dass die leidenden Menschen unverantwortlichen, schwindelhaften

Subjekten in die Hände laufen, deren Können vornehmlich
in der Ausbeutung des Patienten besteht.

Auf 235 Seiten werden in zwölf Kapiteln folgende Themen
behandelt: Blutenziehung als Heilwert — Das Herz als Zentrum des
Lebens — Die Magenfrage — Rheumatismus — Von der Macht des

Erbrechens und den Geisteskrankheiten — Rhythmus ünd Eigenart
der Frau — Menschenkenntnis und Körperform — Glanzleistungen
und Grenzen der Chirurgie — Das Auge — Das Ohr — Die Kunst.
das Leben zu verlängern — Rückblick.

In einer auch dem Laien verständlichen Sprache geschrieben,
ist das Buch eine wahre Quelle des Trostes für den Kranken und
eine Fundgrube für den Gesunden, um sich Krankheiten und
Gebresten fernzuhalten. Vorbeugen ist immer leichter als heilen.

Dem Werke Aschners ist die weiteste Verbreitung zu wünschen,
denn es ist ein beachtenswerter Beitrag, das Glück des Einzelnen,
der Familie und des Staates zu fördern. Arthur Schopenhauer hat
vollkommen Recht, wenn er sagt: «Ueberhaupt beruhen neun Zehntel
unseres Glückes allein auf der Gesundheit.» Leox.



12 DER FREI DENKER Nr. 2

Grossvoter gehabt. Die Dose gehört als Teil zur Gesamtheit
unseres Vorstellungsbildes. Der Schuljunge erinnert uns in
seinem Gang, vielleicht auch in seiner Ausrüstung an unseren
einstigen Kameraden. Die Reproduktion des Erinnerungsbildes
erfolgt auf Grund der Aehnlichkeit.

Wir wissen heute, dass der Mechanismus unseres Denkens
auf Assoziationen eingestellt ist. Da ist gar nicht irgendwie
geheimnisvoll, sondern in der Organisation unseres Nervensystems

begründet. Schon Aristoteles hat die wichtigsten
Assoziationsgesetze erkannt; sie lassen sich auf zwei Hauptformen
zurückführen: auf Assoziation durch Berührung oder Kontiguität

und auf Assoziation durch Aehnlichkeit.
Das Gesetz der Kontiguität lautet:2) Wahrnehmungen oder

Vorstellungen, die oft gleichzeitig oder unmittelbar nacheinander

erlebt wurden, gehen eine derartige Verbindung ein,
dass beim Wiederauftauchen eines Gliedes auch die anderen
Glieder der Verbindung reproduziert werden.

Das Gesetz der Aehnlichkeit lautet: Wahrnehmungen und

Vorstellungen erwecken in unserem Bewusstsein frühere
Wahrnehmungen und Vorstellungen, die mit den jetzt
auftretenden irgendeine Aehnlichkeit haben.

Zur Erläuterung diene ein Beispiel, das jeder wohl in
irgendeiner Form erlebt hat. Man geht in ein Zimmer mit der
Absicht, von dort einen Gegenstand zu holen, etwa eine Schere.
In dem Zimmer angelangt, hat man plötzlich vergessen, was
man eigentlich gewollt hat. Man denkt angestrengt nach und
kann sich absolut nicht entsinnen. (Der Mechanismus des

Vergessens selbst gehört in ein anderes Kapitel der Psychologie.3)
Missmutig geht man in den Raum zurück, wo man den
Entschluss gefasst hat und plötzlich, wie durch eine «höhere»
magische Eingebung taucht die Erinnerung auf: Man wollte.
eine Schere holen. Was ist geschehen? Irgendwelche
Wahrnehmungen in diesem Räume hatten sich mit dem
Vorstellungselement «Schere» assoziert, und mit der Wiederholung
der gleichen Wahrnehmungen reproduziert sich nach dem
Gesetz der Kontiguität das Vorstellungsbild der Schere. Oder
aber, man steht noch ratlos in dem anderen Zimmer und blickt
suchend umher. Da liegt vor dem Ofen eine Kohlenzange;
blitzartig taucht nach dem Gesetz der Aehnlichkeit das

Erinnerungsbild «Schere» auf.

Das sind uns sehr bekannte Dinge. (Uebrigens beruhen
alle mnemotechnischen Hilfsmethoden auch nur auf den Ge-

2) Vol. Jerusalem: «Lehrbuch der Psychologie.» 6. Auflage.
Wien 1918.

") Vgl. Sigm. Freud: «Zur Psychopathologie des Alltagslebens.»
10. Auflage. Wien 1924.

WIR - ICH,
keine Entgegnung, bloss eine Feststellung.

Das trifft sich ja prächtig! Sofort haben sich von den Wir-
Schreibern zwei zusammengefunden, sind also zu «Wir» geworden
während der Ich-Schreiber allein geblieben ist auf weiter Flur, also
der «Ich» ist, als den er sich ausgegeben hat. Was rücken wir mit
Gründen auf, wenn der Instinkt jeden dahin stellt, wo er hingehört!
Suum cuique, auf deutsch : Jedem das Seine. E. Br.

* * *
Mass und Wert.

Zweimonatsschrift für freie deutsche Kultur.
Verlag Oprecht, Zürich.

Einzelheft Fr. 2.50; Jahresabonnement (6 Hefte) Fr. 12.—.

Das eben erschienene Heft 1 des dritten Jahrganges wird den
weltanschaulich interessierten Leser erfreuen. Professor Julius Lips
leistet einen Beitrag «Gods Chillun», Negersekten in Washington.
Gods Chillun. ein Nederdialekt, heisst auf Deutsch: «Gottes
Kinder». Lips hat diese Sekten, wenigstens die bekanntesten, des
«Gnadenreichen Vaters», des Daddy Grace, ferner des Solomon
Lightfoot Michaux, sowie die Washingtoner Faliale des Father
Divine, der «Göttliche Vater», besucht und weiss darüber Ergötzliches

zu berichten. Nicht zu Unrecht schreibt der Verlag im Waschzettel,

dass man diese Studie über die amerikanischen Negersekten

als den heitersten unter allen Beiträgen ansprechen
kann. Leider werden die Christen, die «Gods Chillun» lesen, nicht

setzen der Assoziation.) Für den primitiven Menschen haben
aber derartige Erlebnisse — ich wähle absichtlich dieses Wort,
weil der primitive Mensch, so wie das Kind, die Wirklichkeit
viel intensiver «erlebt» als wir durch tausenderlei Interessen
zersplitterten und durch gedankliche Moden abgelenkten
Zeitgenossen des 20. Jahrhunderts — etwas Wunderbares; genau
so wunderbar wie ein Traum, der uns doch eigentlich nur die
dem Realitätsprinzip widersprechenden «Denk»gesetze des
Unterbewusstseins enthüllt.

Aus dem Traumleben stammt der Geisterglaube, aus den

Assoziationsgesetzen ergibt sich der Mechanismus des magischen

Denkens. Dieses selbst stammt aus einer Zeit, in der
die Scheidung von Ich und Aussenwelt noch nicht vollzogen
ist (vgl. Dr. Reik: «Der eigene und der fremde Gott»), und
die Wirksamkeit eines inneren Impulses auf den eigenen Körper

nach aussen projiziert wird. So kommt der — unbewusste
— Glaube an 'die Allmacht der Gedanken» (Freud) zustande.
so vollzieht sich der Uebergang von der «reflexiven» zur
«imitativen» Magie (Reik).

Von diesem Standpunkt aus gesehen, bekommen alle
Aberglaubensformen einen Sinn, wenn sie unserem wachen Denken

auch gänzlich unsinnig, ja oft geradezu widersinnig
erscheinen mögen. Das vorlogische Denken ist nicht einfach
unlogisch, sondern es funktioniert nach einem ganz anderen
Mechanismus als das logische Denken. Professor S. Freud hat
diese Gegensätzlichkeit folgendermassen formuliert (a. a. 0.
S. 286) : «Die Unterschiede zwischen mir und dem Abergläubischen

sind zwei: erstens projiziert er eine Motivierung nach

aussen, die ich innen suche; zweitens deutet er den Zufall
durch ein Geschehen, den ich auf einen Gedanken zurückführe.

Aber das Verborgene bei ihm entspricht dem
Unbewussten bei mir, und der Zwang, den Zufall nicht als Zufall
gelten zu lassen, sondern hin zu deuten, ist uns beiden
gemeinsam.»

Warum deutet nun aber der primitive Mensch anders? Einfach

darum, weil er irgendwie mit der ihm unverständlichen
Aussenwelt fertig werden will. Im Anfang ist nicht das Denken,

sondern das Handeln, denn der Mensch sucht sich
Sicherungen zu schaffen, um sein Leben gegen eine feindliche
Umwelt zu behaupten. Der Aberglaube — und letzten Endes jede
Religion 4) — ist die psychische Reaktion des Menschen auf
unerklärliche Naturerscheinungen. Dem primitiven Menschen
ist es zunächst nur um die Macht zu tun., diese unerklärlichen

4) «Aberglaube ist eine Religion, die nicht mehr in der Mode
ist, und Religion ist ein Aberglaube, der in der Mode ist.»

(Herbert Spencer.)

auf den Gedanken kommen, dass man mit gleichem Recht auch über
die Kultusübungen der Weissen erheitert sein kann. Was an diesen
Negerkulten heiter wirkt, ist das Primitive und nicht zuletzt auch
der Umstand, dass Schwarze diese Uebungen machen. Sind solche
Uebungen aber darum weniger erheiternd, wenn sie Weisse
vorführen? Es ist immer wieder die selbe Ueberheblichkeit der Weissen

und vor allem der Christen, denn Gott hat sich ja, wie sie
behaupten, nur ihnen offenbart. Wesentlich ist, dass der Zweck der
Uebung überall der selbe ist, ob es nun schwarze oder weisse Christen

sind. Es ist wahrscheinlich, dass Daddy Grace und Father
Divine an Geschäftstüchtigkeit die protestantischen Geistlichen
hierzulande übertreffen, doch an der Geschätstüchtigkeit der katholischen

Kirche gemessen sind es Waisenknaben.
Neben diesem heitern Beitrag von Julius Lips sind zu erwähnen

Sir Alfred Zimmern «Um was es geht», in dem er sich mit den
Problemen unserer Zeit auseinandersetzt und sie zu erklären sucht.
Im weitern dürfte der Beitrag des ehemaligen, langjährigen preussischen

Ministerpräsidenten Otto Braun «-Letzte Kämpfe» die
sozialistisch orientierten Leser interessieren.

Es ist zu hoffen, dass diese wertvolle Zeitschrift «Mass und
Wert» trotz dem stets schwindenden Sprachgebiet, das noch eine

freie Kultur kennt, den Krieg überdauern kann. Wer es sich
irgendwie noch leisten kann, der sollte kulturelle Bestrebungen, wie
sie sich der Verlag Oprecht in Zürich gestellt hat, dadurch fördern,
dass er die Zeitschrift abonniert oder alle zwei Monate Fr. 2.50 für
das Einzelheft auslegt. —ss.


	Literatur

