Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 2

Artikel: Bedrohung des Menschen

Autor: Akert, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20RICH, 1. Pebruar 1940.

DER

FREIDENKER

Mr. 2 . 23, Jahrgang.

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmissig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Es ist kein Pféfflein noch so klein,

Abonnementspreis jihrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

rn ein Piapstlein sein — £| sumtliche Adressinderungen und Be- |
Transitfach 541 Bern Es mdchte ge apstle & L. . £| stellungen sind zu richten an die Ge-
Heinrich Heinen. |E| chattsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
H | Zirich-Hauptbahnhof.Postch, VIII. 26074, |
’ H . = —
INHALT: Bedrohung des Menschen. — Zur Psychologie der Magie. — Basler Brief. — Gott will den Krieg. — Vermischtes. — §

Prisidenten-Konferenz und Delegierten-Versammlung. — Freiwillige Beitrage. — Ortsgruppen. — Literatur.

Bedrohung des Menschen.

Unter diesem Titel hal ein auf kirchlichem Boden stehen-
der Laie, Rudolf Saurer, eine scharfe und berechtigte Kritik
an der modernsten, aber immer noch mittelalterlichen oder
wieder (?) millelalterlichen Theologie des protestantischen
Pipstleins Professor Dr. Karl Barth veréifentlicht. Barth, ehe-
mals Professor der Gottesgelahrtheit in Gottingen, eine Siule
des Christentums, die bereils im grossen Brockhaus (Brocken-
haus wire der richtigere Ort) tiir die' Mitwelt als Beriihmtheit
aufgenommen ist und quasi im Spirilus des Konversations-
lexikons tiir die Nachwelt konserviert wird, hat vor einiger
Zeit drei Predigten im Druck erscheinen lassen, von denen
éine die Wundererzihluhg des neuen Teslaments' von der
Heilung des Blinden durch Jesus mitlels eines Kotteigleins aus
Speichel und Staub behandeit. Am Wortiaut dieser Predigt
zeigt der Laie Saurer, aut welch mittelalterlichem Boden Herr
Barth steht und welche unannehmbaren Konsequenzen aus

der Theologie Barihs, aus dem antiquierten, bléden Gestam-
" mel dieses prolestantischen Gottesgelahrten sich ergeben. Wir
zitieren aus der Broschiire von Rudolf Saurer emnige Aus-
spriiche Barths, um zu zeigen, welch’ Geistes Kind dieser
«lheologe» ist. Zwar sagte schon Nietzsche: «<Was ein Theologe
als wahr empfindet, da muss falsch sein!> Aber héren wir
doch Herrn Barth an mit seinem Kauderwelsch:

«Vor einem Geheimnis Gottes stehen wir, wenn wir den
Bericht héren von der Heilung des Blindgeborenen. Es ist
merkwiirdig und seltsam, was Jesus hier tut... Er spie auf
die Erde, machte einen Teig mit dem Speichel und legte den
Teig auf des Blinden Augen ... Ist das ein Stiicklein von einer
- etwas altertiimlichen, kindlichen Aerztekunst? Wir miissen
wissen, dass die Aerzte schon damals bessere Mittel hatten.
Und was sollten hier alle Mittel? Hier konnte ja keines hel-
fen... Der Blinde war blind wie zuvor. Und dennoch gibt
ihm Jesus den Befehl «Gehe hin und twasche dichs. Aber
offenbar ist auch dieser Befehl in das Geheimnis Gottes ge-
hiillt... Was ist der Mensch? Nichts als der Gegenstand der
Gnade Gottes. Der Mensch ist Finsternis und Ohnmacht ...
Uns fehlt das Licht. Auch in den christlichen Kreisen: Fin-
sternis, als letztes: Finsternis. Der Mensch kann sich nicht
dagegen wehren. Es sind unsere Tage, in Wahrheit die Nacht,
da niemand wirken kann» etec.

Der Inhalt dieser Siitze, sagt Saurer, ist der: «Der Mensch
ist nichts, bleibt nichts, ist unheilbar und unrettbar}> Der

*) Saurer, Rudolf: Bedrohung des Menschen. Im Selbstverlag des
Verfassers. Innertkirchen, )

- grossartigen

Mensch ist ganz und gar von der Gnade Gottes abhéngig: Und
die Konsequenz dieser Lehre?

Saurer sagt in der Vorrede zu seiner Broschiire: Bisher
meinte man, Arbeitstiichtigkeit und Wahrheitsstreben sei am
Menschen als etwas durchaus Positives anzuerkennen und zu
bewerten, der Inbegriff der Bildung sei Ehrfurcht vor den
menschlichen Schoptfungen vergangener und
gegenwirtiger Kulturen und es lasse sich vom Menschen kein
schonerer und erhabenerer Anblick wiinschen, als der des
sich bildenden, entwickelnden und zu immer hoéheren lLei-
stungen sich steigernden Individuums.

Nun tont es in letzter Zeit von den Kanzeln herunter: der
Mensch ist nichts, er kann von sich aus gar nichts tun usw.,
und mit Husserster Entschiedenheit wird geltend gemacht,
dies seien unfehlbare Wahrheiten, an denen nichts zu forschen
noch zu fragen iibrig bleibe.

Erlaubt sich einer noch, eine eigene Meinung zu &dussern,
so wird dies von einzelnen Theologen als Anmassung und
personliche Beleidigung gebrandmarkt.

Die Kirche habe schon fiir den Menschen gedacht, dieser
habe nur zu gehorchen: ob klug, ob toricht, gebildet oder
ungebildet, alles eingewalzt zu einer einzigen nichtswiirdigen
Masse Mensch.

Da ist es denn an der Zeit, sich wieder auf die erste und
wichtigste Grundlage menschlichen Existierens zu besinnen:
ist der Mensch miindig oder nicht, Individualitit oder Herden-
vieh?

Wer ist es, der in so imperativer Weise zum Menschen
zu sprechen wagt, ihm sein Denken ausreissen und ihn zu
einem Kirchenschat machen will? Weiss er mehr als andere?
Woher hat er sein Wissen? Was haben wir von ihm zu er-
warten?

Karl Barth, die fithrende Personlichkeit dieser theologi-
schen Richtung, soll uns Antwort geben.

So Rudolf Saurer im Vorworl seiner verdankenswerten
Broschiire und aus dieser selbst sei ein Passus zitiert, der
diese Gedanken noch weiter beleuchtet:

«Alle Hoffnungen, durch miihsame anhaltende Selbsterzie-
hung einen Schritt weiterzukommen, sind, nach Barth und seiner
Theologie, eitel und toricht. Es ist den Menschen nicht mog-
lich, durch eigene Anstrengung besser zu werden. Es ist aus-
sichtslos, niedrige Leidenschaften in héhere Féhigkeiten nm-
wandeln zu wollen. Was man bisher als musikalische, matlie-
matische, dichterische oder sonstige Begabung festzustellen
und zu entwickeln vermeinte, ist nichts. In ein Nichts sinkt

udJdog



16 DER FREIDENKER ‘Nr. 2

das Werk eines Michelangelo, Raphael, Kant, Fichte, Beeiho-
ven, Mozart u. a. m. zusammen und Goethe hat es sich ver-
geblich sein Leben.lang sauer werden lassen. Eitel alle die
grossartigen Versuche Lessings, Schillers, Pestalozzis und vie-
ler anderer mehr, durch Erziehung die Menschen héher zu
- heben und zu férdern. Der Mensch ist nichts und wird es
bleiben, unheilbar. Kultur? Ein Irrtum! Kulturschaffen? Eine
dreiste Anmassung! Das Bild einer ginzlichen Beraubung,
der nackten Auspliinderung des Menschen bietet sich uns dar.
Eine nette Hilfe, die wir nach Barth ,freudig und dankbar*
entgegennehmen sollen.» ]

Der Hollinder N. A. Schep hat nach Saurer diese Barth-
sche Theologie folgendermassen charakterisiert:

«Barth lehrt: Jeder Mensch ist von Natur gottlos und bleibt
Zeit seines Lebens gottlos, zwischen Gott und dem Menschen
céahnt ein uniiberbriickbarer Abgrund. Das Menschliche erhebt
sich nie zum Géottlichen. Das Suchen nach Gott ist die
schlimmste Form der Verkennung Gottes, die nur denkbar
ist (!). Jene, die meinen, die Bibel sei ein inspiriertes Buch,
in dem wir die Offenbarung Gottes, sein Wort, seine Wahrheit
greifbar vor uns hitten. verfallen damit dem grisslichsten
Hochmut.»

Saurer nennt dies eine schmachvolle Demiitigung des
Menschen. «Dies miissen besonders diejenigen Menschen
empfinden, die der Ueberzeugung sind, ihre Arbeit gewissen-
haft und pflichtgemiss erfiillen zu miissen Mit despotischer
Gebarde weist sie Barth in Reih und Glied neben jeden
beliebigen Halunken und Taugenichts. Ob man in téglicher
ernsthafter Arbeit, sei es am Studiertisch, auf dem Felde oder
anderswo sich abmiiht, ... die Arbeit immer besser und tiich-
tiger zu leisten, oder ob man der Umwelt zur Last fallt durch
unbrauchbare, nichtsnutzige Arbeit, es bleibt nach Barth sich
gleich ... Uns kann es nicht gleich sein, ob ein Betrunkener
oder ein hochweiser Theologe den Vortrag hilt, obschon Barth
sie beide gleichermassen zu Nichtsen stempelt.»

Wenn wir mit diesen Ansichten Saurers éinig gehen, so
nicht deshalb, weil sie sich auf christliche Lehren stiitzten,
sondern im Gegenteil deshalb, weil sie sich ganz und gar ohne
jede christliche Einwirkung einzig aus den Notwendigkziten
des menschlichen Zusammenlebens ergeben, aus einer gott-
losen Ethik heraus.

Im iibrigen hat Barth durchaus recht, wenn er sagt, dass
der Mensch von Natur aus gottlos sei und es zeitlebens bleibe,
denn was ihm als Christentum anerzogen und aufoktroiert wird,
ist lediglich einer verbrecherische Verbildung des reinen, gott-
losen Menschen, eine oberflichliche Tiinche, die abfillt, so-

bald von ihm eine <christliche Leistung», die Erfiillung einer
iener utopischen, unmoglichen Forderungen des Christentums
verlangt wird. (Liebe deinen Nichsten wie dich selbst, liebe
deinen Feind, verkaufe was du hast und gib es den Armen
etc.) Auch darin hat Barth rechi, wenn er behauptet, dass die
Bibel kein inspiriertes Buch sei, das die Offenbarung Gottes,
sein Wort und seine Wahrheit enthalte, denn Gott ist ledig-
lich ein Hirngespinst, ein Phantasieprodukt des Menschen und
was als Gottes Wort und Wahrheit erkldrt wird, ist eitel
menschliche Erfindung.

So muss sich auch Barth vorwerfen lassen, dass er einen
sigenen, willkiirlichen Gottesbegriff aufgestellt habe. Das ist
wohl nicht richlig. Sein Gott ist nichts anderes, als der jiidisch-
christliche Gott, wie er in der Bibel geschildert wird.

Dieser Gott ist der des aposlolischen Glaubensbekennt-
nisses, der den Menschen als sein Spielzeug erschaffen statt
als vollkommenes Wesen, den er in «Schuld und Siinde» fallen
iiess, in die sog.-Erbsiinde, um ihn nachher erlésen zu kénnen,
fir den er angeblich seinen sog. Sohn am Kreuz den schmach-
vollsten und schauderhaftesten Tod sterben liess, als em
«Opfer», das kein gesunder Menschenverstand begreifen kann.
Es ist der Gott, dem der Mensch als Eigentum, als Sklave, als
willenloses Geschopf des Schopfers angehért, der véllig von
der Gnade dieses Gottes abhangt, der nichts gegen den Willen
jottes tun kann. i

Glaubt man an einen solchen Goll, so muss man eben
auch die Konsequenzen dieses «Glaubens» tragen. %

«Glaube! O wie unsiglich bléde klingt mich dies Wort an»
sagt Gottfried Keller im «Griinen Heinrich». <Es ist die ver-
zwickteste Erfindung, welche der Menschengeist machen
konnte in einer zugespilzten Lammeslaune.:

Will man aber die vor Saurer als widersinnig bezeichneten
Konsequenzen abwendeil, so gibl es keinen andern Weg als
den der volligen Loslosung von den christlichen Lehren und
Dogmen, die falsch und widersinnig sind in des Wortes eigen-
ster Bedeutung. ‘

Die Predigt Barths, die Saurer zum Ausgangspunkt seiner
Betrachtungen machte, ist auf die biblische Wundererzihlung
gegriindet, in der Jesus einen Blinden heilte, indem er auf
die Erde spie und mit dem Speichel einen Kot machte und
den Kot auf die Augen des Blinden schmierte. Als ich dies
las, erinnerte ich mich des lustigen Briefes, den der 66jdhrige
Gottfried Keller am 19. Juli 1885 an die fromme, katholische
Marie Melos, die Schwigerin seines Freundes Ferdinand
Freiligrath schrieb: «<Letztes Jahr war eine Frau aus Miinchen
oder Stuttgart hier, die mit grossem Spektakel bei mir ein-

Literatur

Der Arzt als Schicksal!

Vor einigen Monaten erschien im Verlag Albert Miiller, Ziirich,
ein Buch von reformatorischer Bedeutung, das die grosste Aufmerk-
samkeit von Gesunden und Kranken verdient: Dr. Bernhard Aschner,
Der Arzt als Schicksal! Die Frage «Wohin fiihrt die Me-
dizin?», den das Buch als Untertitel trigt, geht jeden an, denn der
Gesunde ist der Gefahr der Erkrankung ausgesetzt, wihrend der
Kranke seine Gesundheit wieder zu erlangen wiinscht. Wie so
manchem Kranken, wie so mancher Familie wurde der Arzt schon
zum Schicksal?

Leider ist in der Medizin, wie in andern Gebieten, z.B. der
Theologie, die Gefahr der Dogmatisierung sehr gross. Was soll hier
der Laie mitreden? Darum interessierl es uns zu héren, was ein
Arzt, nach einer dreissigjihrigen Praxis, uns zu diesem -Thema zu
sagen hat. Was der Laie fiihlt und was er durch sein Gebaren
gegeniiber der Schulmedizin dokumentiert, das spricht Aschner in
seinem Buche in offenen Worten aus: Die heutige Schul-
medizin ist dogmatisch erstarrt. Was nicht in das
medizinische Dogma passt, das wird als Charlatanerie und Kur-
pfuscherei usw. verschrieen. Wenn es ein Mediziner wagt, eigene
Wege zu gehen, so setzt er sich der Feindschaft seiner Kaste aus.
Ein frappantes Beispiel ist z. B. die Anwendung der Ppsychoanalyse
durch den geschulten Arzt. Welchem Spott, welchem Hohn waren
jene. Aerzte ausgesetzt, die der Psychoanalyse in ihrem Ordinations-

zimmer Zulass gewiihrten. Wer die Wege der Fach-Pipste verlisst,
der muss auf Acht und Bann gefasst sein.

Dogmatismus ist Erstarrung. Das Leben ist aber das Gegenteil
von Erstarrung, alles fliesst. Wie soll die Erstarrung dem Fliessen,
dem Leben, voll dienen konnen? Als Feinde aller Dogmen, nicht
nur der religiosen, miissen wir den Kampf, den Dr. Aschner dem
medizinischen Dogmatismus ansagt, wiirmstens unterstiitzen. Eine
Wissenschait, die zum Dogma erstarrt, passt nicht in ein wissen-
schaftliches Weltbild, dessen Anhénger wir sind.

Wir sind mit Dr. Aschner voller Anerkennung fiir die techni-
schen Fortschritte der an den Universitiiten gelehrten Medizin, dank
der eine Reihe von biklischen Geisseln ihre Wirkung verloren haben.
Diese Anerkennung hindert uns aber nicht, auf die Kehrseite dieses
Fortschrittes hinzuweisen. Es gibt neben der Schulmedizin, der
offiziellen Medizin, noch eine inoffizielle: die Naturheilkunde, die
Homdoopathie, die Volksmedizin. Aschner fasst diese zusammen unter
dem Begriffe der «historischen Medizin». Die Furcht vor dem Messer,
wie es im Volke heisst, wie auch die Abneigung gegen die Chemi-
kalien, von denen man im Volksmunde sagt, dass man damit ein
Uebel gewdhnlich nur mit einem anderen austausche, sind angetan,
den Zulauf, den die sogenannten Naturheilkundigen bereits haben,
noch zu steigern. Hier taugen keine Niederlassungs- und Praktizie-
rungs-Verbote, denn erstens sind es ja gerade die verbotenen
Friichte die reizen und zweitens lassen sich die Erfolge der Natur-
heilkunde nicht rundweg in Abrede stellen. Wihrend sich die Ordi-
nationszimmer der Aerzte leeren, reisen die Patienten ins Appen-
zellerland oder nach Zizers, wenn nicht gar nach Deutschland, wie



Nr. 2 DER FREIDENKER 11

riickte und verkiindete, sie habe ein Vierteljahr lang krank
im Bette gelegen und endlich sich an meinem vierbindigen
Griinen Heinrich gesund gelesen, worauf sie behende weiter
kugelte. Ich stand da und war versucht, mich einen Augen-
blick neben Christum zu stellen, der mit einem Silblein von
Kot den Blinden geheilt hat. Die Sache schien mir aber nicht
geheuer zu sein mit meiner Wundertitigkeit und ich liess sie
auf sich beruhen, ohne mich beim heiligen Vater um die
Seligsprechung zu bewerben.» Ernst Akert.

Zur Psychologie der Magie.

Von ok ok

«Ist es auch Wahnsinn,
hat es doch Methode »

Im Wéorterbuch von Adelung, revidiert und berichtigt im
Jahre 1811, heisst es: Magie ist die Kunst, Wirkungen hervor-
zubringen, welche die natiirlichen Kréfte der Kérper iiber-
treffen. Bedient man sich hierbei der eigenen Kraft, so ist
dies natiirliche Magie oder Zauberei. Nimmt man aber hierbei
die Hilfe der Geister in Anspruch, so ist dies iibernatiirliche
Magie. Beansprucht man die Hilfe guter Geister, so spricht
man von Wunder oder weisser Magie, helfen aber bése Gei-
ster. so handelt es sich um Hexerei oder schwarze Magie.

Tollhausphantasien mittelalterlicher Vergangenheit? Ach
nein, lebendige Gegenwart mitten im 20. Jahrhundert. Es gibt
heute noch Aberglaubensformen, die man als «verzeihliche»

menschliche Schwichen beldchelt und denen auch sogenannte -

gebildete Menschen unterliegen. Die meisten Schauspieler sind
aberglaubisch und an vielen grossen Theatern, wo zahlreiche
Garderoben vorhanden sind, wird man die Nummer 13 ver-
gebens suchen; auf Nummer 12 folgt 14. Von Kapitin Lind-
‘bergh, der auf seinen Fliigen eine Katze als Schutzpatron mit-
‘zunehmen ~pflegte, wurde anlisslich seines Ozeanfluges be-
richtet, dass er wohl keine Katze, aber einen Hiihnerknochen
als Amulett mitgenommen habe. Der Glaube an die geheim-
nisvolle Kraft von Verwiinschungen hat sich bis auf den heu-
tigen Tag erhalten, und wenn wir einander Gutes wiinschen.
so geschieht es nur, um damit zu beteuern, dass wir nicht
etwa Boses im Schilde fiihren. Wiahrend des Weltkrieges wur-
den, genau so wie im dreissigjihrigen Kriege, Talismane an
die Soldaten verkauft, die hieb-, stich- und schussfest machen
sollten u.s. f.

Dass es sich bei all diesen Aberglaubensformen um seeli-
sche Riickstinde im Unterbewusstsein, sozusagen um einen

«seelischen Blinddarm» handelt, ist klar, und das lateinische
superstitio bringt dies auch zum Ausdruck. Magisches Denken
aus der Epoche der Steinzeit.!) Aber wie kommt unser unter-
schwelliges Denken dazu, solch seltsame Wege — seltsam vom
Standpunkt unseres wachen Denkens — einzuschlagen? Oder
mit anderen Worten: Wie kam einst der Urmensch zu solchan
¢kausaleny Verkniipfungen, wie sie sich in gewissen Gebriu-
chen auswirkten, die iibrigens heute noch — wenn auch oft
bis zur Unkenntlichkeit entstellt — in manchen Gegenden sich
erhalten haben?

Das menschliche Denken ist eine seelische Reaktion: wir
denken nicht, um zu philosophieren, sondern in erster Linie,
um zu leben. Das Denken ist daher nicht nur biologisch, son-
dern auch soziologisch bedingt. Mit der Umwelt #ndern sich
die Organismen. Das gilt nicht nur geographisch, klimatisch
u.s.f., sondern auch gesellschaftlich. Mit der Art zu produ-
zieren, dndert sich auch die Art unseres Denkens. Ein Ma-
schinenzeitalter zwingt uns zu logischem Denken. Aber in
unseren Triumen, wozu auch Wachtrdume, Liebes- und Weihe-
stunden gehéren, ja selbst schon in «intimeren» Kreisen, unter
Freunden oder im Rahmen der «engereny Familie, da leben
wir sozusagen nicht mehr im Maschinenzeitalter und gestatten
uns, unlogisch — oder besser gesagt: vorlogisch — zu denken.
In dieser geistigen Entspannung werden wir gleichsam primi-
tiver; triebhafte und gefiilhlsmissige Regungen unseres Unter-
bewussten dringen an die Oberfldche unserer Seele.

Da beginnen wir zu griibeln: Wir gehen an einem Trodler-
Jaden vorbei und plétzlich steht vor unserem geistigen Auge
das Bild unseres ldngst verstorbenen Grossvaters, an den wir
uns sonst kaum entsinnen, mit staunenswerter Deutlichkeit.
Was ist das? Eine Todesahnung? Vor uns geht ein Schuljunge,
der den rechten Fuss ein wenig nachzieht. Plétzlich erinnern
wir uns an einen Schulkameraden, an den wir seit 20 Jahren
nicht gedacht haben und es féllt uns en, dass wir ihm einmal

in jugendlichen Uebermut einen Schabernack gespielt haben.

Was ist das? Eine nachtrigliche Regung des Gewissens? Wel-
che magische Gewalt zaubert uns diese Bilder einer ldngst eni-
schwundenen Vergangenheit vor die Seele?

Wir sind mitten im magischen Denken. Und doch ist alles
so einfach, nur unser Gedichtnis ist allerdings infernalisch;
d.h. auch das erscheint uns nur so, weil sich die Tétigkeit
des Erinnerns im Unterbewusstsein vollzieht. In der Auslage
des Trodlerladens war eine Schnupftabakdose, die uns natiir-
lich gar nicht aufzufallen braucht; eine solche Dose hat unser

‘V)IVglr.vz;uch Dr. Herzberg: «Das archaische Denken im Christen-
tum», Monistische Monatshefte 1926. S. 169.

mir Félle bekannt sind. Warum wehren sich die Aerzte gegen die
Naturheilkundigen mit so unbrauchbaren Mitteln wie es Verbote und
gelegentliche gerichtliche Schritte gegen sogenannte Kurpfuscher
sind? Warum legen sie diesem Unwesen nicht dadurch das Hand-
werk, dass sie neben der technisch-chemischen Medizin auch wieder
v(\ie klassisch-historische Medizin in ihr Lehrpensum aufnehmen?
Nur so ldsst sich das Misstrauen gegen die dogmatisch gewordene
Schulmedizin beseitigen und das Volk von Charlatanen und Kur-
pfuschern fernhalten.

Was Dr. Bernhard Aschner mit seinem. lehr- und geistreichen
Buche anstrebt, ist eine Renaissance, eine Wiedergeburt der verges-
senen historischen Medizin und deren Vereinigung mit der modernen
Schulmedizin. Das Losungswort einer kiinftigen Medizin muss heissen
«Tradition und Fortschritt» Er zeigt in seinem Werk
von der ersten bis zur letzten Seite an zahllosen Beispielen, wie
gerade da, wo die Schulmedizin versagte, die inoffizielle Medizin
alleine Heilung brachte. Er schildert die zu Unrecht in Vergessenheit
geratenen Erkenntnisse der friitheren Jahrhunderte, der #rztlichen
Klassiker, eines Hufeland. van Swieten. Sydenham, eines Paracelsus
und eines Hippokrates. Aschner predigt nicht das primitive «Zuriick
zur Natur», wie man es heute auf andern Gebieten hort. das alle
technischen Fortschritte ausschalten mochte. Er erblickt das Ideal
einer Medizin in einer weisen Verbindung des Alten und Neuen,
einer Heranziehung der wissenschaftlichen Erkenntnisse friitherer
Jahrhunderte. Wenn wir heute um uns blicken. so konstatieren wir.
dass neben der technischen Medizin, d.h. neben der Chirurgie, die

Heilerfolge geringer sind als in fritheren Zeiten. Diese Feststellung
findet sich im ganzen Volke und daraus resultiert der Zuzug der
Naturheilkundigen, die noch etwas von den alten medizinischen
Kenntnissen bewahrt haben. Wie ganz anders kénnte sich die Natur-
heilkunde auswirken, wenn sie vom geschulten Arzt praktiziert
wiirde! Weil er den menschlichen Organismus studiert hat, wiéren
die Heilerfolge nicht nur weit grisser, sondern sie wiirden verhin-
dern, dass die leidenden Menschen unverantwortlichen, schwindel-
haften Subjekten in die Hinde laufen. deren Konnen vornehmlich
in der Ausbeutung des Patienten besteht.

Auf 235 Seiten werden in zwdlt Kapiteln folgende Themen be-
handelt: Blutenziehung als Heilwert — Das Herz als Zentrum des
Lebens — Die Magenfrage — Rheumatismus — Von der Macht des
Erbrechens und den Geisteskrankheiten. — Rhythmus und Eigenart
der Frau — Menschenkenntnis und Korperform — Glanzleistungen
und Grenzen der Chirurgie — Das Auge — Das Ohr — Die Kunst.
das Leben zu verlingern — Riickblick.

In einer auch dem Laien verstindlichen Sprache geschrieben,
ist das Buch eine wahre Quelle des Trostes fiir den Kranken und
eine Fundgrube fiir den Gesunden, um sich Krankheiten und Ge-
bresten fernzuhalten. Vorbeugen ist immer leichter als heilen.

Dem Werke Aschners ist die weiteste Verbreitung zu wiinschen,
denn es ist ein beachtenswerter Beitrag, das Gliick des Einzelnen,
der Familie und des Staates zu fordern. Arthur Schopenhauer hat
vollkommen Recht, wenn er sagt: «Ueberhaupt beruhen neun Zehntel
unseres Gliickes allein auf der Gesundheit.» Leox.



	Bedrohung des Menschen

