Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 8

Artikel: [s.n]

Autor: Feuerbach, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 DER FREIDENKER : 61

P. 151: «Die moderne psychologische Entwicklung fiihrt
zu einemsviel besseren Verstiindnis dessen, woraus der Mensch
wirklich besteht. Zuerst lebten die Gdéiter in iibermenschli-
cher Macht und Schonheit auf der Spitze schneebedeckter
Berge oder in der Dunkelheit von Ho6hlen, Wildern und Mee-
ren. Aber in unserer Zeit scheint sogar der Gottmensch von
seinem Throne herabzusteigen und sich im alltiiglichen Men-
schen aufzulésen. Darum wohl ist sein Sitz leer.»

P. 161: «Ich erwarte von keinem gliubigen Christen, dass
er diesen meinen Gedankengéngen, die ihm vielleicht absurd
erscheinen, weiter folgt. Ich wende mich ja auch gar nicht
an die beati possidentes des Glaubens, sondern an jene vie-
len, fiir die das Licht erloschen, das Mysterium versunken,
und Gott tot ist. Fiir die meisten gibt es kein Zuriick, und
man weiss auch nicht genau, ob der Riickweg immer der bes-
sere ist. Zum Verstindnis der religiosen Dinge gibt es heute
wohl nur noch den psychologischen Zugang.

P. 155: «Gott ist in Wirklichkeit die effektiv stiirkste see-
lische Position. Der schlechthin stiirkste und darum ausschlag-
gebende Faktor in einer individuellen Psyche erzwingt nim-
lich jenen Glauben oder jene Furcht, Unterwiirfigkeit oder
Irgebenheit, die ein Gott vom Menschen fordern koénnte.»

P. 189: «Aber was ist der Unterschied zwischen einer
realen Illusion und einer heilenden religiosen Erfahrung? Es
ist bloss ein Unterschied in Worten.»

IV.

Wer so spricht, kann nicht mehr zu den Christen gezihit
werden, er gehdrt zu uns. Genauer: Er gehorte eigentlich zu
uns, denn — und nun kommt das betriibliche Schlusskapitel
— Jung zeigt in der Auswertung seiner Einsichten eine merk-
wiirdige Inkonsequenz. Aengstlich klammert er sich an die
Worte «Gotty und «Religion», obwohl er sie aller ihrer her-
kémmlichen Bedeutungsinhalte vollig entleert und die beiden
Ausdriicke — ganz im Gegensatz zu Barth — auf rein psy-
chische Fakten einschriinkt. Er hat nicht die Kraft, mit dem
inhalt auch das Wort, mit dem Herzog auch den Mantel weg-
ruwerfen. Ir glaubt nicht mehr an eine real existierende und
im Himmel thronende gottliche Personlichkeit — aber er
spricht vom Atheismus als von einem naiven Irrtum. Er 16st
<Gott> auf in ein rein psychisches Faktum — aber er beklagt
den Irrtum des Psychologismus. Er weiss, dass das christliche
Dogma nicht wahr ist — aber er hat hier eben seinen ganz
eigenen Wahrheitsbegriff, denn er schreibt p. 189: «Gibt es
tatséichlich eine bessere Wahrheit iiber die letzten Dinge als
diejenige, die einem hilft zu leben?> Hat er oben die Begriffe

wahr und wirklich verwechselt, so verwechselt er hier die

beiden Begriffe wahr und niitzlich. Er wendet sich an die
modernen Ungldubigen und ist iiberzeugt, dass es fiir sie in
der religiosen Frage kein Zuriick mehr gibt — aber er sieht
des modernen Menschen Rettung in der Riickkehr zum, im
Festhalten am christlichen Dogma. Er ist sich durchaus klar
iiber den rein-illusiondiren Charakter dieses Dogmas, — aber
er schliesst seine Untersuchung mit dem Satz, dass nur un-
vorsichtige Toren an diesem Dogma riitteln, nicht aber Lieb-
haber der Seele.

Kurz: Er hiilt die Tllusion fiir wertvoller als die Wahrheit.
Dariiber kénnte man mit ihm wie mit Nietzsche in guten
Treuen streiten solange. als man irrtiimlicherweise in der Illu-
sion noch eine Wahrheit zu sehen glaubt und die Tllusion als
solche noch nicht erkannt hat. Hat man aber die Wahl zwi-
schen erkannter Tllusion und festgestellter Wahrheit, dann
bleibt keine andere Wahl als die Wahrheit. Warum das in
theologischen Fragen fiir die Herren Professoren nicht immer
gilt, dariiber lese man mit Gewinn Schopenhauer. Fiir uns
gilt es! Omikron.

Was ist der Unterschied zwischen Volk und Pibel?
Wenn der Pobel glaubl oder tut, was den Herrschenden
gefillt oder niitzlich scheint, so ist der Pdbel Voll; im
entgegengesetzten Falle das Volk Pobel.

Ludwig Feuerbach.

‘wir jene Toleranz iiben, die man uns versagt?

Erwiderung der Christian Science.

An die Redaktion des «Freidenlker» in Bern.

In dem Artikel «Gesundbeter und Christian Sciences in
der Julinummer des «Freidenker» wird der Mary Baker Eddy
ein Grundsatz zugeschrieben, -der sich in keiner ihrer Schrif-
ten findet, und der ihrer Lehre widerspricht. Sie schreibt im
Lehrbuche «Wissenschaft und Gesundheit mit Schliissel zur
Heiligen Schrifts: «Widerstehe dem Uebel — dem Irrtum
jeder Art — und er wird vor dir fliehen.» (S. 406.) «Erhebe
dich in der Stirke des Geistes, um allem zu widerstehen, was
dem Guten unihnlich ist.»” (S. 293.) «Suchen geniigt nicht. Rin-
gen befihigt uns einzudringen.» (10). — Dieses Lehrbuch ist
keine Bibel, auch keine «Spezialbibel:, sondern ein Kom-
mentar. Hingegen braucht die Christian Science die Bibel,
und zwar die gleiche wie sie allen Christen bekannt ist, in
ausgiebigem Masse. Ein grosser Irrtum ist es, den Anhéngern
dieser Lehre «totbeten» vorzuwerfen und zu behaupten, si=
beten, Gott moge Aerzte und Gelehrte mit dem Tode bestra-
fen. Das hiesse, die Christian Science in ihr Gegenteil ver-
kehren. s wird auch kein Beter auf der ganzen Welt, der
so betet, Erhorung finden; denn Gott ist nicht ein Komplice
von Verbrechern, sondern das unbeugsame Prinzip der Ge-
rechtigkeit. Die Ansichten dariiber, wie sich der Mensch mit
dem auseinandersetzen solle, was er als Gott oder hdochstes
Gesetz ansieht, sind sehr verschieden.  Wir sind dankbar,
wenn jeder die Freiheit hat, diese Fragen nach bestem Wis-
sen und Gewissen in seinem Bewusstsein zu stellen und ab-
vukliren. Mary Baker Eddy schreibt: «Ich wiirde mit einem
Menschen ebensowenig streiten wegen seiner Religion als
wegen seiner Kunst.» (Miscellany S. 270.)

Meinrad Schnewlin
Christian Science Komitee fiir Verdffenllichungen
fiir die deulsch-sprechende Schweiz,

Nachschrift der Redalktion: Wir geben dieser Erwiderung
ausnahmsweise Raum, denn die das Freidenkertum kritisie-
renden Blitter halten kein Gegeurecht. Warum sollten gerade
W. Schiess.

Ueber die geistige Struktur des heuti-
gen Durchschnittsmenschen.
(Ein Beitrag zur Neurosenlelre.)
Von Dr. med. H. S.

(Fortsetzung)

Ich habe diesen erkenntnistheoretischen Materialismus ge-
nauer ausgefiihrt, da seit Kant ein neuer Versuch gemacht
worden ist, die Religion zu retten, und zwar als «Gefiihl», d. h.
als Auch-Erfahrungstatsache. Schleiermacher nannte sie z. B.
«Gefiihl des Unendlichen». In diesem «Unendlich> erkennen
wir aber sofort wieder einen jener zu blassen, verwirrenden
Begriffe; es gibt, wie wir sahen, keine «Gefiihle», sondern
nur «Gefiihltesy, und zwar mittels eines unserer Sinnesorgane,
wobei meistens durch ein anderes eine Bestitigung erfolgt.
Aber bei diesem Gefiihl «Gott koénnen wir weder ein zustin-
diges Sinnesorgan bezeichnen, noch erfolgt irgend eine Be-
stittigung durch die iibrigen Sinne. Feuerbach war denn auch
der erste, der nicht mehr fragte, gibt es einen Gott, sondern
bereits einen Schritt weiterging, indem er untersuchte, wie
der Mensch iiberhaupt zu diesem Begriff «Gott: kam. Er hielt
aber noch irrtiimlich den «Wunsch fiir den Vater des Gedan-
kens», withrend eigentlich bereits Hume den Furchtcharakter
der Religion erkannt hatte. Religion ist namlich nach den Be-
griindern dieses wissenschaftlichen oder genauer historischen
Atheismus La Mettrie, Holbach, Helvetius, Voltaire und Nietz-
sche als eine «Erfindung der Konige» entstanden. Wenn wir



	[s.n.]

