Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 23 (1940)

Heft: 8

Artikel: C.G. Jung und die religiose Frage
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Er findet wo er geht,

Die Leere diirft'ger Zeiten,

Da kann er schamlos schreiten.
Nun wird er.ein Prophet!

Auf einen Kehrricht . stellt

Er seine Schelmenfiisse

Und zischelt seine Griisse

In die verbliiffte Welt.

Gehiillt in Niedertracht
Gleich wie in einer Wolke
Ein Liigner vor dem Volke
Ragt bald er gross an Macht.
Mit seiner Helfer Zahl

" Die, hoch und niedrig stehend,
Gelegenheit erspédhend,
Sich bieten seiner Wahl.

Sie teilen aus sein Wort

Wie einst die Gottesboten

Getan mit den fiinf Broten

Das kleckert fort und fort.

Erst log allein der Hund,

Nun liigen ihrer Tausend

Und wie ein Sturm erbrausend,

So wuchert jetzt sein Pfund.
[

Hoch schiesst empor die Saat,

Verwandelt sie die Lande

Die Menge lebt in Schande

Und lacht der Schofeltat.

Jetzt hat sich auch erwahrt

Was erstlich war erfunden:

Die Guten sind verschwunden,

Die Schlechten steh’n geschaart.

Wenn einstmals diese Not
Lang wie ein Eis gebrochen,
Dann wird davon gesprochen
Wie von dem schwarzen Tod.
Und einen Strohmann bau’n
Die Kinder auf der Heide,
Zu brennen Lust aus Leide
Und Licht aus altem Grau'n.

i Gottfried Keller (ca. 1880).

C. G. Jung und die religiose Frage.

C. G. Jung ist einer der fiihrenden Psychologen der
Schweiz, vielleicht sogar Europas. Die Frage nach seiner Stel-
lung zur Religion, zum Christentum hat daher weittragende
Bedeutung. Sein Buch «Psychologie und Religion», 1940 im
Verlag Rascher erschienen, gibt dariiber erfreuliche, wenn
auch nicht restlos klare Aufschliisse.

I..

Jung hat schon in fritheren Schriften seiner Besorgnis Aus-
druck gegeben dariiber, dass der moderne Mensch zu stark
auf die Vernunft, auf die ratio abstelle und dass die Aus-
schaltung des Instinktiven, des Irrationalen im Menschen —
darin sieht er eben das im weitesten und freiesten Sinne Reli-
giose — frither oder spiiter zu einer Katastrophe fiihren
miisse. Auf derselben Linie bewegen sich auch die Besorg-
nisse in Jungs neuestem hier vorliegenden Buche. Es spricht
in iiberzeugender Weise von der grundlegenden Bedeutung °
des Unbewussien fiir den Menschen und vor allem fiir die
Religion des Menschen sowie von den Triiumen als mdglichen
Informationsquellen iiber die religidsen Tendenzen des Unbe.
wussten. Fiir ihn steht auch fest, dass das Unbewusste zu
Zeiten fahig ist, eine Intelligenz und Zweckgerichtetheit zu
manifestieren, welche der zur Zeit moglichen bewussten Ein-
sicht iiberlegen sind. Das Bewusstsein ist ja nur das kleine
Eiland, das umschlossen ist vom unbestimmbar weiten und
dunklen Ozean der unbewussten Psyche: Fiir Freud war das
Unbewusste das Infantile, fiir Jung enthilt es die Erfahrung
ungezdhlter Jahrtausende. Er vertritt die Auffassung, dass wir
in unserem Unbewussten unsere ganze menschliche Vorge-
schichte und Vergangenheit mit uns herumschleppen. <Sogar
Triaume sind zu einem sehr hohen Grade aus kollektivem
Material gemacht, ebenso wie in der Mythologie und in der
Folklore verschiedener Volker gewisse Motive sich in fast
identischer Form wiederholen. Ich habe diese Motive Arche-
typen genannt und verstehe darunter Formen oder Bilder kol-
lektiver Natur, welche ungefihr auf der ganzen Erde als Kon-
stituenten der Mythen und gleichzeitig als autochthone, indi-
viduelle Produkte unbewussten Ursprungs vorkommen. Die
archetypischen Motive stammen wahrscheinlich aus jenen Pri-
gungen des menschlichen Geistes, die nicht nur durch Tradi-
tion und Migration, sondern auch durch Vererbung iiberlie-
fert werden. Die letztere Hypothese ist unerliisslich, da sogar
komplizierte archetypische Bilder ohne jede Moglichkeit di-
rekter Tradition sponian reproduziert werden konnen.» S. 93.

menschlichen Geistes durch heimliche Seelenqualen verursacht. Un-
erfiillte Liebessehnsucht ist eine der stdrksten Triebkréfte im Kul-
turleben der Menschheit. Aber was soll der Alltagsmensch begin-
nen, dem es nicht gegeben ist, seine seelischen Schmerzen zu subli-
mieren? (Nebenbei bemerkt: Eine gewisse Art der «Sublimierung»
liegt auch dort vor, wo der Mensch irgend etwas mit Leidenschaft
betreibt, sei es ein Sport oder sonst eine sogenannte Liebhaberei.
Zu dieser Gruppe gehéren auch heroische Leistungen mannigfacher
Art als «Trost» fiir einen eigentlich unersetzlichen Verlust).

In manchen Fillen gelingt es dem Durchschnittsmenschen, der
Tragodie des Schlafzimmers zu entrinnen, indem er es mit einem
anderen Liebespartner versucht. ‘Dies mag in erster Linie fiir «Ver-
nunftehen» gelten, bei denen von vorneherein das Liebesmoment
nicht entscheidend war. Aber selbst bei Liebesehen ohne materielle
Hintergriinde ergibt sich oft mit der Zeit die Tragodie des Schlaf-
zimmers. Sicher ist, dass die Zahl der «gliicklichen» Ehen erschrek-
kend gering ist. Das kann verschiedene Ursachen haben. Im allge-
meinen sucht man das Schwinden der Liebe durch die abstumpfende
Wirkung gegenseitiger Gewdhnung zu erkliren, was ja manchmal
stimmen mag. In diesem Falle wiirde es schon geniigen, wenn die
Eheleute sich rechtzeitig distanzieren, womoglich getrennte Schlaf-
zimmer beniitzen, was iibrigens unter allen Umstinden im Interesse
einer seelischen Hygiene zu empfehlen ist. Freilich: unter den
gegebenen sozialen Verhiltnissen kann sich die weitaus iiberwie-
gende Mehrheit der Eheleute den Luxus getrennter Schlafzimmer
eben nicht leisten. )

Das Problem liegt jedoch viel tiefer. Es beginnt eigentlich in
der friihesten Kindheit, wie die Psychoanalyse aufgedeckl hat. In
welcher Weise sich beim Kind seelische Hemmungen und damit
zusammenhiingend Schuldgefiihle mannigfacher Art entwickeln, das
kann hier nur angedeutet werden. Es geniige, wenn ich auf zwei
Biicher verweise, die sich indirekt mit dem Gegenstand unserer Be-
trachtung befassen; sie betreffen die sogenannte Gefiihlskillte (Frigi-
ditit) der Frau und die psychische Impotenz des Mannes. Man darf
nicht glauben, dass derartige Abweichungen von der normalen Ver-
anlagung nur selten vorkommen. Die Statistik lehrt, dass mehr als
60 % aller Frauen frigid sind d. h. Liebesbeziehungen innerlich
ablehnen. Der Begriinder der Psychoanalyse, Prof. Freud, hat be-
reits im Jahre 1912 auf die «ungeheure» Anzahl der [rigiden
Frauen» hingewiesen. Beziiglich der minnlichen Impotenz sei er-
withnt, dass diese in der Selbstmordstatistik von Miinnern an zwei-
ter Stelle rangiert. Und zwar handell ‘es sich dabei in den mei-
sten Fillen nicht um eine organisch bedingte Tmpolenz wie etwa
im Falle Hinkemann von Ernst Toller, sondern um eine solche see-
lischer Art, die aber gerade deshalb nicht durch Einverleibung von
Hormon-Priparaten oder durch eine Verjiingungskur beseitigt wer-
den kann. Doch liegt kein Grund zum Verzweifeln vor, wie Dr. Ed-
mund Bergler, Assistent am Wiener psychoanalytischen Ambulato-
rium in seinem Buche «Die psychische Impotenz des Mannes» auf-
zeigt.

(Fortsetzung folgt.)



60 DER FREIDENKER Nr. 8

iI '

Gelegentlich stossen wir auf begrifflich unscharfe Fassun-
gen, ja sogar aulf Widerspriiche, die dem sonst so gelehrten
und gescheiten Buche nicht zur Zierde gereichen. Seite 10 er-
Kldrt Jung, dass er von einem naturwissenschaftlichen Stand-
punkt aus an die psychologischen Tatbestinde herantrete.
«Ich enthalte mich daher jeder philosophischen oder meta-
physischen Betrachtungsweise.: Das ist nun aber sicher nicht
der richtige Standpunkt zur Priifung der Frage nach dem Ver-
hialtnis von Psychologie und Religion, da diese beiden riesi-
gen Tatsachenbestiinde im Gebiet der Geisteswissenschaften
und nicht der' Naturwissenschaften beheimatet sind. So wun-
dern wir uns denn auch nicht, wenn Jung diesen naturwis-
senschaftlichen Ausgangspunkt bald verldsst und die Haupt-
untersuchung ins Gebiet der Geisteswissenschaft, ja, entgegen
seinem festen Vorsatz, ins Gebiet der Philosophie verlegt. Und
wenn er Seite 22 schreibt: «Die Psyche ist existent, sie ist
sogar die Existenz selber>, so ist das nicht mehr Naturwissen-
schaft, wohl aber reine Metaphysik.

Vom methodologischen Standpunkt seiner Psychologie sagt
er aus: «Seine Wahrheit ist ein Tatbestand, kein Urteil. —-
Die Idee ist psychologisch wahr, insoweit sie existiert.» Das
ist eine schlimme Verwechslung von Wahrheit und Wirklich-
keit. Eine Wahrheit ist nie und nimmer ein Tatbestand, eine
Wabhrheit ist ein Urteil, eine Aussage iiber einen Tatbestand.
Und eine Idee, insoweit sie existiert, ist eben wirklich, aber
nicht wahr. Seite 12: <Ein Elefant ist wahr, weil er existiert.»
Nein, verehrter Herr Professor! Weil er existiert, ist der Ele-
fant wirklich, aber nicht wahr. Wahr oder falsch aber ist ein
Urteil, eine Aussage iiber den Elefanten.

Eine andere Ungenauigkeit; Seite 188: «Religiose Erfah-
rung ist absolut. Man kann dariiber nicht disputieren.» Nein
— gerade die Erfahrung selbst ist niemals absolut, gerade als
Erfahrung ist sie relativ und der Diskussion unterworfen. Das
miisste doch eigentlich der Empiriker Jung wissen. Aber der
religiose Mensch erhebt den Anspruch, dass der Inhalt, der
Gegenstand, dass das intentionale Gegeniiber seiner religiosen
Erfahrung absoluten Charakler habe. Soliegen, genau besehen,
die Dinge. :

111,

Hier wollen wir darlegen, wie stark der beriihmte Psycho-
log und Menschenkenner sich bereits vom Christentum und
dessen Absolutsheitsanspruch, ja vielleicht iiberhaupt schon
von der Religion gelost hat und auf unserem Boden steht. Das

soll geschehen an Hand einiger wartlich aus dem Buch iiber--

nommener Stellen:

P. 15: «Ich mochte deutlich machen, dass ich mit dem Aus-
druck Religion nicht ein Glaubensbekenntnis meine.» — «Man
konnte also sagen, der Ausdruck Religion bezeichne die be-
sondere Einstellung eines Bewusstseins, welches durch die
Erfahrung des Numinosum verindert worden ist.»

P. 82: «Ich muss zunichst erkliren, dass ich niemals mei-
nen Glauben predige. Werde ich danach gefragt, so stehe ich
sicherlich zu meinen Ueberzeugungen, die nicht iiber das hin-
ausgehen, was ich fiir mein Wissen halte. Ich bin iiberzeugt
von dem, was ich weiss. Alles andere ist Hypothese, und dar-
iber hinaus kann ich eine Unmenge von Dingen dem Unbe-
kannten iiberlassen.»

P. 84/85: «Jedoch sind die christlichen Bilder, die ich er-
wihnte (Gottmensch, das Kreuz, die jungfriauliche Geburt, die
unbefleckte Empfangnis, die Trinitit usw.) nicht dem Chri-
stentum allein eigentiimlich. Sie begegnen uns ebenso oft in
tieidnischen Religionen und ausserdem konnen sie spontan in
allen moglichen Variationen wieder erscheinen als psychische
Phaenomene, so wie sie in ferner Vergangenheit aus Visio-
nen, Triumen und Trancezustinden hervorgegangen sind.» —
«Das Dogma ist wie ein Traum, der die spontane und auto-
nome Titigkeit der objektiven Psyche, des Unbewussten spie-
gelt. — Der leidende Gottmensch diirfte mindestens 5000 Jahre
alt sein, die Trinitit ist wahrscheinlich noch ilter.»

P. 106: «Was man beinahe eine systematische Blindheit
nennen konnte, ist einfach die Wirkung des Vorurteils, dass
die Gottheit ausserhalb des Menschen sei.»

P. 108: «Es wiire ein bedauerlicher Irrtum, wenn jemand
meine Beobachtungen als eine Art Beweis fiir die Existenz
Gottes auffassen wollte. Sie beweisen nur das Vorhandensein
eines archetypischen Bildes der Gottheit, und das ist alles,
was wir, meines Erachtens, psychologisch iiber Gott aussagen
konnen.»

P. 113: <Leider leben wir unter modernen Verhiltnissen,
wo alle letzten Dinge zweifelhaft sind, wo es eine Praehistorie
von ungeheurem Ausmass gibt, wo die -Leute sich der Tat-
sache voll bewusst sind, dass wenn es iiberhaupt eine numi-
nose Erfahrung gibt, es die Erfahrung der Psyche ist. Wir kon-
nren uns nicht linger ein Empyreum vorstellen, das Gottes
Thron umkreist, und wir wiirden nicht im Traume daran
denken, Gott irgendwo hinter dem Milchstrassensystem zu
suchen.» T EEE

P. 114: <Fiir den Empiriker besteht alle religiose Erfah-
rung in einem besonderen seelischen Zustand.»

P. 137: «So finden wir, dass es gerade sehr fromme Leute
sind, die besonders hollische Launen entwickeln, welche sie
fiir ihre Néchsten unertriglich machen.»

Verschiedenes.

Aus einer Buchbesprechung.

In der «Nationalzeitung» Nr. 298 ist ein neues Werk von A. At
tenhofer: «Aus der Gedankenwelt Lessings» (Verlag F. Schuler,
Chur) besprochen, in der unter anderem zu lesen steht:

«Im zweiten Teil spricht Attenhofer besonders eingehend auch
noch von Lessings Stellung zur Religion. Fiir die heutige Zeit sind
diese Ausfiihrungen etwas zu breit; eine Anzahl der auf-
geworfenen Fragen, Wunder, Offenbarungsglau-
be, Unsterblichkeit der Seele, kiimmern heute
geistige Menschen kaum mehr.» (Von uns gesperrt.)

Wir teilen die Ansicht des Rezensenlen — nur die Theologen
wollen es nicht wahr haben.

Die Kirche in Spanien.
Nachdem der Biirgerkrieg in Spanien, dank der famosen Nicht-
intervention der Englinder und Franzosen und ebenso kriftigen
Intervention der Deutschen und Italiener — unter pipstlichem

Segen und Beistand — zu Gunsten Francos ausfiel, sind fiir die”

Kirche wieder goldene Zeiten angebrochen. Die Jesuiten, die die
ehemalige republikanische Regierung des Landes verwiesen hatte,
sind wieder heimgekehrt und Franco-Spanien hat ihren ehemaligen
Besitz wieder hergestellt. Die Madrider Zeitung A.B.C. berichtet,
dass die Kirche wieder, wie ehedem, Hauptaktionir der Compaiiia
Telefonnica nacional de Espafia ist, die das ganze Telefonwesen in

Spanien beherrscht. Die Wochenschrift «Voice of Spain» meldet
ausserdem, dass die Jesuilen in Spanien in Handel, Verkehr und
Industrie ein Kapital von 6 Millierden Peselen investiert haben.
Der kaufminnische Vertreter des Jesuitenordens, Senor Ruis Senen,
sitzt in mehr als vierzig Verwaltungsriiten der wichtigsten Unler-
nehmen. Ein knallendes Beispiel von der Armut der Kirche, vom
Segen der Kirche, von der Nachfolge Christi, denn Christus hatte
nicht, wo er sein Haupt hinlegte! Anders die Jesuiten. P.

Ein kirchenritliches Kreisschreiben

ersucht die Ziircher Pfarrimter, bei Taufen darauf zu dringen, dass
bei Taufpaten nur Angehorige der evangelischen Kirche angemeldet
werden und nicht, wie es hie und da geschehe, Andersgliubige und
Konfessionslose. Da sind die Konfessionslosen fein heraus, meint
die «Berner Tagwacht»> Nr. 138, welche diese Notiz brachte.

Gewiss, diese konsequente Einstellung wiire nur zu begriissen.
Jedoch sollte man dabei nicht auf halbem Wege stehen bleiben. Wir
wiirden vorschlagen, dass dieser kirchenritliche Erguss sich ebenfalls
gegen die scheinheiligen «Proforma-Gliubigen» richtet. Aber es ist
halt schon so; wenn das liebe Geld klingelt, dann ist es eben mit der
Konsequenz vorbei. Dann nimmt der wohllébliche Kirchenrat Steuern
und weitere Zuwendungen, ach so gern, nicht nur von sog. natiirlichen
Personen, sondern auch von Aktiengesellshaften, Genossenschaften
usw., auch wenn diese mit Religion absolut nichts zu tun haben. Wie
steht es in diesem Falle mit der Ehrlichkeit der Gesinnung, Herr
Kirchenrat? L. E.



Nr. 8 DER FREIDENKER : 61

P. 151: «Die moderne psychologische Entwicklung fiihrt
zu einemsviel besseren Verstiindnis dessen, woraus der Mensch
wirklich besteht. Zuerst lebten die Gdéiter in iibermenschli-
cher Macht und Schonheit auf der Spitze schneebedeckter
Berge oder in der Dunkelheit von Ho6hlen, Wildern und Mee-
ren. Aber in unserer Zeit scheint sogar der Gottmensch von
seinem Throne herabzusteigen und sich im alltiiglichen Men-
schen aufzulésen. Darum wohl ist sein Sitz leer.»

P. 161: «Ich erwarte von keinem gliubigen Christen, dass
er diesen meinen Gedankengéngen, die ihm vielleicht absurd
erscheinen, weiter folgt. Ich wende mich ja auch gar nicht
an die beati possidentes des Glaubens, sondern an jene vie-
len, fiir die das Licht erloschen, das Mysterium versunken,
und Gott tot ist. Fiir die meisten gibt es kein Zuriick, und
man weiss auch nicht genau, ob der Riickweg immer der bes-
sere ist. Zum Verstindnis der religiosen Dinge gibt es heute
wohl nur noch den psychologischen Zugang.

P. 155: «Gott ist in Wirklichkeit die effektiv stiirkste see-
lische Position. Der schlechthin stiirkste und darum ausschlag-
gebende Faktor in einer individuellen Psyche erzwingt nim-
lich jenen Glauben oder jene Furcht, Unterwiirfigkeit oder
Irgebenheit, die ein Gott vom Menschen fordern koénnte.»

P. 189: «Aber was ist der Unterschied zwischen einer
realen Illusion und einer heilenden religiosen Erfahrung? Es
ist bloss ein Unterschied in Worten.»

IV.

Wer so spricht, kann nicht mehr zu den Christen gezihit
werden, er gehdrt zu uns. Genauer: Er gehorte eigentlich zu
uns, denn — und nun kommt das betriibliche Schlusskapitel
— Jung zeigt in der Auswertung seiner Einsichten eine merk-
wiirdige Inkonsequenz. Aengstlich klammert er sich an die
Worte «Gotty und «Religion», obwohl er sie aller ihrer her-
kémmlichen Bedeutungsinhalte vollig entleert und die beiden
Ausdriicke — ganz im Gegensatz zu Barth — auf rein psy-
chische Fakten einschriinkt. Er hat nicht die Kraft, mit dem
inhalt auch das Wort, mit dem Herzog auch den Mantel weg-
ruwerfen. Ir glaubt nicht mehr an eine real existierende und
im Himmel thronende gottliche Personlichkeit — aber er
spricht vom Atheismus als von einem naiven Irrtum. Er 16st
<Gott> auf in ein rein psychisches Faktum — aber er beklagt
den Irrtum des Psychologismus. Er weiss, dass das christliche
Dogma nicht wahr ist — aber er hat hier eben seinen ganz
eigenen Wahrheitsbegriff, denn er schreibt p. 189: «Gibt es
tatséichlich eine bessere Wahrheit iiber die letzten Dinge als
diejenige, die einem hilft zu leben?> Hat er oben die Begriffe

wahr und wirklich verwechselt, so verwechselt er hier die

beiden Begriffe wahr und niitzlich. Er wendet sich an die
modernen Ungldubigen und ist iiberzeugt, dass es fiir sie in
der religiosen Frage kein Zuriick mehr gibt — aber er sieht
des modernen Menschen Rettung in der Riickkehr zum, im
Festhalten am christlichen Dogma. Er ist sich durchaus klar
iiber den rein-illusiondiren Charakter dieses Dogmas, — aber
er schliesst seine Untersuchung mit dem Satz, dass nur un-
vorsichtige Toren an diesem Dogma riitteln, nicht aber Lieb-
haber der Seele.

Kurz: Er hiilt die Tllusion fiir wertvoller als die Wahrheit.
Dariiber kénnte man mit ihm wie mit Nietzsche in guten
Treuen streiten solange. als man irrtiimlicherweise in der Illu-
sion noch eine Wahrheit zu sehen glaubt und die Tllusion als
solche noch nicht erkannt hat. Hat man aber die Wahl zwi-
schen erkannter Tllusion und festgestellter Wahrheit, dann
bleibt keine andere Wahl als die Wahrheit. Warum das in
theologischen Fragen fiir die Herren Professoren nicht immer
gilt, dariiber lese man mit Gewinn Schopenhauer. Fiir uns
gilt es! Omikron.

Was ist der Unterschied zwischen Volk und Pibel?
Wenn der Pobel glaubl oder tut, was den Herrschenden
gefillt oder niitzlich scheint, so ist der Pdbel Voll; im
entgegengesetzten Falle das Volk Pobel.

Ludwig Feuerbach.

‘wir jene Toleranz iiben, die man uns versagt?

Erwiderung der Christian Science.

An die Redaktion des «Freidenlker» in Bern.

In dem Artikel «Gesundbeter und Christian Sciences in
der Julinummer des «Freidenker» wird der Mary Baker Eddy
ein Grundsatz zugeschrieben, -der sich in keiner ihrer Schrif-
ten findet, und der ihrer Lehre widerspricht. Sie schreibt im
Lehrbuche «Wissenschaft und Gesundheit mit Schliissel zur
Heiligen Schrifts: «Widerstehe dem Uebel — dem Irrtum
jeder Art — und er wird vor dir fliehen.» (S. 406.) «Erhebe
dich in der Stirke des Geistes, um allem zu widerstehen, was
dem Guten unihnlich ist.»” (S. 293.) «Suchen geniigt nicht. Rin-
gen befihigt uns einzudringen.» (10). — Dieses Lehrbuch ist
keine Bibel, auch keine «Spezialbibel:, sondern ein Kom-
mentar. Hingegen braucht die Christian Science die Bibel,
und zwar die gleiche wie sie allen Christen bekannt ist, in
ausgiebigem Masse. Ein grosser Irrtum ist es, den Anhéngern
dieser Lehre «totbeten» vorzuwerfen und zu behaupten, si=
beten, Gott moge Aerzte und Gelehrte mit dem Tode bestra-
fen. Das hiesse, die Christian Science in ihr Gegenteil ver-
kehren. s wird auch kein Beter auf der ganzen Welt, der
so betet, Erhorung finden; denn Gott ist nicht ein Komplice
von Verbrechern, sondern das unbeugsame Prinzip der Ge-
rechtigkeit. Die Ansichten dariiber, wie sich der Mensch mit
dem auseinandersetzen solle, was er als Gott oder hdochstes
Gesetz ansieht, sind sehr verschieden.  Wir sind dankbar,
wenn jeder die Freiheit hat, diese Fragen nach bestem Wis-
sen und Gewissen in seinem Bewusstsein zu stellen und ab-
vukliren. Mary Baker Eddy schreibt: «Ich wiirde mit einem
Menschen ebensowenig streiten wegen seiner Religion als
wegen seiner Kunst.» (Miscellany S. 270.)

Meinrad Schnewlin
Christian Science Komitee fiir Verdffenllichungen
fiir die deulsch-sprechende Schweiz,

Nachschrift der Redalktion: Wir geben dieser Erwiderung
ausnahmsweise Raum, denn die das Freidenkertum kritisie-
renden Blitter halten kein Gegeurecht. Warum sollten gerade
W. Schiess.

Ueber die geistige Struktur des heuti-
gen Durchschnittsmenschen.
(Ein Beitrag zur Neurosenlelre.)
Von Dr. med. H. S.

(Fortsetzung)

Ich habe diesen erkenntnistheoretischen Materialismus ge-
nauer ausgefiihrt, da seit Kant ein neuer Versuch gemacht
worden ist, die Religion zu retten, und zwar als «Gefiihl», d. h.
als Auch-Erfahrungstatsache. Schleiermacher nannte sie z. B.
«Gefiihl des Unendlichen». In diesem «Unendlich> erkennen
wir aber sofort wieder einen jener zu blassen, verwirrenden
Begriffe; es gibt, wie wir sahen, keine «Gefiihle», sondern
nur «Gefiihltesy, und zwar mittels eines unserer Sinnesorgane,
wobei meistens durch ein anderes eine Bestitigung erfolgt.
Aber bei diesem Gefiihl «Gott koénnen wir weder ein zustin-
diges Sinnesorgan bezeichnen, noch erfolgt irgend eine Be-
stittigung durch die iibrigen Sinne. Feuerbach war denn auch
der erste, der nicht mehr fragte, gibt es einen Gott, sondern
bereits einen Schritt weiterging, indem er untersuchte, wie
der Mensch iiberhaupt zu diesem Begriff «Gott: kam. Er hielt
aber noch irrtiimlich den «Wunsch fiir den Vater des Gedan-
kens», withrend eigentlich bereits Hume den Furchtcharakter
der Religion erkannt hatte. Religion ist namlich nach den Be-
griindern dieses wissenschaftlichen oder genauer historischen
Atheismus La Mettrie, Holbach, Helvetius, Voltaire und Nietz-
sche als eine «Erfindung der Konige» entstanden. Wenn wir



	C.G. Jung und die religiöse Frage

