
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 8

Artikel: C.G. Jung und die religiöse Frage

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 DER FREIDENKER 59

Er findet wo er geht,
Die Leere dürft'ger Zeiten,
Da kann er schamlos schreiten.
Nun wird er, ein Prophet!
Auf einen Kehrricht stellt
Er seine Schelmenfüsse
Und zischelt seine Grüsse
In die verblüffte Welt.

Gehüllt in Niedertracht
Gleich wie in einer Wolke
Ein Lügner vor dem Volke
Ragt bald er gross an Macht.
Mit seiner Helfer Zahl
Die, hoch und niedrig stehend,
Gelegenheit erspähend,
Sich bieten seiner Wahl.

Sie teilen aus sein Wort
Wie einst die Gottesboten
Getan mit den fünf Broten
Das kleckert fort und fort.
Erst log allein der Hund,
Nun lügen ihrer Tausend
Und wie ein Sturm erbrausend,
So wuchert jetzt sein Pfund.

Hoch schiesst empor die Saat,
Verwandelt sie die Lande
Die Menge lebt in Schande
Und lacht der Schofeltat.
Jetzt hat sich auch erwahrt
Was erstlich war erfunden:
Die Guten sind verschwunden,
Die Schlechten steh'n geschaart.

Wenn einstmals diese Not
Lang wie ein Eis gebrochen,
Dann wird davon gesprochen
Wie von dem schwarzen Tod.
Und einen Strohmann bau'n
Die Kinder auf der Heide,
Zu brennen Lust aus Leide
Und Licht aus altem Grau'n.

Gottfried Keller (ca. 1880).

menschlichen Geistes durch heimliche Seelenqualen verursacht.
Unerfüllte Liebessehnsucht ist eine der stärksten Triebkräfte im
Kulturleben der Menschheit. Aber was soll der Alltagsmensch beginnen,

dem es nicht gegeben ist, seine seelischen Schmerzen zu subli-
mieren? (Nebenbei bemerkt: Eine gewisse Art der «Sublimierung»
liegt auch dort vor, wo der Mensch irgend etwas mit Leidenschaft
betreibt, sei es ein Sport oder sonst eine sogenannte Liebhaberei.
Zu dieser Gruppe gehören auch heroische Leistungen mannigfacher
Art als «Trost» für einen eigentlich unersetzlichen Verlust).

In manchen Fällen gelingt es dem Durchschnittsmenschen, der
Tragödie des Schlafzimmers zu entrinnen, indem er es mit einem
anderen Liebespartner versucht. Dies mag in erster Linie für «Ver-
nunftehen» gelten, bei denen von vorneherein das Liebesmoment
nicht entscheidend war. Aber selbst bei Liebesehen ohne materielle
Hintergründe ergibt sich oft mit der Zeit die Tragödie des
Schlafzimmers. Sicher ist, dass die Zahl der «glücklichen» Ehen erschrek-
kend gering ist. Das kann verschiedene Ursachen haben. Im
allgemeinen sucht man das Schwinden der Liebe durch die abstumpfende
Wirkung gegenseitiger Gewöhnung zu erklären, was ja manchmal
stimmen mag. In diesem Falle würde es schon genügen, wenn die
Eheleute sich rechtzeitig distanzieren, womöglich getrennte
Schlafzimmer benützen, was übrigens unter allen Umständen im Interesse
einer seelischen Hygiene zu empfehlen ist. Freilich: unter den
gegebenen sozialen Verhältnissen kann sich die weitaus überwiegende

Mehrheit der Eheleute den Luxus getrennter Schlafzimmer
eben nicht leisten.

C. G. Jung und die religiöse Frage.
C. G. Jung ist einer der führenden Psychologen der

Schweiz, vielleicht sogar Europas. Die Frage nach seiner Stellung

zur Religion, zum Christentum hat daher weittragende
Bedeutung. Sein Buch «Psychologie und Religion», 1940 im
Verlag Rascher erschienen, gibt darüber erfreuliche, wenn
auch nicht restlos klare Aufschlüsse.

L-

Jung hat schon in früheren Schriften seiner Besorgnis.
Ausdruck gegeben darüber, dass der moderne Mensch zu stark
auf die Vernunft, auf die ratio abstelle und dass die
Ausschaltung des Instinktiven, des Irrationalen im Menschen -—

darin sieht er eben das im weitesten und freiesten Sinne
Religiöse — früher oder später zu einer Katastrophe führen
müsse. Auf derselben Linie bewegen sich auch die Besorgnisse

in Jungs neuestem hier vorliegenden Buche. Es spricht
in überzeugender Weise von der grundlegenden Bedeutung
des Unbewussten für den Menschen und vor allem für die
Religion des Menschen sowie von den Träumen als möglichen
Informationsquellen über die religiösen Tendenzen des Unbe
wussten. Für ihn steht auch fest, dass das Unbewusste zu
Zeiten fähig ist, eine Intelligenz und Zweckgerichtetheit zu
manifestieren, welche der zur Zeit möglichen bewussten
Einsicht überlegen sind. Das Bewusstsein ist ja nur das kleine
Eiland, das umschlossen ist vom unbestimmbar weiten und
dunklen Ozean der unbewussten Psyche. Für Freud war das

Unbewnsste das Infantile, für Jung enthält es die Erfahrung
ungezählter Jahrtausende. Er vertritt die Auffassung, dass wir
in unserem Unbewussten unsere ganze menschliche
Vorgeschichte und Vergangenheit mit uns herumschleppen. «Sogar
Träume sind zu einem sehr hohen Grade aus kollektivem
Material gemacht, ebenso wie in der Mythologie und in der
Folklore verschiedener Völker gewisse Motive sich in fast
identischer Form wiederholen. Ich habe diese Motive Archetypen

genannt und verstehe darunter Formen oder Bilder
kollektiver Natur, welche ungefähr auf der ganzen Erde als
Konstituenten der Mythen und gleichzeitig als autochthone,
individuelle Produkte unbewussten Ursprungs vorkommen. Die

archetypischen Motive stammen wahrscheinlich aus jenen
Prägungen des menschlichen Geistes, die nicht nur durch Tradition

und Migration, sondern auch durch Vererbung überlie
fert werden. Die letztere Hypothese ist unerlässlich, da sogar
komplizierte archetypische Bilder ohne jede Möglichkeit
direkter Tradition spontan reproduziert werden können.» S. 93.

Das Problem liegt jedoch viel tiefer. Es beginnt eigentlich in
der frühesten Kindheit, wie die Psychoanalyse aufgedeckt hat. In
welcher Weise sich beim Kind seelische Hemmungen und damit
zusammenhängend Schuldgefühle mannigfacher Art entwickeln, das
kann hier nur angedeutet werden. Es genüge, wenn ich auf zwei
Bücher verweise, die sich indirekt mit dem Gegenstand unserer
Betrachtung befassen; sie betreffen die sogenannte Gefühlskälte (Frigidität)

der Frau und die psychische Impotenz des Mannes. Man darf
nicht glauben, dass derartige Abweichungen von der normalen
Veranlagung nur selten vorkommen. Die Statistik lehrt, dass mehr als
60 % aller Frauen frigid sind d. h. Liebesbeziehungen innerlich
ablehnen. Der Begründer der Psychoanalyse, Prof. Freud, hat
bereits im Jahre 1912 auf die «ungeheure» Anzahl der frigiden
Frauen» hingewiesen. Bezüglich der männlichen Impotenz sei
erwähnt, dass diese in der Selbstmordstatistik von Männern an zweiter

Stelle rangiert. Und zwar handelt es sich dabei in den meisten

Fällen nicht um eine organisch bedingte Impotenz wie etwa
im Falle Hinkemann von Ernst Toller, sondern um eine solche
seelischer Art, die aber gerade deshalb nicht durch Einverleibung von
Hormon-Präparaten oder durch eine Verjüngungskur beseitigt werden

kann. Doch liegt kein Grund zum Verzweifeln vor, wie Dr.
Edmund Bergler, Assistent am Wiener psychoanalytischen Ambulatorium

in seinem Buche «Die psychische Impotenz des Mannes»
aufzeigt.

(Fortsetzung folgt.)



60 DER FR E I DENKER Nr. 8

II
Gelegentlich stossen wir auf begrifflich unscharfe Fassungen,

ja sogar auf Widersprüche, die dem sonst so gelehrten
und gescheiten Buche nicht zur Zierde gereichen. Seite 10

erklärt Jung, dass er von einem naturwissenschaftlichen Standpunkt

aus an die psychologischen Tatbestände herantrete.
«Ich enthalte mich daher jeder philosophischen oder
metaphysischen Betrachtungsweise.» Das ist nun aber sicher nicht
der richtige Standpunkt zur Prüfung der Frage nach dem
Verhältnis von Psychologie und Religion, da diese beiden riesigen

Tatsachenbeslände im Gebiet der Geisteswissenschaften
und nicht der' Naturwissenschaften beheimatet sind. So wundern

wir uns denn auch nicht, wenn Jung diesen
naturwissenschaftlichen Ausgangspunkt bald verlässt und die
Hauptuntersuchung ins Gebiet der Geisteswissenschaft, ja, entgegen
seinem festen Vorsatz, ins Gebiet der Philosophie verlegt. Und
wenn er Seite 22 schreibt: «Die Psyche ist existent, sie ist
sogar die Existenz selber: so ist das nicht mehr Naturwissenschaft,

wohl aber reine Metaphysik.
Vom methodologischen Standpunkt seiner Psychologie sagt

er aus: «Seine Wahrheit ist ein Tatbestand, kein Urteil. —
Die Idee ist psychologisch wahr, insoweit sie existiert.» Das
ist eine schlimme Verwechslung von Wahrheit ünd Wirklichkeit.

Eine Wahrheit ist nie und nimmer ein Tatbestand, eine
Wahrheit ist ein Urteil, eine Aussage über einen Tatbestand.
Und eine Idee, insoweit sie existiert, ist eben wirklich, aber
nicht wahr. Seite 12: «Ein Elefant ist wahr, weil er existiert.»
Nein, verehrter Herr Professor! Weil er existiert, ist der Elefant

wirklich, aber nicht wahr. Wahr oder falsch aber ist ein
Urteil, eine Aussage über den Elefanten.

Eine andere Ungenauigkeit; Seite 188: «Religiöse Erfahrung

ist absolut. Man kann darüber nicht disputieren.» Nein

^- gerade die Erfahrung selbst ist niemals absolut, gerade als

Erfahrung ist sie relativ und der Diskussion unterworfen. Das
müsste doch eigentlich der Empiriker Jung wissen. Aber der
religiöse Mensch erhebt den Anspruch, dass der Inhalt, der
Gegenstand, dass das intentionale Gegenüber seiner religiösen
Erfahrung absoluten Charakter habe. Soliegen, genau besehen,
die Dinge.

III.
Hier wollen wir darlegen, wie stark der berühmte Psycholog

und Menschenkenner sich bereits vom Christentum und
dessen Absolutsheitsanspruch, ja vielleicht überhaupt schon

von der Religion gelöst hat und auf unserem Boden steht. Das
soll geschehen an Hand einiger wörtlich aus dem Buch
übernommener Stellen :

P. 15: «Ich möchte deutlich machen, dass ich mit dem
Ausdruck Religion nicht ein Glaubensbekenntnis meine.» — «Man
könnte also sagen, der Ausdruck Religion bezeichne die
besondere Einstellung eines Bewusstseins, welches durch die
Erfahrung des Numinosum verändert worden ist.»

P. 82: «Ich muss zunächst erklären, dass ich niemals meinen

Glauben predige. Werde ich danach gefragt, so stehe ich
sicherlich zu meinen Ueberzeugungen, die nicht über das
hinausgehen, was ich für mein Wissen halte. Ich bin überzeugt
von dem, was ich weiss. Alles andere ist Hypothese, und
darüber hinaus kann ich eine Unmenge von Dingen dem
Unbekannten überlassen.»

P. 84/85: «Jedoch sind die christlichen Bilder, die ich
erwähnte (Gottmensch, das Kreuz, die jungfräuliche Geburt, die
unbefleckte Empfängnis, die Trinität usw.) nicht dem
Christentum allein eigentümlich. Sie begegnen uns ebenso oft in
heidnischen Religionen und ausserdem können sie spontan in
allen möglichen Variationen wieder erscheinen als psychische
Phaenomene, so wie sie in ferner Vergangenheit aus Visionen,

Träumen und Trancezuständen hervorgegangen sind.» —
«Das Dogma ist wie ein Traum, der die spontane und
autonome Tätigkeit der objektiven Psyche, des Unbewussten spiegelt.

— Der leidende Gottmensch dürfte mindestens 5000 Jahre
alt sein, die Trinität ist wahrscheinlich noch älter.»

P. 106: «Was man beinahe eine systematische Blindheit
nennen könnte, ist einfach die Wirkung des Vorurteils, dass
die Gottheit ausserhalb des Menschen sei.»

P. 108: «Es wäre ein bedauerlicher Irrtum, wenn jemand
meine Beobachtungen als eine Art Beweis für die Existenz
Gottes auffassen wollte. Sie beweisen nur das Vorhandensein
eines archetypischen Bildes der Gottheit, und das ist alles,
was wir, meines Erachtens, psychologisch über Gott aussagen
können.»

P. 113: «Leider leben wir unter modernen Verhältnissen,
wo alle letzten Dinge zweifelhaft sind, wo es eine Praehistorie
von ungeheurem Ausmass gibt, wo die -Leute sich der
Tatsache voll bewusst sind, dass wenn es überhaupt eine numi-
nose Erfahrung gibt, es die Erfahrung der Psyche ist. Wir können

uns nicht länger ein Empyreum vorstellen, das Gottes
Thron umkreist, und wir würden nicht im Traume daran
denken, Gott irgendwo hinter dem Milchstrassensystem zu
suchen.» ' M i" ' TH

P. 114: «Für den Empiriker besteht alle religiöse Erfahrung

in einem besonderen seelischen Zustand.»
P. 137: «So finden wir, dass es gerade sehr fromme Leute

sind, die besonders höllische Launen entwickeln, welche sie
für ihre Nächsten unerträglich machen.»

Verschiedenes.

Aus einer Buchbesprechung.

In der «Nationalzeitung» Nr. 298 ist ein neues Werk von A.
Attenhofen «Aus der Gedankenwelt Lessings» (Verlag F. Schuler,
Chur) besprochen, in der unter anderem zu lesen steht:

«Im zweiten Teil spricht Attenhofer besonders eingehend auch
noch von Lessings Stellung zur Religion. Für die heutige Zeit sind
diese Ausführungen etwas zu breit; eine Anzahl der
aufgeworfenen Fragen, Wunder, Offenbarungsglaube,

Unsterblichkeit der Seele, kümmern heute
geistige Menschen kaum mehr.» (Von uns gesperrt.)

Wir teilen die Ansicht des Rezensenten — nur die Theologen
wollen es nicht wahr haben.

Die Kirche in Spanien.
Nachdem der Bürgerkrieg in Spanien, dank der famosen Nicht-

intervention der Engländer und Franzosen und ebenso kräftigen
Intervention der Deutschen und Italiener — unter päpstlichem
Segen und Beistand — zu Gunsten Francos ausfiel, sind für die
Kirche wieder goldene Zeiten angebrochen. Die Jesuiten, die die
ehemalige republikanische Regierung des Landes verwiesen hatte,
sind wieder heimgekehrt und Franco-Spanien hat ihren ehemaligen
Besitz wieder hergestellt. Die Madrider Zeitung A. B. C. berichtet,
dass die Kirche wieder, wie ehedem, Hauptaktionär der Compania
Telefönnica nacional de Espana ist, die das ganze Telefonwesen in

Spanien beherrscht. Die Wochenschrift «Voice of Spain» meldet
ausserdem, dass die Jesuiten in Spanien in Handel, Verkehr und
Industrie ein Kapital von 6 Milliarden Peseten investiert haben.
Der kaufmännische Vertreter des Jesuitenordens, Senor Ruis Senen,
sitzt in mehr als vierzig Verwaltungsräten der wichtigsten
Unternehmen. Ein knallendes Beispiel von der Armut der Kirche, vom
Segen der Kirche, von der Nachfolge Christi, denn Christus hatte
nicht, wo er sein Haupt hinlegte! Anders die Jesuiten. P.

Ein kirchenrätliches Kreisschrelben

ersucht die Zürcher Pfarrämter, bei Taufen darauf zu dringen, dass

bei Taufpaten nur Angehörige der evangelischen Kirche angemeldet
werden und nicht, wie es hie und da geschehe, Andersgläubige und
Konfessionslose. Da sind die Konfessionslosen fein heraus, meint
die «Berner Tagwacht» Nr. 138, welche diese Notiz brachte.

Gewiss, diese konsequente Einstellung wäre nur zu begrüssen.
Jedoch sollte man dabei nicht auf halbem Wege stehen bleiben. Wir
würden vorschlagen, dass dieser kirchenrätliche Erguss sich ebenfalls
gegen die scheinheiligen «Proforma-Gläubigen» richtet. Aber es ist
halt schon so, wenn das liebe Geld klingelt, dann ist es eben mit der
Konsequenz vorbei. Dann nimmt der wohllöbliche Kirchenrat Steuern
und weitere Zuwendungen, ach so gern, nicht nur von sog. natürlichen
Personen, sondern auch von Aktiengesellshaften, Genossenschaften

usw., auch wenn diese mit Religion absolut nichts zu tun haben. Wie
stellt es in diesem Falle mit der Ehrlichkeit der Gesinnung, Herr
Kirchenrat? L. E.



Nr. 8 DER FREIDENKER 61

P. 151: «Die moderne psychologische Entwicklung führt
zu einem, viel besseren Verständnis dessen, woraus der Mensch
wirklich besteht. Zuerst lebten die Götter in übermenschlicher

Macht und Schönheit auf der Spitze schneebedeckter
Berge oder in der Dunkelheit von Höhlen, Wäldern und Meeren.

Aber in unserer Zeit scheint sogar der Gottmensch von
seinem Throne herabzusteigen und sich im alltäglichen
Menschen aufzulösen. Darum wohl ist sein Sitz leer.»

P. 161: «Ich erwarte von keinem gläubigen Christen, dass
er diesen meinen Gedankengängen, die ihm vielleicht absurd
erscheinen, wreiter folgt. Ich wende mich ja auch gar nicht
an die beati possidentes des Glaubens, sondern an jene vielen,

für die das Licht erloschen, das Mysterium versunken,
und Gott tot ist. Für die meisten gibt es kein Zurück, und
man weiss auch nicht genau, ob der Rückweg immer der bessere

ist. Zum Verständnis der religiösen Dinge gibt es heute
wohl nur noch den psychologischen Zugang.

P. 155: «Gott ist in Wirklichkeit die effektiv stärkste
seelische Position. Der schlechthin stärkste und darum ausschlaggebende

Faktor in einer individuellen Psyche erzwingt nämlich

jenen Glauben oder jene Furcht, Unterwürfigkeit oder
Ergebenheit, die ein Gott vom Menschen fordern könnte.»

P. 189: «Aber wras ist der Unterschied zwischen einer
realen Illusion und einer heilenden religiösen Erfahrung? Es
ist bloss ein Unterschied in Worten.»

IV.
Wer so spricht, kann nicht mehr zu den Christen gezählt

werden, er gehört zu uns. Genauer: Er gehörte eigentlich zu
uns, denn — und nun kommt das betrübliche Schlusskapitel
— Jung zeigt in der Auswertung seiner Einsichten eine
merkwürdige Inkonsequenz. Aengstlich klammert er sich an die
Worte «Gott» und «Religion», obwohl er sie aller ihrer
herkömmlichen Bedeutungsinhalte völlig entleert und die beiden
Ausdrücke — ganz im Gegensatz zu Barth — auf rein
psychische Fakten einschränkt. Er hat nicht die Kraft, mit dem
Inhalt auch das Wort, mit dem Herzog auch den Mantel
wegzuwerfen. Er glaubt nicht mehr an eine real existierende und
im Himmel thronende göttliche Persönlichkeit — aber er
spricht vom Atheismus als von einem naiven Irrtum. Er löst
«Gott auf in ein rein psychisches Faktum — aber er beklagt
den Irrtum des Psychologismus. Er weiss, dass das christliche
Dogma nicht wahr ist — aber er hat hier eben seinen ganz
eigenen Wahrheitsbegriff, denn er schreibt p. 189: «Gibt es
tatsächlich eine bessere Wahrheit über die letzten Dinge als
diejenige, die einem hilft zu leben ?» Hat er oben die Begriffe
wahr und wirklich verwechselt, so verwechselt er hier die
beiden Begriffe wahr und nützlich. Er wendet sich an die
modernen Ungläubigen und ist überzeugt, dass es für sie in
der religiösen Frage kein Zurück mehr gibt — aber er sieht
des modernen Menschen Rettung in der Rückkehr zum, im
Festhalten am christlichen Dogma. Er ist sich durchaus klar
über den rein illusionären Charakter dieses Dogmas, — aber
er schliesst seine Untersuchung mit dem Satz, dass nur
unvorsichtige Toren an diesem Dogma rütteln, nicht aber
Liebhaber der Seele.

Kurz: Er hält die Illusion für wertvoller als die Wahrheit.
Darüber könnte man mit ihm wie mit Nietzsche in guten
Treuen streiten solange, als man irrtümlicherweise in der Illusion

noch eine Wahrheit zu sehen glaubt und die Illusion als
solche noch nicht erkannt hat. Hat man aber die Wahl
zwischen erkannter Illusion und festgestellter Wahrheit, dann
bleibt keine andere Wahl als die Wahrheit. Warum das in
theologischen Fragen für die Herren Professoren nicht immer
pilt, darüber lese man mit Gewinn Schopenhauer. Für uns
gilt es! Omikron.

Was ist der Unterschied zwischen Volk und Pöbel?
Wenn der Pöbel glaubt oder tut, was den Herrschenden
gefällt oder nützlich scheint, so ist der Pöbel Volk; im
entgegengesetzten Falle das Volk Pöbel.

Ludtoig Feuerbach.

Erwiderung der Christian Science.
An die Redaktion des « F r e id e nk er » in Bern.

In dem Artikel «Gesundbeter und Christian Science» in
der Julinummer des «Freidenker » wird der Mary Baker Eddy
ein Grundsatz zugeschrieben, der sich in keiner ihrer Schriften

findet, und der ihrer Lehre widerspricht. Sie schreibt im
Lehrbuche «Wissenschaft und Gesundheit mit Schlüssel zur
Heiligen Schrift»: «Widerstehe dem Uebel — dem Irrtum
jeder Art — und er wird vor dir fliehen.» (S. 406.) «Erhebe
dich in der Stärke des Geistes, um allem zu widerstehen, was
dem Guten unähnlich ist.» (S. 393.) «Suchen genügt nicht. Ringen

befähigt uns einzudringen.» (10). — Dieses Lehrbuch ist
keine Bibel, auch keine «Spezialbibel », sondern ein
Kommentar. Hingegen braucht die Christian Science die Bibel,
und zwar die gleiche wie sie allen Christen bekannt ist, in
ausgiebigem Masse. Ein grosser Irrtum ist es, den Anhängern
dieser L«hre «totbeten» vorzuwerfen und zu behaupten, sie
beten, Gott möge Aerzte und Gelehrte mit dem Tode bestrafen.

Das hiesse, die Christian Science in ihr Gegenteil
verkehren. Es wird auch kein Beter auf der ganzen Welt, der
so betet, Erhörung finden; denn Gott ist nicht ein Komplice
von Verbrechern, sondern das unbeugsame Prinzip der
Gerechtigkeit. Die Ansichten darüber, wie sich der Mensch mit
dem auseinandersetzen solle, was er als Gott oder höchstes
Gesetz ansieht, sind sehr verschieden. Wir sind dankbar,
wenn jeder die Freiheit hat, diese Fragen nach bestem Wissen

und Gewissen in seinem Bewusstsein zu stellen und
abzuklären. Mary Baker Eddy schreibt: «Ich würde mit einem
Menschen ebensowenig streiten wegen seiner Religion als

wegen seiner Kunst.» (Miscellany S. 270.)

Meinrad Schnewlin
Christian Science Komitee für Veröffentlichungen

für die deutsch-sprechende Schweiz.

Nachschrift der Redaktion: Wir geben dieser Erwiderung
ausnahmsweise Raum, denn die das Freidenkertum kritisierenden

Blätter halten kein Gegenrecht. Warum sollten gerade
wir jene Toleranz üben, die man uns versagt? W. Schiess.

lieber die geistige Struktur des heuti¬
gen Durchschnittsmenschen.

(Ein Beitrag zur Neurosenlehre.)
Von Dr. med. //. S.

(Forlsetzung)

Ich habe diesen erkenntnistheoretischen Materialismus
genauer ausgeführt, da seit Kant ein neuer Versuch gemacht
worden ist, die Religion zu retten, und zwar als «Gefühl», d. h.

als Auch-Erfahrungstatsache. Schleiermacher nannte sie z. B.

«Gefühl des Unendlichen». In diesem «Unendlich» erkennen
wir aber sofort wieder einen jener zu blassen, verwirrenden
Begriffe; es gibt, wie wir sahen, keine «Gefühle», sondern

nur «Gefühltes», und zwar mittels eines unserer Sinnesorgane,
wobei meistens durch ein anderes eine Bestätigung erfolgt.
Aber bei diesem Gefühl /Göll können wir weder ein zuständiges

Sinnesorgan bezeichnen, noch erfolgt irgend eine
Bestätigung durch die übrigen Sinne. Feuerbach war denn auch
der erste, der nicht mehr fragte, gibt es einen Gott, sondern
bereits einen Schritt weiterging, indem er untersuchte, wie
der Mensch überhaupt zu diesem Begriff «Gott: kam. Er hielt
aber noch irrtümlich den «Wunsch für den Vater des Gedankens»,

während eigentlich bereits Hume den Furchtcharakler
der Religion erkannt hatte. Religion ist nämlich nach den
Begründern dieses wissenschaftlichen oder genauer historischen
Atheismus La Mettrie, Holbach, Helvetius, Voltaire und Nietzsche

als eine «Erfindung der Könige» entstanden. Wenn wir


	C.G. Jung und die religiöse Frage

