Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)
Heft: 7
Rubrik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NT. 7 DER FREIDENKEK 51

des Almosens Gotlesliebe. Schon aus dieser Definition geht
hervor, dass ein Mitleid, das bloss dém sinnlichen Vermogen
entspringt, obgleich nicht zu tadeln, doch nicht die Wiirde des
sittlichen Aktes besitzt, dass also ein grosser Unterschied be-
steht zwischen der vielgepriesenen Humanitdt unserer Tage
und der Gottesliebe, die zum Almosen antreibt.»

Viele, vor allem jene, die die materielle und geistige Armut
erkannt und an sich selbst erfahren haben, werden sich die
Frage nach dem Warum gestellt haben. Im Chor fragen sie:
Warum sind wir, ausgerechnet wir, von Gott und damit vom
Glitck so vollig verlassen? Und mit der .Gefiihllosigkeit, resp.
mit der Lust des sich am Opfer festsaugenden Blutegels ver-
weist die Kirche, vor allem wieder die katholische, auf das
gotlliche Naturgesetz, das «gebietet, den Nichsten, der mit uns
durch die Bande der gemeinsamen Natur verkniipft ist, zu lie-
ben wie uns selbst usw. Dasselbe (das Naturgesetz. Der Verf.)
geht hervor aus dem Zwecke des Eigentums. Eigentum und
Gebrauch der zeitlichen Giiter sind zu unterscheiden, obgleich
ersteres demjenigen ausschliesslich gehort, der es rechtmiissig
erworben, so ist es doch so zu gebrauchen, wie es die von Gott
gewollte Uebertragung bezweckt: und diese will, dass dem
Bediirftigen von dem Ueberfliissigen, aus dem uns nicht Noti-
gen, mitgeteilt werde. Dies fordert auch das Wohl der mensch-
lichen Gesellschatt. Nachdem in ihr Ungleichheii des Besilzes
und der Lebensgiiter besteht, so kann der daraus entspringen-
den Not nur durch Erfiilllung dieser Pflicht (der Almosen-
pflicht. Der Verf.) abgeholfen (und so die soziale Frage gelost)
werden.» Ein sprechendes Beispiel dieses gottlichen Natur-
gesetzes von der Uebertragung des Ueberfliissigen an den Be-
diirftigen ist die Zerstérung von unermesslichen Mengen von
Weizen, Kaffee und Baumwolle in Amerika, zu einer Zeit, da
‘Millionenheere von Arbeitslosen in der grossten Diirftigkeit
lebten. Ein Preisfall dieser Giiter hiitte den Almosenrittern
und Wohltitigkeitshyinen die Konjunktur verdorben, somit
es im Einklang zum' kirchlichen Naturgesetz stand, diesen
«Gottessegen» im Meer zu versidufen. Der Papst hat hier kei-
nen Protest erhoben oder auch nur versucht, seinen angeb-
lichen Einfluss geltend zu machen! =

Es hat fiir uns keinen Sinn, aus dem Wust der Kirchen-
biicher und -Lexikon noch mehr der krausen Begriindungen
des Naturgesetzes, d. h. des katholischen Naturgesetzes, anzu-
filhren, denn eine wie die andere widerspricht dem gesunden
Menschenverstand. Wir gelien mit den Theologen nicht auf das
hohe Seil, geschweige denn in den Himmel. Beweiskriftiger
als ihre geistigen Purzelbdume sind die Tatsachen, lehrt doch
die Kirche selbst: an ihren Friichten sollt ihr sie erkennen.

Man braucht die von der Kirche gehegte und gepriesene
paupertas spiritus nur einigermassen abgestreift zu haben, um
zu erkennen, dass der Nutzen, den die Kirche aus dem von ihr
gelehrten «Naturgesetz» zieht, weit grdsser ist als derjenige,
den ihr irgend eine andere Gesellschaftsordnung abzuwerfen
vermochte. Die ganze Enzyklika «Summi pontificatus» Pius’ XII.
trieft von diesem gottlichen Plane, der im katholischen Natur-
gesetz verankert ist und um den die Kirche in der gegenwirti-
gen Zeit des Umbruchs so sehr bangt. Zuriick zur gottgewollten
Almosenherrschaft und Almosengesinnung, das ist der Sinn
der ganzen Enzyklika. Diese Verfassung kommt denn auch in
den Schlussworten des Papstes voll zum Ausdruck, wenn er
die ehrwiirdigen Briider zum Gebet ermahnt und ihnen zuruft:
«Vergesset auch nicht, durch wahren Bussgeist und wiirdige
Werke der Busse euer Gebet angenehmer zu gestalien in den
Augen’ dessen, «der Stiitze ist allen, die stiirzen, und der alle
Gebeugten aufrichtet.» *) (Vom Verfasser gesperrt.) Die wiir-
digen Werke sind die Almosen, mit denen die Kirche die so-
ziale Frage zu losen vorgibt. Gebt Almosen, denn wer hetet
und Almosen gibt, gibt mehr und ist Gott (lies der Kirche) an-
genehmer als jener, der nur betet oder der im stillen Kidm-
merlein vor einem imaginiiren Gott auf den Knien liegt.

Wir sagten bereits, dass die Sorge um dieArmen dem religio-
sen Dienst gleichgestellt wurde und es heute noch wird. Diese
Gleichstellung stellt nicht nur der sozialen Gesinnung, sondern
vor allem auch der kirchlichen Rechenkunst das denkbar beste
Zeugnis aus. Wem um sein Seelenheil bangt, der weiss seine
Gebete durch gute Werke angenehmer zu gestalten, der gibt
Almosen fiir die Armen, wihrend die Kirche ihrerseits durch
ihre Armenpflege die Armen wiederum an sich zu fesseln
weiss. Wir wissen zwar nicht, wie der heutige Satz ist, der von
den empfangenen Almosen der kirchlichen Armenpflege zu-
fliesst, doch diirfte dieser — Belehrung und Beweise von seiten
der Kirche vorbehalten — nicht wesentlich grosser sein als
derjenige, der vom Konzil in Aachen, im Jahre 817 beschlossen
wurde und besagte, «dass von jedem den Kirchen oder den
Ménchen zugeflossenen Almosen der zehnie Teil fir die Ar-
men aufgewendet werden solle.» Mit den der Kirche verblei-
benden neun Zehnteln werden «die Krieger Christi erniihrt,
die Kirchen ausgeschmiickt> und — der Kirchenschatz, den
einzigen, den die Motten nicht fressen, vermehrt. Wer dieses
Verhiiltnis 1:9 betrachtet, dem wird nach Adam Riese klar,
wieso die, Kirche an einer Almosen-Weltordnung interessiert
ist und sie «verniinftig-sittlich» nennt. Es -wird uns aber auch
ohne die Kenntnisse der hoheren Mathematik versténdlich,

3) Pius XII: Summi pontificatus. Rex-Verlag, Luzern 1939, S. 29,

bleibenden Verrenkungen zuzogen. Von dem dabei entstehenden
Geriiusch ganz zu schweigen. Vielleicht iibertrug man es im Radio
des iiberfallenen Landes, ich weiss es nicht, aber wenn schon, so
musste das arme Volk erkennen: die Welt lisst uns nicht im Stich!

Und auch das iibliche Drum und Dran war einfach hinreissend.
Ich tanzte ausdauernd, ich tanzte die ganze Nacht hindurch, ich
opferte meine ganze Nachtruhe der Hilfeleistung fiir das bedriingte
Brudervolk, und als ich am Morgen tieferschopit ins Bett stieg, ge-
schah es im trostlichen Bewusstsein vollbrachter Menschenpflicht.

Wie werden die sich iiber meinen ertanzten Fiinfliber freuen!

Wir denken eigentlich zu wenig nach iiber die dankbaren Ge-
fiihle, die unser Opfertanz bei den Beschenkten auslést. Wir sollten
schon aus dem Grund viel mehr dariiber nachdenken, weil ja auch
wir nie wissen konnen, wann. .. aber das sage ich lieber nicht.
Vonwegen der Neutralitiit. )

Ich meine bloss so.

Und iibrigens werden jetzt auf der ganzen Welt Bille abgehalten
fir die Opfer sich bedroht fiihlender Grofstaaten, Ich fithle mich in
guter Gesellschaft. Eigentlich habe ich auch gar nicht von dem reden
wollen. Ich wollte bloss davon reden:

Wenn beispielsweise, was ja nicht anzunehmen ist. nicht wahr,
aber man weiss eben doch nie, und wer will heute etwas voraus-
sagen, also wenn beispielsweise ... wie sag ich es nur ... voraus-
geselzt also, dass beispielsweise. . ."

- wiire es da fiir uns nicht auch trostlich, zu wissen, dass
zur Linderung unserer Not die Welt in hingebungsvollem (’)pfbrsiun
tanzen wird? . Jakob Stebler.

Verschiedenes.

Kulturbild,

Das «Berner Tagblatt> bringt im Extrablatt Nr, 13 vom 17. Miirz
eine Photographie, die unsere zeitgenossische Kultur treffend veran-
schaulicht. Die Erklirung zu diesem Kulturbild lautet: Am Jahres-
tag der heiligen Franziska segnel ein Bischof in Rom Molorfahrzeuge
aller Arl, Taxis, Camions, ja sogar Tanks.

Aber trotzdem glauben die Katholiken noch an die Friedens-
mission ihres Papstes, in dessen Niihe noch solcher Zauber getrieben
wird. Solange eine Kirche Walfen segnet, ist von ihrem Einfluss auf
einen Frieden nicht viel zu erwarten. Wer den Frieden in einem Tank
zu bringen hat, der wird ja schon gut tun, wenn er den kirchlichen
Segen gleich auf seinem «<Kasten» hat, denn er weiss ja nicht, ob
er noch zuriick kommt. Wohl bekomm's ihnen, dieser Segen, den
Spefidern des Segens wie den Gesegneten,

Im englischen Parlament.

The Literary Guide, London, April 1940, entnimmt einem
Parlaments-Bericht folgende ergotzliche Historie:

«Dr, Lillle bittet den Premierminister, sich mit den Kirchen-
fithrern in Verbindung zu setzen, damit sie einen Betlag festlegen, um
gemeinsam Gott zu bitten, «den Krieg durch die Unterwerfung des
Feindes zu einem schnellen Ende zu fithren und einen Geist der



52 DER FREIDENKER

; Nr. 7

warum die Kirche die staatlich organisierte Armenpflege ab-
lehnt und dieser die «Wiirde des- sittlichen Aktes» abspricht.
Die staatliche Armenpflege gribt der Kirche in zweifacher Weise
das Wasser ab: fiirs Erste geht sie ihres Almosenanteils ver-
lustig und fiirs Zweite ist die dem Armen verabfolgte Unter-
stittzung eine reichlichere und I6st ihn somit aus der kirch-
lichen Abhéngigkeit. Aus diesen Griinden wiinscht die Kirche,
dass die Armenpflege wieder ganz an sie delegiert werde, was,
um in der Sprache der Gldubigen zu sprechen, der «Herr» ver-
hiiten moge. Wenn schon eine Armenpflege notwendig ist,
dann soll sie Sache des Staates, resp. der Gemeinden, sein
Wenn es in der staatlichen Armenpflege auch nicht ohne
gelegentliche Harten und Krinkungen geht, so hat doch diese
Unterstiitzung nicht den Almosengeruch, der den kirchlichen
Gaben anhaftet. Wer sich das Seelenheil weiterhin von der
Kirche durch Almosen erkaufen will, dem bleibt dies, trotr
staatlicher Armenfiirsorge unbenommen. Es ist uns auch nicht
bekannt geworden, dass die Kirche Almosen abgelehnt hitte
mit dem Hinweis auf die staatliche Armenpflege! )

«Wenn die Not beten lehrt, so ist das ein Segen.» Dieser
Ausspruch tat der Bischof von Basel und Lugano, Dr. Fran-
ziskus von Streng in einem neulichen Hirtenschreiben zum
Herz Jesu-Fest. Wir sind dariiber nicht sonderlich erstaunt,
denn der Gedankengang ist christlich. Wie man den Satz
variert, behilt er die christliche Prigung: Die Not wird zum
Segen, denn sie lehrt beten oder Beten lernt man in der Not,
folglich ist die Not ein Segen. Die Kirche vergisst leider zu
sagen, wessen Segen die Not wird. Die Not ist das Element, in
dem die Kirche am besten gedeiht. Auch Pius XII. deckt die
bischofliche Ansicht, wenn er in seiner vorzitierten Enzyklika
sagt: Die Not der Gegenwart ist eine Rechtfertigung des
Christentums, wie sie erschiitternder nicht gedacht werden
kann. Auf einem gigantischen Gipfelpunkt widerchristlicher
Irrtiimer und Bewegungen sind aus ihnen unsagbar bittere
TFriichte gereift, und diese sprechen ein Verdammungsurteil,
dessen Wucht jede blosse theoretische Widerlegung iibertrifft.»

Wenn der Papst in der Not der Gegenwart eine Rechtferti-
gung des Christentums sieht, so spricht er, was wir verstehen,
im Interesse der Kirche. Wir Freidenker teilen seine Ansicht
nicht. Wir sagen vielmehr: Die Not der Gegenwarl ist eine
Anlklage des Christenlums, wie sie erschiilternder nicht gedach!
werden lkann. Die bittern Friichte, die gereift sind, sind die
Friichte der christlichen Weltordnung, des vom Christentum
gelehrten «gottgewollten Naturgesetzes». Wenn diese Friichte
ein Verdammungsurteil sprechen, dann fillt es — wie son-
derbar — auch zu */i» der Kirche zu. Damit das Gesagte
nicht nur theoretische Widerlegung bleibe, verweisen wir kurz

auf einige Tatsachen. Der Gldubigen Gedichtnis ist kurz, so
dass man sie nicht oft genug an die Tatsachen erinnern kann.

Dass Adolf Hitler seine Macht der katholischen Kirche
verdankt, haben wir schon oft gesagt. Das Millionenheer der
Arbeitslosen, das dank dem christlichen Naturgesetz und trotz
angeblich sozialistischer Regierung nicht wieder in dén Arbeits-
prozess aufgenommen werden konnte, schien durch die Not
das Beten nicht zu erlernen. Vielmehr bestand die Gefahr der
Bolschewisierung. Also holten sich Kirche und Kapital den
Retter aus der Versenkung, den Nationalsozialismus, in dem
sie das Bollwerk gegen den Kommunismus feierten. Mit einem

Jinquisitorischen Fanatismus zog dieser gegen alles, was sozia-

listisch-bolschewistisch-jiidisch anriichig war und Kirche und
Kapital glaubten bereits neuen Wind in den Segeln zu haben.
Man gewihrte Hitler den totalitiren Staat zu schaffen, in
der Absicht und Erwartung, dass die ebenso totalitire Kirche
den Nationalsozialismus ablésen wiirde. Damit war nichté,
denn die Kirchenfiirsten fielen aus den Wolken, als Hitler
mit Stalin das Freundschaftsbiindnis schloss. — In Italien
wuchs das Heer der Arbeitslosen trotz Faschismus und
Riistungskonjunktur. Wie diese Hungernden loswerden? Auf
der Suche nach Lebensraum entdeckte man Abessinien. Unter
der moralischen Verurteilung der ganzen Welt, aber wohlver-
sehen mit dem Segen der Kirche, siegten die Italiener und
errichteten das Imperium. Dann kam es auf Anstiften der
Kirche zum Bruderkrieg in Spanien, Dank der Intervention
von Italien und Deutschland, und Dank der Nichtinterven-
tion von Frankreich und England, wurde der pépstliche Segen
wirksam. Franco gewann das Ringen. Und von da ab folgte
Schlag auf Schlag. Was wir heute erleben ist nichts weiter
als die Folge von Entwicklungen, die ihre primire Ursache im
christlichen Naturgesetz, in christlichen Irrttimern und Irr-
lehren haben.

Wir leben heute in einer Zeit, die, wenn nicht alle Zeichen
triigen, nur mit der franzosischen Revolution verglichen
werden kann. Was der letzte Weltkrieg nicht zu schaffen
vermochte, das wird der zweite Weltkrieg vollenden. Die
Almosenwelt, diese Welt der gleissnerischen Barmherzigkeit,
sie fillt in diesem Krieg zusammen. Ob uns solche Gedanken
nahe liegen oder nicht, wir konnen und diirfen vor den Tat-
sachen nicht die Augen verschliessen. Was wir erleben ist
ein ideologischer Krieg, ist der Kampf von zwei Geisteswelten.
Der Gotze Gold, der sich die Welt und den Menschen untertan
machte, er wird besiegt vom Menschen und seiner Arbeit. In
unsern Tagen wird das Exempel statuiert fiir die Behauptung,
die Voltaire 1694—1778 — lange vor Hitler — tat: «La richesse

Briiderlichkeit und des Wohlwollens zu pflanzen unter den Nationen
der Erde, damit sie niemehr den Krieg suchen.»

Mr. Chamberlain versprach, dass der Antrag zu gegebener Zeit in
Erwiigung gezogen werde. «<Ich denke nicht, dass die Zeit dafiir
jetzt schon gekommen ist», fiigte er bei.

Mr. Thurtle: Will der Premierminister nicht vorerst die Fiihrer der
kimpfenden Einheiten um ijhre Ansicht iiber die Niitzlichkeit der
vorgeschlagenen Biltaktion befragen? (Gelichter.)

Kriegszeit und Gotteswort.

«(Eing.) Eben ist No. 12 dieser Predigtsammlung bei der Evan-
gelischen Buchhandlung an der Schifflinde erschienen. Es handelt
* sich um die Predigt iiber Lazarus und den reichen Mann, die Pfarrer
D. Ed. Thurneysen am 26, Mai im Miinster gehalten hat. Die Predigt
redet von dem Christus, der in seiner grossen Barmherzigkeit fiir
den armen Lazarus ein fiir allemal Partei ergreift, der aber auch
nicht das Verderben des reichen Mannes will und ihn darum zur
Umkehr ruft. Es gibt jetzt nicht wenig Menschen, die den ‘Wilnsch
aussprechen, man mochte sich doch zusammentun und ein Wort, eine
Botschaft in letzter Dringlichkeit an die Menschheit am Abgrund
ergehen lassen. Wenn es jetzt ein dringliches Wort gibt, dann ist es
dies: «Barmherzigkeit». Niichtlicher Kanonendonner kiindet uns jetat
an, wie wahr es ist, dass «mitten wir im Leben sind, von dem Tod
umfangen». Diese Predigt sagt mehr. Sie sagt diesem <todum-
fangenen» Geschlecht, dass es die grosse Barmherzigkeit Gottes ist,
die uns, ja, uns umfingt auch in der Sterbestunde. Wer sollte da
nicht aufhorchen? W.L.»

«+ So etwas bringt die Nat. Ztg. Nr. 272. Ja — wer sollte da nicht
authorchen! — Ringsum auf der ganzen Welt ist Mord. Grauenhafter,
gemeiner Mord. Nach den raffiniertesten Regeln menschlicher Errun-
genschaft werden die gesiindesten der Menschen im Kugel- und
Bombenregen zerfetzt und unter Tanks erbarmungslos zermalmt,
withrenddem im gleichen Augenblick fiir Unheilbare, Kriippel, geistig
Tote in ihren Anstalten Evakuierungsmassnahmen getroffen werden.
Diese armseligen Kreaturen sollen dem Staate erhalten bleiben. Da
zeigt sich die Barmherzigkeit in reinster Bliite. Die anderen,
Gesunden, werden der <grossen Barmherzigkeit> Gottes empfohlen.
Es muss wunderbar sein fiir das im Stacheldraht, in den Kriegs-
greueln krepierte <Todumfangene Geschlecht», zu wissen, dass das
die grosse Barmherzigkeit Gottes ist! — L.E.

Dichtung oder Wahrheit?

Angelica Balabanoff erzéhlt in ihrem neuesten Buch «My life as a
Rebels (Hamish Hamilton, London 1938), dass anliisslich des Vortrags
eines italienischen Geistlichen, Benito Mussolini als Gegner auftrat.
Zu Beginn seines Referates bat Mussolini jemand aus der Zuhbr-er-
schaft, ihm die Uhr zu leihen. Nachdem sich Mussolini in eine
dramatische Hitze gesprochen hatte, rief er aus: «Ich gebe G{)H genau
fiinf Minulen Zeil, mich zu erschlagen. Wenn er mich innerhalb
dieser Zeit nicht strafl, existiert er nichl.» Angelica Balabanoff war am
Vortrag nicht zugegen, will jedoch von diesem Vorfall durch einen
Brief Kenntnis erhalten haben. Dies war im Jahre 1904 und Mussolini
20 Jahre alt. The Lilerary Guide, London, March 1940.



	

