
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 7

Artikel: Das Almosen

Autor: Leox

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tJSJJW«.

ZÜRICH, 1. Juli 1940. DER Mr. 7 - 23. Jahrgang.

FREIDENKER
ORQAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. jeden Monats

Redaktion:

Transitfach 541 Bern
;iiiiiiiii

iiiiiiii||

Die Menschen sind den Läusen näher als
den Göttern.

-Roda Roda.
i

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5. —

sämtliche AdressUnderungen und
Bestellungen sind zu richten an die
Geschäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
Zürich-Hauptbahnhof.Postch. VIII. 26074.

INHALT: Das Almosen. — Ueber die geistige Struktur des heutigen Durchschnittsmenschen. (Fortsetzung.) — Alles schon da¬

gewesen! — Die chrisll. Kirche und die Schlaugen. — Gesungbeter und Christian Science. — Ortsgruppen .— Feuilleton :

Es ist köstlich zu wissen. — Verschiedenes,

CD

CD

*S

3

Das Almosen.
Siebenfach sind die Werke der Barmherzigkeit: Hungernde

speisen, Durstige tränken, Nackte bekleiden, Fremde
beherbergen, Kranke besuchen, Gefangene trösten, Tote begraben.
Wo, wenn nicht in der unsern, «der besten der möglichen Welten»

— wie Leibniz meinte — wäre mehr Gelegenheit geboten,
die Barmherzigkeit in siebenfacher Weise zu betätigen? Vor
kurzem veröffentlichte die Presse einen Aufruf des Internationalen

Roten Kreuzes, aus dem hervorgeht, dass der am 10i Mai
mit aller Heftigkeit entbrannte Krieg bereits über 5 Millionen
Menschen entwurzelt hat. Heute ist die Zahl der Flüchtlinge
um ein Mehrfaches grösser. Millionen Menschen- fliehen vor
den Greueln des Krieges in ein dunkles Nichts!

Dieser Flüchtlingsstrom, der sich durch die Frühlingslandschaft

Frankreichs wälzt, ist grösser als die Gesamtbevöikerung
der Schweiz. Mannigfache Hilfe von Seiten derjenigen, die
bisher von den Grauen des Krieges verschont geblieben sind,
tut not, also auch von uns Schweizern. Wir zweifeln denn auch

nicht, dass das Schweizervolk diesen Hilferuf des Roten Kreuzes

erhört und zur Linderung des grössten Elendes beiträgt,
was in seinen Kräften steht. Auch wir Freidenker werden
niclit abseits stehen, eingedenk des grossen Vorbildes, das wir
im Freidenker Fridtjof Nansen haben, der im letzten Weltkrieg
zum Segen von Millionen gewirkt hat. Wenn wir es ihm, dem
grossen Nansen, auch niclit gleichtun können, so werden wir
doch im Kleinen das tun, was wir vermögen. Es ist primitive
Menschenpflicht, diese grauenhafte Not, die wir glücklicherweise

bisher nur vom Hören-Sagen kennen, zu lindern.
Neben dieser primitiven Mensehenpflicht gibt es aber noch

eine andere Pflicht, von der uns keine Barmherzigkeit
entbindet: die geistige Pflicht, über die Ursachen dieser Leiden,
deren die Welt heute voll ist, nachzudenken. Wer dem durch
den Krieg geschaffenen Elend steuern will durch blosse Gaben
der Barmherzigkeit, durch Almosen, ohne sich aber geistig mit
der Frage nach dem Warum und Wozu abzugeben, der
gleicht etwa jenem Einfältigen, der das Korn in einen nahtlosen

Sack scheffelt. Wer hinter all diesem grauenhaften
Geschehen und namenlosen Elend nichts weiter sieht, als eine
Strafe Gottes oder eine Bösartigkeit Hitlers, dem ist allerdings

nicht zu helfen. An dieser Sorte des homo sapiens wird
auch ein zweiter Weltkrieg ohne den Dämmer einer Erkenntnis

vorübergehen. Wer das Heil der Welt von Barmherzigkeiten

und Almosen erwartet, der verdient kein besseres Los,
als dass auch er früher oder später an sich selbst erfährt, wie
die gepriesenen Barmherzigkeiten schmecken.

Wozu wurden die vielen Millionen Opfer an Menschenleben
im letzten Weltkrieg gebracht? Angesichts der heutigen
Tatsachen wohl nur dazu, damit die Rüstungsindustrie sich
bereichern konnte. Aber die Schuld fällt nicht alleine auf die
Rüstungsindustrielleu. Ein Volk, das eine Rüstungsindustrie
zulässt, muss gewärtig sein, dass diese Industrie gelegentlich
für Absatz, d. h. für einen Krieg, besorgt ist. Die Armut und
der Tod der Vielen, sie erhöhen die Bankkonten und den
Einfluss der Wenigen. Der Einzelne, das Volk, dessen Reichtum
nicht nur in der materiellen, sondern vor allem in der geistigen
Armut besteht, hat nichts gelernt, solange seiu Trost über
verlorenes Leben und zerstörtes Gut der fatalistische Glaube an
das Schicksal oder an Gottes unerforschlichen Ratschluss bleibt.
Dumpf und stumpf nehmen die Menschen hin, was ihnen von
Interessenten, die sich frevelhaft mit einem Gott identifizieren,
diktiert wird. Gottes uuerforschlicher Ratschluss findet einen
ganz erforschlichen Niederschlag in den Bankbüchern!

Wir bezweifeln allen Ernstes, dass der moderne, totale
Krieg, die Menschen endlich von der Sinnlosigkeit kriegerischer

Unternehmen zu überzeugen vermag. Wir haben gute
Gründe zu dieser Annahme, denn um zu dieser Erkenntnis zu
gelangen, bedarf es mehr als einer gelegentlichen Anstrengung
im Sinne der siebenfachen Barmherzigkeit. Es bedarf
darüber hinaus einer geistig-sittlichen Bemühung, um zu
verhüten, dass es überhaupt Hungernde, Dürstende, Nackte.
Fremde und Gefangene gibt. Die sieben Barmherzigkeiten
müssen durch eine gerechtere Weltördnung abgebaut werden
auf zwei — nicht Barmherzigkeiten — sondern Menschlichkeiten,

die naturbedingt sind, d. h. auf die Menschlichkeil
gegenüber den Kranken, die zu pflegen, und gegenüber den
Toten, sie zu begraben sind. Weg mit diesen widrigen
Barmherzigkeiten, mit diesen Almosen. Wir halten es durchaus
mit Friedrich Nietzsche, der in seinem Zarathustra sagt: Wahrlich,

ich mag sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in
ihrem Mitleiden: zu sehr gebricht es ihnen an Scham.

Wohlverstanden, wir predigen weder die Hartherzigkeil,
noch die Lieblosigkeit, noch die Gefühllosigkeit, wie es uns
kirchliche Kreise nachreden. Wir besitzen im Gegenteil so

viel Liebe und Gefühl zum Menschen, dieser geplagten Kreatur,

dass wir uns, unbekümmert um Verruf und Anfeindung,
mit aller Energie jeder Ausbeutung von Gefühlen zugunsten
von Dunkelmännern und Beutemachern widersetzen. Wir
bekämpfen die absichtliche und systematische Irreleitung von
Gefühlen und au sich edlen Regungen zu egoistischen Zwecken



50 DER FREI DENKER Nr. 7

gewisser Kasten. Nicht jener hat nach unserem Dafürhalten
Gefühl, der sich vor einem Kruzifix in Verrenkungen windet,
oder der vor einem feisten Pfaffen auf den Knien liegt und
seine paupertas spiritus, seine geistige Armut, dokumentiert.
Aus Liehe zur Menschheit, aus. Mitgefühl zu allen geistig
und materiell Leidenden müssen wir gefühllos werden und
das bekämpfen, was manchem- hoch notwendig erscheint und
vielen noch nützlich ist. Wo sind jene Gerechten, die bereit
sind, mit ihrem Christentum im Sinne Christi — nicht der
Kirche — ernst zu machen?

Das Christentum war ursprünglich eine Bewegung der
Armen. Ihre Zahl war beträchtlich, denn der Boden von Judäa,
auf dem das Christentum wuchs, war karg und liess dem Wohlstand

einen geringen Spielraum. Das Christentum — ob es

von Christus gelehrt wurde, oder von andern idealgesinnten
Menschen, ist in diesem Zusammenhang gleichgültig — war
nichts weiter als eine Selbsthülfe-Organisation, die in einem,
wie die Kirche sagt, «wahrhaft idealen Kommunismus» gipfelte.
Dieser Kommunismus der ersten Christen war aber wesentlich
verschieden vom zeitgenössischen Kommunismus, denn er
verneinte das Eigentum nicht prinzipiell. Den Anhängern wurde
nicht die irdische, sondern die himmlische Gerechtigkeit ver-
heissen. In dieser Hoffnung lebten sie mit dem Wenigen, das

sie hatten, ohne jegliche Begehrlichkeit. Die Christen in
Jerusalem «hatten aus freien Stücken und olme prinzipielle
Verneinung des Eigentums, ihre Habe zu der Apostel Füssen
gelegt, auf dass keiner unter ihnen Mangel leide. Sie betrachteten

sich eben auch in wirtschaftlicher Hinsicht als eine grosse
christliche Hausgenossenschaft, als eine in dem unsichtbaren
Haupte Jesus Christus und dessen sichtbaren Stellvertretern.
den Aposteln, geeinte Familie.» 1)

Darf es uns da wundern, dass es in dieser «christlichen
Hausgenossenschaft» welche hatte, die sich diesen «idealei
Kommunismus» zu egoistischen Zwecken zunutze machten?
Erleben wir nicht in der Gegenwart immer wieder das gleiche
Schauspiel? Werden nicht heute noch die wirtschaftlichen,
sozialen und religiösen Ansichten von einigen Wenigen zum

eigenen Vorteil ausgenutzt: Wir meinen die Bonzen! Wo Aas

liegt, da finden sich auch die Geier ein! Hierin macht nicht
einmal die Freidenkerbewegung eine Ausnahme, wie das
Beispiel in Deutschland gezeigt hat. Aber während die Bonzen des

täglichen Lebens, die politischen und wirtschaftlichen Bonzen,

nur den Nymbus eines Politikers, eines Fachmannes, eines

') Wetzer und Weltes Kirchenlexikon, Freiburg Brsg. 1882,
Abschnitt Armenpflege, Band 1, S. 135G.

Feuilleton.

Es ist tröstlich zu wissen

War ich da neulich an einem Ball, einer hochfeudalen
gesellschaftlichen Angelegenheit.

Ich besuche Bälle sonst grundsätzlich nie,, einesteils weil mir der
Rummel zuwider ist, und andernteils weil ich tanze wie ein schlecht

erzogener Mehlsack.
Mit diesem Anlass aber hatte es eine besondere Bewandtnis. Es

war kein gewöhnlicher Ball. Es war ein Tanzvergnügen, das zu
besuchen man aus rein menschlichen Gründen verpflichtet sich fühlte.

Der Reinertrag floss nämlich einem Komitee zu, und dieses
Komitee verwendete ihn zur Hilfeleistung an einen europäischen
Kleinstaat — ich weiss nicht mehr genau um welchen es sich
handelte, aber es sind ja deren so viele, so dass man sich nicht mehr
ohne weiteres auskennt — der herkömmlicherweise von einem
mächtigen Nachbarn überfallen worden war, und dem man deswegen
zuhilfe kommen musste.

Gerüchtweise verlautet zwar, der betreffende Kleinstaat hätte
die Hilfeleistung lieber in Forin von Kanonen gesehen, aber weil
es gegenwärtig so wenig Kanonen in der Welt gibt, liess sich das
nicht bewerkstelligen. Uni aber dennoch seinen guten Willen zu
zeigen und um nichts unversucht zu lassen, das arme Volk zu retten,
tanzte man.

Das Tanzen ist noch nicht neutralitätswidrig.

Spezialisten oder gar eines Sachverständigen v um ihr Haupt
tragen, hatten es die Bonzen der urchristlichen Gemeinde
verstanden, den Nymbus des Göttlichen um ihr Haupt zu legen.
Sie alleine wussten um göttliche Dinge, um Gottes unerforscht
liehen Ratschluss. Sie wussten den Glauben und die Hoffnung
an ein besseres Jenseits und vor allem den Glauben an ihre
eigene göttliche Mission bis auf den heutigen Tag wachzuhalten.

Sie verstanden es, das Unmögliche wahr zu machen: Sie
stempelten die Armut zur Tugend — weil sie ihnen nützlich
war. Christus, so sagten und sagen sie, ist das vollkommenste
Muster der Armut und aller Tugend. Die äussere Armut ist
aber nach der Kirche Lehren noch nicht die Vollkommenheit
im Sinne Gottes, sondern nur ein Mittel, um diese Vollkommenheit

zu erlangen. Die Theologen möchten aber, statt ihrer
salbungsvollen Betrachtungen über die Armut, einmal die
Armen selbst befragen, ob sie die Armut je als Tugend, oder als
besondere Gabe Gottes empfunden haben. Das tun sie aber
aus durchsichtigen Gründen nicht.

Der urchristliche Kommunismus liess sich aber auf die
Dauer nicht halten. Mit dem Zunehmen und der Ausbreitung
der Gemeinden erblasste er. Die Armen waten Legion und
alle wollten an der Hoffnung und der Brüderlichkeit, die das
Christentum lehrte, teilhaben. Was auch der Grund zur
Aufgabe dieses idealen Kommunismus gewesen sein mag, man
fand die Zauberformel, indem man die Sorge um die Armen
dem religiösen Dienste gleichstellte. Während die eisten Christen

den Aposteln alles zu Füssen legten, begnügten sich die
späteren Christen mit Almosengeben, dein -einzigen Beitrag,
den das Christentum zur Lösung der sozialen Frage geleistet
hat.

Was ist das Almosen? Die Aufgabe des Almosens ist: «die
vernünftig-sittlich begründete, aber doch stets mit unvermeidlichen

Härten verbundenen Sondereigentumsverteilimg durch
Wohltun ausgleichend zu wirken.» -) Und weiter lesen wir
an gleicher Stelle: «Das christliche Almosen umfasst seinem
Gegenstand nach in weitestem Umfang alle, den geistlichen
oder leiblichen Notstand eines Menschen aufhebenden oder
mildernden Dienste, und im engern Sinne und gemäss dem
Sprachgebrauch jede Uhterhaltungsspende an Bedürftige.» In
Wetzer und Weltes Kirchenlexikon steht: «Das Motiv des

christlichen Almosens ist zunächst Barmherzigkeit, d. h.

Nächstenliebe, insofern sie der Not und Hülfsbedürftigkeit begegnet;
weil aber im Nächsten Gottes Ebenbild, ist das letzte Motiv

2) Buchberger, Michael, Dr.: Lexikon für Theologie und Kirche.
Herder, Freiburg Brsg. 1930.

Natürlich hat man auch versucht, auf andere Weise Geld
zusammenzubringen, und zwar mit Erfolg. Man gab gern, und man
gab viel. Es hat bestimmt zu allerhand gereicht und es konnte viel
Not gelindert werden.

Auch ich war mit meinem Scherflein dabei. Aber ich überlegte
mir: Eigentlich sollte man für sein Geld auch eine kleine
Gegenleistung kriegen. Wenn' ich den Einzahlungsschein zur Post trage,
sieht mir niemand an, dass ich ein wohltätiges Werk tue. Die Quittung

kann ich doch schon aus aesthetischen Gründen nicht im Knopfloch

herumschleppen wie die üblichen Orden, die man bei Strassen-
sammlungen etwa so eingesteckt kriegt und damit beweist, dass man
ein Herz für die Unglücklichen hat. Nein, das geht nicht. Was nützt
mir das schönste Menschlichkeitsgefühl, wenn mein Nachbar nichts
davon erfährt?

Anderseits: am Ball wird man gesehen. Ausserdem kann man
sich dabei amüsieren, kann einen kleinen Flirt spurten, kann mit
einem Wort, ganz abgesehen vom .lazzorchester, viel Genussreiches
erleben, und überdies steht irgendwo geschrieben: Einen
fröhlichen Geber hat Gott lieb!

Fröhlich also wollte ich dem Überfallenen Volke Gutes
erweisen.

Ich kam voll und ganz auf meine Rechnung. Es war ein gelungener

Anlass, und er soll eine erkleckliche Summe für das Hilfswerk

abgeworfen haben. Auch mein Opfer war darunter.
Die Jazz-Band machte ihre Sache ausgezeichnet. Lauter bewährte

Akrobaten, die sich beim Herumturnen mit ihren Instrumenten keine



Nr. 7 DER KKKI D K N K K K 51

des Almosens Golleisliebe. Schon aus dieser Definition geht
hervor, dass ein Mitleid, das bloss dem sinnlichen Vermögen
entspringt, obgleich nicht zu tadeln, doch nicht die Würde des
sittlichen Aktes besitzt, dass also ein grosser Unterschied
besteht zwischen der vielgepriesenen Humanität unserer Tage
und der Gottesliebe, die zum Almosen antreibt.»

Viele, vor allem jene, die die materielle und geistige Armut
erkannt und an sich selbst erfahren haben, werden sich die
Frage nach dem Warum gestellt haben. Im Chor fragen sie:
Warum sind wir, ausgerechnet wir, von Gott und damit vom
Glück so völlig verlassen? Und mit der .Gefühllosigkeit, resp.
mit der Lust des sich am Opfer festsaugenden Blutegels
verweist die Kirche, vor allem wieder die katholische, auf das

göttliche Naturgesetz, das «gebietet, den Nächsten, der mit uns
durch die Bande der gemeinsamen Natur verknüpft ist, zu
lieben wie uns selbst usw. Dasselbe (das Naturgesetz. Der Verf.)
geht hervor aus dem Zwecke des Eigentums. Eigentum und
Gebrauch der zeitlichen Güter sind zu unterscheiden, obgleich
ersteres demjenigen ausschliesslich gehört, der es rechtmässig
erworben, so ist es doch so zu gebrauchen, wie es die von Gott
gewollte Uebertragung bezweckt: und diese will, dass dem
Bedürftigen von dem Ueberflüssigen, aus dem uns nicht Nötigen,

mitgeteilt werde. Dies fordert auch das Wohl der menschlichen

Gesellschaft. Nachdem in ihr Ungleichheit des Besitzes
und dar Lebensgüter besteht, so kann der daraus entspringenden

Not nur durch Erfüllung dieser Pflicht (der Almosen-
pflicht. Der Verf.) abgeholfen (und so die soziale Frage gelöst)
werden.» Ein sprechendes Beispiel dieses göttlichen
Naturgesetzes von der Uebertragung des Ueberflüssigen an den
Bedürftigen ist die Zerstörung von unermesslichen Mengen von
Weizen, Kaffee und Baumwolle in Amerika, zu einer Zeit, da
Millionenheere von Arbeitslosen in der grössten Dürftigkeit
lebten. Ein Preisl'all dieser Güter hätte den Almosenrittern
und Wohltätigkeitshyänen die Konjunktur verdorben, somit
es im Einklang zum kirchlichen Naturgesetz stand, diesen
«Gottessegen» im Meer zu versäufen. Der Papst hat hier keinen

Protest erhoben oder auch nur versucht, seinen angeblichen

Einfluss geltend zu machen!

Es hat für uns keinen Sinn, aus dem Wust der Kirchenbücher

und -Lexikon noch mehr der krausen Begründungen
des Naturgesetzes, d. h. des katholischen Naturgesetzes,
anzuführen, denn eine wie die andere widerspricht dem gesunden
Menschenverstand. Wir gelien mit den Theologen nicht auf das
hohe Seil, geschweige denn in den Himmel. Beweiskräftiger
als ihre geistigen Purzelbäume sind die Tatsachen, lehrt doch
die Kirche selbst: an ihren Früchten sollt ihr sie erkennen.

bleibenden Verrenkungen zuzogen. Von dem dabei entstehenden
Geräusch ganz zu schweigen. Vielleicht übertrug man es im Radio
des Überfallenen Landes, ich weiss es nicht, aber wenn schon, so
musste das arme Volk erkennen: die Welt lässt uns nicht im Stich!

Und auch das übliche Drum und Dran war einfach hinreissend.
Ich tanzte ausdauernd, ich tanzte die ganze Nacht hindurch, ich
opferte meine ganze Nachtruhe der Hilfeleistung für das bedrängte
Brudervolk, und als ich am Morgen tieferschöpft ins Bett stieg,
geschah es im tröstlichen Bewusstsein vollbrachter Menschenpflicht.

Wie werden die sich über meinen erlanzten Fünfliber freuen!
Wir denken eigentlich zu wenig nach über die dankbaren

Gefühle, die unser Opfertanz bei den Beschenkten auslöst. Wir sollten
schon aus dem Grund viel mehr darüber nachdenken, weil ja auch
wir nie wissen können, wann aber das sage ich lieber nicht.
Vonwegen der Neutralität.

Ich meine bloss so.
Und übrigens werden jetzt auf der ganzen Welt Bälle abgehalten

für die Opfer sich bedroht fühlender Großstaaten. Ich fühle mich in
guter Gesellschaft. Eigentlich habe ich auch gar nicht von dem reden
wollen. Ich wollte bloss davon reden:

Wenn beispielsweise, was ja nicht anzunehmen ist, nicht wahr,
aber man weiss eben doch nie, und wer will heute etwas voraussagen,

also wenn beispielsweise wie sag ich es nur vorausgesetzt

also, dass beispielsweise. .*
• • wäre es da für uns nicht auch tröstlich, zu wissen, dass

«ur Linderung unserer Not die Welt in hingebungsvollem Opfersinn
tanzen wird? jaUob Stebler.

v
Man braucht die von der Kirche gehegte und gepriesene

paupertas spiritus nur einigermassen abgestreift zu haben, um
zu erkennen, dass der Nutzen, den die Kirche aus dem von ihr
gelehrten «Naturgesetz» zieht, weit grösser ist als derjenige,
den ihr irgend eine andere Gesellschaftsordnung abzuwerfen
vermöchte. Die ganze Enzyklika «Summi pontificatus» Pius' XII.
trieft von diesem göttlichen Plane, der im katholischen Naturgesetz

verankert ist und um den die Kirche in der gegenwärtigen

Zeit des Umbruchs so sehr bangt. Zurück zur gottgewollten
Almosenherrschaft und Almosengesinnung, das ist der Sinn
der ganzen Enzyklika. Diese Verfassung kommt denn auch in
den Schlussworten des Papstes voll zum Ausdruck, wenn er
die ehrwürdigen Brüder zum Gebet ermahnt und ihnen zuruft:
«Vergesset auch nicht, durch wahren Bussgeist und würdige
Werke der Busse euer Gebet angenehmer zu gestalten in den

Augen dessen, «der Stütze ist allen, die stürzen, und der alle
Gebeugten aufrichtet.» 3) (Vom Verfasser gesperrt.) Die
würdigen Werke sind die Almosen, mit denen die Kirche die
soziale Frage zu lösen vorgibt. Gebt Almosen, denn wer betet
und Almosen gibt, gibt mehr und ist Gott (lies der Kirche)
angenehmer als jener, der nur betet oder der im stillen
Kämmerlein vor einem imaginären Gott auf den Knien liegt.

Wir sagten bereits, dass die Sorge um die Armen dem religiösen

Dienst gleichgestellt wurde und es heute noch wird. Diese

Gleichstellung stellt nicht nur der sozialen Gesinnung, sondern

vor allem auch der kirchlichen Rechenkunst das denkbar beste

Zeugnis aus. Wem um sein Seelenheil bangt, der weiss seine
Gebete durch gute Werke angenehmer zu gestalten, der gibt
Almosen für die Armen, während die Kirche ihrerseits durch
ihre Armenpflege die Armen wiederum an sich zu fesseln
weiss. Wir wissen zwar nicht, wie der heutige Satz ist, der von
den empfangenen Almosen der kirchlichen Armenpflege zu-

fliesst, doch dürfte dieser — Belehrung und Beweise von seiten
der Kirche vorbehalten — nicht wesentlich grösser sein als

derjenige, der vom Konzil in Aachen, im Jahre 817 beschlossen

wurde uud besagte, «dass von jedem den Kirchen oder den

Mönchen zugeflossenen Almosen der zehnte Teil für die
Armen aufgewendet werden solle.» Mit den der Kirche verbleibenden

neun Zehnteln werden «die Krieger Christi ernährt,
die Kirchen ausgeschmückt» und — der Kirchenschatz, den

einzigen, den die Motten nicht fressen, vermehrt. Wer dieses

Verhältnis 1:9 betrachtet, dem wird nach Adam Riese klar,
wieso die Kirche an einer Alinosen-Weltordnung interessiert
ist und sie «vernünftig-sittlich» nennt. Es -wird uns' aber auch

ohne die Kenntnisse der höheren Mathematik verständlich,

3) Pius XII: Summi pontificatus. Rex-Verlag, Luzern 1939, S. 29.

Verschiedenes.

Kulturbild.
Das «Berner Tagblatt» bringt im Extrablatt Nr. 13 vom 17. März

eine Photographie, die unsere zeitgenössische Kultur treffend
veranschaulicht. Die Erklärung zu diesem Kulturbild lautet: Am Jahrestag

der heiligen Franziska segnet ein Bischof in Rom Molorfahrzeuge
aller Art, Taxis, Camions, ja sogar Tanks.

Aber trotzdem glauben die Katholiken noch an die Friedensmission

ihres Papsles, in dessen Nähe noch solcher Zauber getrieben
wird. Solange eine Kirche Waffen segnet, ist von ihrem Einfluss auf
einen Frieden nicht viel zu erwarten. Wer den Frieden in einem Tank
zu bringen hat, der wird ja schon gut tun, wenn er den kirchlichen
Segen gleich auf seinem «Kasten» hat, denn er weiss ja nicht, ob

er noch zurück kommt. Wohl bekomm's ihnen, dieser Segen, den
Spendern des Segens wie den Gesegneten. P.

Im englischen Parlament.

The Literary Guide, London, April 1910, entnimmt einem
Parlamenls-Bericht folgende ergötzliche Historie:

«Dr. Liltle bittet den Premierminister, sich mit den Kirchen-
führern in Verbindung zu setzen, damit sie einen Bettag festlegen, um
gemeinsam Gott zu bitten, «den Krieg durch die Unterwerfung des
Feindes zu einem schnellen Ende zu führen und einen Geist der



52 DER FREI DENKER

warum die Kirche die staatlich organisierte Armenpflege
ablehnt und dieser die «Würde des sittlichen Aktes» abspricht.
Die staatliche Armenpflege gräbt der Kirche in zweifacher Weise
das Wasser ab: fürs Erste geht sie ihres Almosenanteils ver
lustig und fürs Zweite ist die dem Armen verabfolgte
Unterstützung eine reichlichere und löst ihn somit aus der
kirchlichen Abhängigkeit. Aus diesen Gründen wünscht die Kirche,
dass die Armenpflege wieder ganz an sie delegiert werde, was,
um in der Sprache der Gläubigen zu sprechen, der «Herr»
verhüten möge. Wenn schon eine Armenpflege notwendig ist,
dann soll sie Sache des Staates, resp. der Gemeinden, sein
Wenn es in der staatlichen Armenpflege auch nicht ohne
gelegentliche Härten und Kränkungen geht, so hat doch diese
Unterstützung nicht den Almosengeruch, der den kirchlichen
Gaben anhaftet. Wer sich das Seelenheil weiterhin von der
Kirche durch Almosen erkaufen will, dem bleibt dies, trotz
staatlicher Armenfürsorge unbenommen. Es ist uns auch nicht
bekannt geworden, dass die Kirche Almosen abgelehnt hätte
mit dem Hinweis auf die staatliche Armenpflege!

«Wenn die Not beten lehrt, so ist das ein Segen.» Dieser
Ausspruch tat der Bischof von Basel und Lugano, Dr.
Franziskus von Streng in einem neulichen Hirtenschreiben zum
Herz Jesu-Fest. Wir sind darüber nicht sonderlich erstaunt,
denn der Gedankengang ist christlich. Wie man den Satz

variert, behält er die christliche Prägung: Die Not wird zum
Segen, denn sie lehrt beten oder Beten lernt man in der Not,
folglich ist die Not ein Segen. Die Kirche vergisst leider zu

sagen, wessen Segen die Not wird. Die Not ist das Element, in
dem die Kirche am besten gedeiht. Auch Pius XII. deckt die
bischöfliche Ansicht, wenn er in seiner vorzitierten Enzyklika
sagt: Die Not der Gegenwart ist eine Rechtfertigung des

Christentums, wie sie erschütternder nicht gedacht werden
kann. Auf einem gigantischen Gipfelpunkt widerchristlicher
Irrtümer und Bewegungen sind aus ihnen unsagbar bittere
Früchte gereift, und diese sprechen ein Verdanimungsurteil,
dessen Wucht jede blosse theoretische Widerlegung übertrifft.»

Wenn der Papst in der Not der Gegenwart eine Rechtfertigung

des Christentums sieht, so spricht er, was wir verstehen,
im Interesse der Kirche. Wir Freidenker teilen seine Ansicht
nicht. Wir sagen vielmehr: Die Not der' Gegenwart ist eine
Anklage des Christentums, wie sie erschütternder nicht gedacht
werden kann. Die bittern Früchte, die gereift sind, sind die
Früchte der christlichen Weltordnung, des vom Christentum
gelehrten «gottgewollten Naturgesetzes». Wenn diese Früchte
ein Verdammungsurteil sprechen, dann fällt es — wie
sonderbar — auch zu %<> der Kirche zu. Damit das Gesagte
nicht nur theoretische Widerlegung bleibe, verweisen wir kurz

Brüderlichkeit und des Wohlwollens zu pflanzen unter den Nationen
der Erde, damit sie niemehr den Krieg suchen.»

Mr. Chamberlain versprach, dass der Antrag zu gegebener Zeit in
Erwägung gezogen werde. «Ich denke nicht, dass die Zeit dafür
jetzt schon gekommen ist», fügte er bei.

Mr. Thurlle: Will der Premierminister nicht vorerst die Führer der
kämpfenden Einheiten um ihre Ansicht über die Nützlichkeit der
vorgeschlagenen Bittaktion befragen? (Gelächter.)

Kriegszeit und Gotteswort.

«(Eing.) Eben ist No. 12 dieser Predigtsammlung bei der
Evangelischen Buchhandlung an der Schifflände erschienen. Es handelt
sich um die Predigt über Lazarus und den reichen Mann, die Pfarrer
D. Ed. Thurneysen am 26. Mai im Münster gehalten hat. Die Predigt
redet von dem Christus, der in seiner grossen Barmherzigkeit für
den armen Lazarus ein für allemal Partei ergreift, der aber auch

nicht das Verderben des reichen Mannes will und ihn darum zur
Umkehr ruft. Es gibt jetzt nicht wenig Menschen, die den Wünsch

aussprechen, man möchte sieh doch zusammentun und ein Wort, eine
Botschaft in letzter Dringlichkeit an die Menschheit am Abgrund
ergehen lassen. Wenn es jetzt ein dringliches Wort gibt, dann ist es

dies: «Barmherzigkeit». Nächtlicher Kanonendonner kündet uns jetzt

an, wie wahr es ist, dass «mitten wir im Leben sind, von dem Tod

Umfangen». Diese Predigt sagt mehr. Sie sagt diesem «todum-

fangenen» Geschlecht, dass es die grosse Barmherzigkeit Gottes ist,
die uns, ja, uns umfängt auch in der Sterbestunde. Wer sollte da

nicht aufhorchen? W. L.»

auf einige Tatsachen. Der Gläubigen Gedächtnis ist kurz, so
dass man sie nicht oft genug an die Tatsachen erinnern kann.

Dass Adolf Hitler seine Macht der katholischen Kirche
verdankt, haben wir schon oft gesagt. Das Millionenheer der
Arbeitslosen, das dank dem christlichen Naturgesetz und trotz
angeblich sozialistischer Regierung nicht wieder in den Arbeits-
prozess aufgenommen werden konnte, schien durch die Nol
das Beten nicht zu erlernen. Vielmehr bestand die Gefahr der
Bolschewisierung. Also holten sich Kirche und Kapital den
Retter aus der Versenkung, den Nationalsozialismus, in dem
sie das Bollwerk gegen den Kommunismus feierten. Mit einem
inquisitorischen Fanatismus zog dieser gegen alles, was
sozialistisch-bolschewistisch-jüdisch anrüchig war und Kirche und
Kapital glaubten bereits neuen Wind in den Segeln zu haben.
Man gewährte Hitler den totalitären Staat zu schaffen, in
der Absicht und Erwartung, dass die ebenso totalitäre Kirche
den Nationalsozialismus ablösen würde. Damit war nichts,
denn die Kirchenfürsten fielen aus den Wolken, als Hitler
mit Stalin das Freundschaftsbündnis schloss. — In Italien
wuchs das Heer der Arbeitslosen trotz Faschismus und
Rüstungskonjunktur. Wie diese Hungernden loswerden? Auf
der Suche nach Lebensraum entdeckte man Abessinien. Unter
der moralischen Verurteilung der ganzen Welt, aber wohlversehen

mit dem Segen der Kirche, siegten die Italiener und
errichteten das Imperium. Dann kam es auf Anstiften der
Kirche zum Bruderkrieg in Spanien. Dank der Intervention
von Italien und Deutschland, und Dank der Nichtinterven-
tion von Frankreich und England, wurde der päpstliche Segen
wirksam. Franco gewann das Ringen. Und von da ab folgte
Schlag auf Schlag. Was wir heute erleben ist nichts weiter
als die Folge von Entwicklungen, die ihre primäre Ursache im
christlichen Naturgesetz, in christlichen Irrtümern und
Irrlehren haben.

Wir leben heute in einer Zeit, die, wenn nicht alle Zeichen
trügen, nur mit der französischeu Revolution verglichen
werden kann. Was der letzte Weltkrieg nicht zu schaffen
vermochte, das wird der zweite Weltkrieg vollenden. Die
Almosenwelt, diese Welt der gleissnerischen Barmherzigkeit,
sie fällt in diesem Krieg zusammen. Ob uns solche Gedanken
nahe liegen oder nicht, wir können und dürfen vor den
Tatsachen nicht die Augen verschliessen. Was wir erleben ist
ein ideologischer Krieg, ist der Kampf von zwei Geisteswelten.
Der Götze Gold, der sich die Welt und den Menschen Untertan
machte, er wird besiegt vom Menschen und seiner Arbeit. In
unsern Tagen wird das Exempel statuiert für die Behauptung,
die Voltaire 1694—1778 — lange vor Hitler — tat: «La richesse

So etwas bringt die Nat. Ztg. Nr. 272. Ja — wer sollte da nicht
aufhorchen! — Ringsum auf der ganzen Welt ist Mord. Grauenhafter,
gemeiner Mord. Nach den raffiniertesten Regeln menschlicher
Errungenschaft werden die gesündesten der Menschen im Kugel- und

Bombenregen zerfetzt und unter Tanks erbarmungslos zermalmt,
währenddem im gleichen Augenblick für Unheilbare, Krüppel, geistig
Tote in ihren Anstalten Evakuierungsmassnahmen getroffen werden.
Diese armseligen Kreaturen sollen dem Staate erhalten bleiben. Da

zeigt sich die Barmherzigkeit in reinster Blüte. Die anderen.
Gesunden, werden der «grossen Barmherzigkeit» Gottes empfohlen.
Es muss wunderbar sein für das im Stacheldraht, in den
Kriegsgreueln krepierte «Todumfangene Geschlecht», zu wissen, dass das

die grosse Barmherzigkeit Gottes ist! — L. E.

Dichtung oder Wahrheit?

Angelica Balabanoff erzählt in ihrem neuesten Buch «My life as a

Rebel» (Hamish Hamilton, London 1938), dass anlässlich des Vortrags
eines italienischen Geistlichen, Benito Mussolini als Gegner auftrat.
Zu Beginn seines Referates bat Mussolini jemand aus der Zuhörerschaft,

ihm die Uhr zu leihen. Nachdem sich Mussolini in eine

dramatische Hitze gesprochen hatte, rief er aus: «Ich gebe Gott genau

fünf Minuten Zeit, mich zu erschlagen. Wenn er mich innerhalb

dieser Zeil nicht straft, existiert er nicht.» Angelica Balabanoff war am

Vortrag nicht zugegen, will jedoch von diesem Vorfall durch einen

Brief Kenntnis erhalten haben. Dies war im Jahre 1904 und Mussolini
20 Jahre alt. The Liierarg Guide, London, March 1940.



Nr. 7 DER FREI DENKER 53

d'un etat consiste dans le nombre de ses habitants et dans leur
travail La vraie richesse d'un royaume n'est donc pas
dans l'or et l'argent; eile est dans l'abondance de toutes les

denrees; eile est dans l'industrie et dans le travail.» ") Wohl
hat die Kirche immer gepredigt: «Liebet euch und vermehret
euch», aber nicht in der Absicht, den Reichtum der Nationen zu

fördern, sondern um das Heer der Almosenspender und Almo-
sennehmer zu mehren und damit ihren Einfluss zu vergrössern.
Sie hat lamentiert gegen den Geburtenrückgang, gegen den
weissen Tod, die Unterschlagung des werdenden Lebens, um
dann jene die geboren wurden, dank einem göttlichen Plane
schuldlos darben zu lassen. Wer aber, wie die Kirche,
liebedienerisch eine kapitalistische Ausbeutung mit einem angeblich

gottgewollten Naturgesetz legitimiert, wer die Armen
schuldig werden lässt, um sie mit Almosen und einem
falschen Scheck auf einen Himmel abzuspeisen, der verdient den

Untergang mit allem andern, was an unserer Welt morsch
und faul ist. Der Reichtum einer Nation besteht nicht in
Bethäusern, er besteht nicht darin, dass jeder ins Bethaus

kommt, wohl aber darin, dass jeder seine Arbeitsstätte hat.
Dies ist keine theoretische Behaubtung, wie die Kirche es

etwa noch zu Voltaires Zeiten glauben machen konnte. Das

Volk will nicht Almosen, sondern Arbeit; es will nicht
Barmherzigkeiten um Gottes Willen, sondern einen gerechten Lohn.
Stellen wir uns die Frage: Ist der Mensch um des Geldes
Willen da, oder ist das Geld um des Menschen Willen da?

Wer die Frage stellt, hat auch bereits die Antwort. Ist das

Geld aber um des Menschen Willen, statt umgekehrt wie
bisher, so ist die Lösung der Frage eine einfache Sache. Dient
das Geld einmal dem Menschen, dann wird die Armut bis
auf das parasitäre Minimum schwinden, dem dann ebenfalls
nicht mit Almosen, sondern mit dem Stocke beigekommen werden

muss. Heute sind wir aber noch nicht soweit. Wir halten
es mit Plautus, der sagte: Schlecht macht sich um den Armen
verdient, wer ihm Speise oder Trank reicht, denn er verliert
was er gibt und verlängert dem Armen doch nur sein elendes
Leben.» Dies, dem Armen sein elendes Leben zu verlängern,
ist das unbestrittene Verdienst der Kirche. Leox.

4) Oeuvres completes de Voltaire (Bruxelles 1827). Dialogues et
entretiens philosophiques. Premiere volume, p. 22. IV. Un philosophe
et un contröleur general des finances.

lieber die geistige Struktur des heuti¬
gen Durchschnittsmenschen.

(Ein Beitrag zur Neurosenlehre.)
Von Dr. med. H. 8.

' 1 (Fortsetzung)

Ein weiterer Grund zur Entstehung des erkenntnistheoretischen

Dualismus ist aber nun besonders der, dass wir eine
Mehrzahl verschiedener Sinnesorgane haben, mit welchen wir
sozusagen verschiedene «Seiten» der Dinge sehen. (Schon die
griechischen Skeptiker sagten, es gebe soviele Weltbilder als
Sinnesorgane!) Man müsste also eigentlich eher einen «Pluralismus»

erwarten. Die sichtbare Seite der Dinge steht aber
derart im Vordergrund, auch punkto Lebenswichtigkeit (Blindheit

bedeutet bekanntlich eine viel grössere Invalidität als
Taubheit usw.), dass man alle übrigen etwa als «gefühlte
Seiten» der Dinge zusammenfassen kann.

Die Ueberzeugung eines einzigen Weisen ist doch ohne
Zweifel mehr wert, als die Blendwerke der Schelme und
die knechtische Unterwerfung von tausend Dummköpfen.

Voltaire.

Es ist nun gar kein Zweifel, dass man sich über die sichtbare

Seite der Dinge am besten verständigen kann, da man
hier wirklich in der Lage ist, eine eindeutige Definition (als
Voraussetzung und Grundlage der Logik) aufzustellen.' Hier
kann man nämlich Wort und Inhalt aufzeigen, konfrontieren
und so jederzeit kontrollieren. Das ist der Bereich der exakten

Wissenschaft; seit Demokrits Atomtheorie bis zu Plancks
Quantentheorie sucht sie überall das «Qualitative», «Subjektive»

ins «Quantitative», «Objektive», d. h. ins Sichtbare zu
übersetzen («erklären»), um .es dort zu messen, wo wir uns
allein exakt verständigen können. So messen wir ja z. B.
die Wärme als sichtbare Quecksilberausdehnung, die Tonhöhe
als Anzahl sichtbarer Saitenschwingungen usw.

So ist es der (wieder von einem Engländer, Priestley,
begründeten) «physiologischen Psychologie» gelungen, nicht nur
anhand von Kriegsverletzungen die Orte an der Grosshirnrinde
ausfindig zu machen, wo bestimmte Gedanken sich jeweils
entwickeln, sondern neuerdings haben Berger und Adrian
sogar diese selber sozusagen sichtbar gemacht, indem sie
feststellten, dass ein bestimmter elektrischer Rhythmus durch sie
unterbrochen wird, nämlich dem Aktionsstrom, der einer
Muskelzuckung als «Erregung» vorangeht (da ja «tätige Stellen»
elektrisch negativ werden). Es gibt denn auch heute in der
Psychologie eine Richtung, die diese zu einer exakten Wissenschaft

machen will, indem sie sich auch hier aufs Sichtbare
beschränkt: ich meine den angelsächsischen «Behaviourismus».
Wir müssen aber betonen, dass diese Wertung in «subjektiv»
und «objektiv» nicht etwa verschiedene Grade von «"Realität»

angibt, sondern sie ist also bloss eine Bewertung der «Ver-
ständigbarkeit» einer Sache, d. h. wie weit sie sich dazu eignet,
dass man sich exakt über sie verständigen kann. Man darf
also die Schwierigkeit einer einheitlichen Bezeichnung der
Dinge nicht irgendwie auf die Dinge selbst übertragen, sodass
sie sozusagen einen Makel bekommen. (Carnap). Aehnlich
ging es übrigens der Relativitätstheorie. Einstein stellte fest,
dass die bisherigen Begriffe der Newtonschen und Huygen-
schen Physik bloss in den mittleren Dimensionen gelten, dass
sie aber in den kleinsten und grössten Dimensionen immer
ungenauer werden. Davon leitete er aber selber nun nicht ab,
wie es viele nach ihm taten, dass also die Natur selber
«unberechenbar» sei und dass folglich jene «Gesetze» bloss
«statistische Wahrscheinlichkeit» hätten, sondern dass einfach
unsere Begriffe die Tatsachen noch nicht ganz decken, da wir in
jenen extremen Dimensionen bisher noch nicht genau genug
ausgerechnet haben; dies geschah wohl zum Teil, da die
Schwierigkeiten sozusagen mit dem «Quadrat der Entfernung»
wachsen, zum Teil aber auch wohl, weil jene extremen Dimensionen

zu weit weg sind, um uns noch schaden oder nützen zu
können. Deshalb erschreckt ja den modernen Menschen im
Gegensatz zu Kants bekanntem Ausspruch weder mehr der
Blick «zum gestirnten Himmel über mir», noch derjenige ins
Mikroskop. (Dies ist nebenbei gesagt der einzig wahre Kern
am «Pragmatismus»!) Mögen die Elektronenbahnen um den

Atomkern uns heute uoch regellos und zufällig wie ein Mük-
kenschwarm erscheinen, und können auf der andern Seite
unsere heutigen wissenschaftlichen Wetterprognosen noch nicht
ganz ernst genommen werden, so ist doch kein Grund
anzunehmen, dass wir nicht eines Tages soweit sein werden.

Ein anderes Beispiel ist übrigens auch die Lichttheorie,
wo man den einheitlichen Begriff noch nicht gefunden hat,
sondern nebeneinander bestehen noch immer die Huygensche
Wellentheorie, die z. B. die Beugung allein erklärt, und die New-
tonsche Emissionstheorie, modernisiert als Quantentheorie, die
z. B. die Reflexion erklärt, weiter; kurz, man könnte wirklich
heute am Gebäude der Physik eine Tafel anbringen mit der
Aufschrift: wegen Umbau geschlossen! Es sind vor allem die
drei Begriffe: Raum, Zeit und Kausalität, über die man noch

nicht einig ist. «Raum» ist nun wirklich eine jener blassen

Verallgemeinerungen, ein ziemlich leerer Begriff, ob wir ihn


	Das Almosen

