Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 7

Artikel: Das Almosen

Autor: Leox

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20RICH, 1. Juli 1940.

DER

FREIDENKER

Mr. 7 - 23. Jahrgang.

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Brscheint regelméssig am L. jeden Monats

Abonnementspreis jahrl. Fr.6.—

Es ist kostlich zu wissen. — Verschiedenes,

Redaktion: E Die Menschen sind den Liusen niher als (Mitglieder Fr. 5.—)
‘ H den Gottern. : Simtliche Adressiinderungen und Be-
Transitfach 541 Bern H ‘Roda Roda stellungen sind zu richten an die Ge-
H e schiftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141
g ) Ziirich-Hauptbahnhof.Postch, VIII. 26 074,
INHALT: Das Almosen. — Ueber die geistige Struktur des heutigen Durchschnittsmenschen. (Fortsetzung.) — Alles schon da-
gewesen! — Die chrisll. Kirche und die Schlangen. — Gesungbetler und Christian Science. — Ortsgruppen .— Feuilleton:

Das Almosen.

Siebenfach sind die Werke der Barmherzigkeit: Hungernde
speisen, 'Durstige triinken, Nackte bekleiden, ¥remde beher-
bergen, Kranke besuchen, Gefangene trésten, Tote begraben.
Wo, wenn nicht in der unsern, «der besten der méglichen Wel-
ten> — wie Leibniz meinte — wire mehr Gelegenheit geboten,
die Barmherzigkeit in siebenfacher Weise zu betitigen? Vor
kurzem veroffentlichte die Presse einen Aufruf des lnternatio-
nalen Roten Kreuzes, aus dem hervorgeht, dass der am 10. Mai
mit aller Heftigkeit entbrannte Krieg bereits iiber 5 Millionen
Menschen entwurzelt hat. Heute ist die Zahl der Fliichtlinge
um ein Mehrfaches grosser. Millionen Menschen: fliehen vor
den Greueln des Krieges in ein dunkles Nichts!

Dieser Fliichtlingsstrom, der sich durch die Friihlingsland-
schaft Frankreichs wiilzt, ist grosser als -die Gesamtbevolkerung
der Schweiz. Mannigfache Hilfe von Seiten derjenigen, die
bisher von den Grauen des Krieges verschont geblieben sind,
tut not, also auch von uns Schweizern. Wir zweifeln denn auch
nicht, dass das Schweizervolk diesen Hilferuf des Roten Kreu-
zes erhort und zur Linderung des grossten Elendes beitrigt,
~ was in seinen Kriften steht. Auch wir Freidenker werden
nicht abseits stehen, eingedenk des grossen Vorbildes, das wir
im Freidenker Fridtjof Nansen haben, der im letzten Weltkrieg
zum Segen von Millionen gewirkt hat. Wenn wir es ihm, dem
grossen Nansen, auch nicht gleichtun koénnen, so werden wir
doch im Kleinen das tun, was wir vermdgen. Es ist primitive
Menschenpflicht, diese grauenhafte Not, die wir gliicklicher-
weise bisher nur vom Horen-Sagen kennen, zu lindern.

Neben dieser primitiven Menschenpflicht gibt es aber noch
eine andere Pflicht, von der uns keine Barmherzigkeit ent-
bindet: die geistige Pflicht, iiber die Ursachen dieser Leiden,
deren die Welt heute voll ist, nachzudenken. Wer dem durch
den Krieg geschaffenen Elend steuern will durch blosse Gaben
der Barmherzigkeit, durch Almosen, ohne sich aber geistig mit
der Frage nach dem Warum und Wozu abzugeben, der
gleicht etwa jenem Einfiltigen, der das Korn in einen naht-
losen Sack scheffelt. Wer hinter all diesem grauenhaften Ge-
schehen und namenlosen Elend nichts weiter sieht, als eine
Strafe Gottes oder eine Bosartigkeit Hitlers, dem ist aller-
dings nicht zu helfen. An dieser Sorte des homo sapiens wird
auch ein zweiter Weltkrieg ohne den Didmmer einer Erkennt-
nis voriibergehen. Wer das Heil der Welt von Barmherzig-
keiten und Almosen erwartet, der verdient kein besseres I.os,
als dass auch er friiher oder spiiter an sich selbst erfihrt, wie
die gepriesenen Barmherziglkeiten schmecken.

Wozu wurden die vielen Millionen Opfer an Menschenleben
im letsten Weltkrieg gebracht? Angesichts der heutigen Tal-
sachen wohl nur dazu, damit die Riistungsindustrie sich be-
reichern konnte. Aber die Schuld fillt nicht alleine auf die
Riistungsindustriellen. Ein Volk, das eine Riistungsindustrie
zuldsst, muss gewdrtig sein, dass diese Industrie gelegentlich
tiir Absatz, d. h. fiir einen Krieg, besorgt ist. Die Armut und
der Tod der Vielen, sie erhéhen die Bankkonten und den Ein-
fluss der Wenigen. Der Einzelne, das Volk, dessen Reichtum
nicht nur in der materiellen, sondern vor allem in der geistigen
Armut besteht, hat nichts gelernt, solange sein Trost iiber ver-
lorenes Leben und zerstortes Gut der fatalistische Glaube an
das Schicksal oder an Gottes unerforschlichen Ratschluss bleibt.
Dumpf und stumpf nehmen die Menschen hin, was ihnen von
Interessenten, die sich frevelhaft mit einem Golt identifizieren,
diktiert wird. Gottes unerforschlicher Ratschluss findet einen
ganz erforschlichen Niederschlag in den Bankbiichern!

Wir bezweifeln allen Ernstes, dass der moderne, totale
Krieg, die Menschen endlich von der Sinnlosigkeit kriegeri-
scher Unternehmen zu iiberzeugen vermag. Wir haben gute
Griinde zu dieser Annahme, denn um zu dieser Erkenntnis zu
gelangen, bedarf es mehr als einer gelegentlichen Anstrengung
im Sinne der siebenfachen Barmherzigkeit. Es bedarf dar-
iiber hinaus einer geistig-sittlichen Bemiiliung, um zu ver-
hiiten, dass es iiberhaupt Hungernde, Diirstende, Nackte.
Fremde und Gefangene gibt. Die sieben Barmherzigkeiten
miissen durch eine gerechtere Weltordnung abgebaut werden
auf zwei — nicht Barmherzigkeiten —, sondern Menschlich-
keiten, die naturbedingt sind, d. h. auf die Menschlichkeit ge-
geniiber den Kranken, die zu pflegen, und gegeniiber den To-
ten, sie zu begraben sind. Weg mit diesen widrigen Barm-
herzigkeiten, mit diesen Almosen. Wir halten es durchaus
mit Friedrich Nietzsche, der in seinem Zarathustra sagt: Wahr-
lich, ich mag sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in
ihrem Mitleiden: zu sehr gebricht es ihnen an Scham,

Wohlverstanden, wir predigen weder die Hartherzigkeit,
noch die Lieblosigkeit, noch die Gefiihllosigkeit, wie es uns
kirchliche Kreise nachreden. Wir besitzen im Gegenteil so

viel Liebe und Gefiihl zum Menschen, dieser geplagten Krea-

tur, dass wir uns, unbekiimmert um Verruf und Anfeindung,
mit aller Energie jeder Ausbeutung von Gefiihlen zugunsten
von Dunkelmiinnern und Beutemachern widersetzen. Wir be-
kimpfen die absichtliche und systematische Irreleitung von
Gefiithlen und an sich edlen Regungen zu egoistischen Zwecken

udoesg



50 : DER FREIDENKER o Nr. 7

gewisser Kasten. Nicht jener hat nach unserem Dafiirhalten
Gefiihl, der sich vor einem Kruzifix in Verrenkungen windet,
oder der vor einem feisten Pfaffen auf den Knien liegt und
seine paupertas spiritus, seine geistige Armut, dokumentiert.
Aus Liebe zur Menschheit, aus Mitgefithl zu allen geistig
und materiell Leidenden miissen wir gefiihllos werden und
das bekimpfen, was manchem- noch notwendig erscheint und
vielen noch niitzlich ist. Wo sind jene Gerechten, die bereit
sind, mit ihrem Christentum im Sinne Christi — nicht der
Kirche — ernst zu machen?

Das Christentum war urspriinglich eine Bewegung der Ar-
men. IThre Zahl war betrichtlich, denn der Boden von Judia,
auf dem das Christentum wuchs, war karg und liess dem Wohl-

stand einen geringen Spielraum. Das Christentum — ob ez
von Christus gelehrt wurde, oder von andern idealgesinnten
Menschen, ist in diesem Zusammenhang gleichgiiltig — war

nichts weiter als eine Selbsthiilfe-Organisation, die in einem,
wie die Kirche sagt, «<wahrhaft idealen Kommunismus» gipfelte.
Dieser Kommunismus der ersten Christen war aber wesentlich
verschieden vom zeitgendssischen Kommunismus, denn er ver-
neinte das Eigentum nicht prinzipiell. Den Anhingern wurde
nicht die irdische, sondern die himmlische Gerechtigkeit ver-
heissen. In dieser Hoffnung lebten sie mit dem Wenigen, das
sie hatten, ohne jegliche Begehrlichkeit. Die Christen in Je-
rusalem <hatten aus freien Stiicken und ohne prinzipielle Ver-
neinung des Eigentums, ihre Habe zu der Apostel Fiissen ge-
legt, auf dass keiner unter-ihnen Mangel leide. Sie betrachte-
ten sich eben auch in wirtschaftlicher Hinsicht als eine grosse
christliche Hausgenossenschaft, als eine in dem unsichtbaren
Haupte Jesus Christus und dessen sichtbaren Stellvertretern,
den Aposteln, geeinte Familie.» 1)

Darf es uns da wundern, dass es in dieser «christlichen
Hausgenossenschaft> welche hatte, die sich diesen <idealea
Kommunismus» zu egoistischen Zwecken zunutze machten?
Erleben wir nicht in der Gegenwart immer wieder das gleiche
Schauspiel? Werden nicht heute noch die wirtschaftlichen, so-
zialen und religissen Ansichten von einigen Wenigen zum
eigenen Vorteil ausgenutzt: Wir meinen die Bonzen! Wo Aas
liegt, da finden sich auch die Geier ein! Hierin' macht nicht
einmal die Freidenkerbewegung eine Ausnahme, wie das Bei-
spiel in Deutschland gezeigt hat. Aber wihrend die Bonzen des
liglichen Lebens, die politischen und wirtschaftlichen Bonzen,
nur den Nymbus eines Politikers, eines Fachmannes, eines

1) Wetzer und Weltes Kirchenlexikon, Freiburg Brsg. 1882, Ab-

schnitt Armenpflege, Band 1, S. 1356.

Spezialisten oder gar ‘eines Sachverstindigen ,um ihr Haupt
tragen, hatten es die Bonzen der urchristlichen Gemeinde ver-
standen, den Nymbus des Gottlichen um ihr Haupt zu legen.
Sie alleine wussten um gbttliche Dinge, um Gottes unerforsch-
lichen Ratschluss. Sie wussten den Glauben und die Hoffnung
an ein besseres Jenseits und vor allem den Glauben an ihre
eigene gottliche Mission bis auf den heutigen Tag wachzuhal-
ten. Sie verstanden es, das Unmégliche wahr zu machen: Sie
stempelten die Armut zur Tugend — weil sie ihnen niitzlich
war. Christus, so sagten und sagen sie, ist das vollkommenste
Muster der Armut und aller Tugend. Die fussere Armut ist
aber nach der Kirche Lehren noch nicht die Vollkommenheit
im Sinne Gottes, sondern nur ein Mittel, um diese Vollkom-
menheit zu erlangen. Die Theologen méchten aber, statt ihrer
salbungsvollen Betrachtungen iiber die Armut, einmal die Ar-
men selbst befragen, ob sie die Armut je als Tugend, oder als
besandere Gabe Gottes empfunden haben. Das tun sie aber
aus durchsichtigen Griinden nicht.

Der urchristliche Kommunismus liess sich aber auf die
Dauer nicht halten. Mit dem Zunehmen und der Ausbhreitung
der Gemeinden erblasste er. Die Armen waren Legion und
alle wollten an der Hoffnung und der Briiderlichkeit, die das
Christentum lehrte, teilhaben. Was auch der Grund zur Auf-
gabe dieses idealen Kommunismus gewesen sein mag, man
fand die Zauberformel, indem man die Sorge um die Armen
dem religidsen Dienste gleichstellte. Wihrend die ersten Chri-
sten den Aposteln alles zu Fiissen legten, begniigten sich die
spiteren Christen mit Almosengeben, dem -einzigen Beitrag,
den das Christentum zur Loésung der sozialen Frage geleistet
hat.

Was ist das Almosen? Die Aufgabe des Almosens ist: «die
verniinftig-sittlich begriindete, aber doch stets mit unvermeid-
lichen Hiirten verbundenen Sondereigentumsverteilung durch
Wohltun ausgleichend zu wirken.» *) Und weiter lesen wir
an gleicher Stelle: «Das christliche Almosen umfasst seinem
Gegenstand nach in weitestem Umfang alle, den geistlichen
oder leiblichen Notstand eines Menschen aufhebenden oder
mildernden Dienste, und im engern Sinne und gemiiss dem
Sprachgebrauch jede Unterhaltungsspende an Bediirftige.» In
Wetzer und Weltes Kirchenlexikon steht: «Das Motiv des
christlichen Almosens ist zuniichst Barmherzigkeit, d. h. Nich-
slenliebe, insofern sie der Not und Hiilfsbediirftigkeit begegnet;
weil aber im Nichsten Gottes Ebenbild, ist das letzte Motiv

2) Buchberger, Michael, Dr.: Lexikon fiir Theologie und Kirche.
Herder, Freiburg Brsg. 1930.

Feuilleton.

Es ist trostlich zu wissen . . .

War ich da neulich an einem Ball, einer hochfeudalen gesell-
schaftlichen Angelegenheit.

Ich besuche Biille sonst grundsiitzlich nie,.einesteils weil mir der
Rummel zuwider ist, und andernteils weil ich tanze wie ein schlecht
erzogener Mehlsack.

Mit diesem Anlass aber halte es eine besondere Bewandtnis. Es
war kein gewdhnlicher Ball. Es war ein Tanzvergniigen, das zu be-
suchen man aus rein menschlichen Griinden verpflichtet sich fiihlte.

Der Reinertrag floss niimlich einem Komitee zu, und dieses
Komitee verwendete ihn zur Hilleleistung an einen europiiischen
Kleinstaat — ich weiss nicht mehr genau um welchen es sich han-
delte, aber es sind ja deren so viele, so dass man sich nicht mehr
ohne weiteres auskennt — der herkémmlicherweise von einem
miichtigen Nachbarn iiberfallen worden war, und dem man deswegen
zuhilfe ' kommen musste.

Geriichtweise verlautet zwar, der betreffende Kleinstaat hiitte
die Hilfeleistung lieber in Form von Kanonen gesehen, aber weil
es gegenwiirlig so wenig Kanonen in der Welt gibt, liess sich das
nicht bewerkstelligen. Um aber dennoch seinen guten Willen zu
zeigen und um nichts unversucht zu lassen, das arme Volk zu retten,
tanzte man.

Das Tanzen ist noch nicht neutralititswidrig.

Natiirlich hat man auch versucht, auf andere Weise Geld zu-
sammenzubringen, und zwar mit Erfolg. Man gab gern, und man
gab viel. Es hat bestimmt zu allerhand gereicht und es konnte viel -
Not gelindert werden.

Auch ich war mit meinem Scherflein dabei. Aber ich {iberlegte
mir: Eigentlich sollte man fiir sein Geld auch eine kleine Gegen-
leistung kriegen. Wenn ich den Einzahlungsschein zur Post trage,
sieht mir niemand an, dass ich ein wohltitiges Werk tue. Die Quit-
tung kann ich doch schon aus aesthetischen Griinden nicht im Knopf-
loch herumschleppen wie die iiblichen Orden, die man bei Strassen-
sammlungen etwa so eingesteckt kriegt und damit beweist, dass man
ein Herz fiir die Ungliicklichen hat. Nein, das geht nicht. Was niitzt
mir das schonste Menschlichkeitsgefithl, wenn mein Nachbar nichts
davon erfihrt?

Anderseits: am Ball wird man gesehen. Ausserdem kann man
sich dabei amiisieren, kann einen kleinen Flirt spurten, kann mit
cinem Wort, ganz abgesehen vom Jazzorchester, viel Genussreiches
erleben, und iiberdies steht irgendwo geschrieben: Einen froh-
lichen Geber hat Gott lieb!

Frohlich also wollte ich dem iiberfallenen Volke Gutes er-

weisen.

Ich kam voll und ganz auf meine Rechnung. Es war ein gelun-
gener Anlass, und er soll eine erkleckliche Summe fiir das Hilfs-
werk abgeworfen haben. Auch mein Opfer war darunter.

Die Jazz-Band machte ihre Sache ausgezeichnet. Lauter bewiihrte
Akrobaten, die sich beim Herumturnen mit ihren Instrumenten keine



NT. 7 DER FREIDENKEK 51

des Almosens Gotlesliebe. Schon aus dieser Definition geht
hervor, dass ein Mitleid, das bloss dém sinnlichen Vermogen
entspringt, obgleich nicht zu tadeln, doch nicht die Wiirde des
sittlichen Aktes besitzt, dass also ein grosser Unterschied be-
steht zwischen der vielgepriesenen Humanitdt unserer Tage
und der Gottesliebe, die zum Almosen antreibt.»

Viele, vor allem jene, die die materielle und geistige Armut
erkannt und an sich selbst erfahren haben, werden sich die
Frage nach dem Warum gestellt haben. Im Chor fragen sie:
Warum sind wir, ausgerechnet wir, von Gott und damit vom
Glitck so vollig verlassen? Und mit der .Gefiihllosigkeit, resp.
mit der Lust des sich am Opfer festsaugenden Blutegels ver-
weist die Kirche, vor allem wieder die katholische, auf das
gotlliche Naturgesetz, das «gebietet, den Nichsten, der mit uns
durch die Bande der gemeinsamen Natur verkniipft ist, zu lie-
ben wie uns selbst usw. Dasselbe (das Naturgesetz. Der Verf.)
geht hervor aus dem Zwecke des Eigentums. Eigentum und
Gebrauch der zeitlichen Giiter sind zu unterscheiden, obgleich
ersteres demjenigen ausschliesslich gehort, der es rechtmiissig
erworben, so ist es doch so zu gebrauchen, wie es die von Gott
gewollte Uebertragung bezweckt: und diese will, dass dem
Bediirftigen von dem Ueberfliissigen, aus dem uns nicht Noti-
gen, mitgeteilt werde. Dies fordert auch das Wohl der mensch-
lichen Gesellschatt. Nachdem in ihr Ungleichheii des Besilzes
und der Lebensgiiter besteht, so kann der daraus entspringen-
den Not nur durch Erfiilllung dieser Pflicht (der Almosen-
pflicht. Der Verf.) abgeholfen (und so die soziale Frage gelost)
werden.» Ein sprechendes Beispiel dieses gottlichen Natur-
gesetzes von der Uebertragung des Ueberfliissigen an den Be-
diirftigen ist die Zerstérung von unermesslichen Mengen von
Weizen, Kaffee und Baumwolle in Amerika, zu einer Zeit, da
‘Millionenheere von Arbeitslosen in der grossten Diirftigkeit
lebten. Ein Preisfall dieser Giiter hiitte den Almosenrittern
und Wohltitigkeitshyinen die Konjunktur verdorben, somit
es im Einklang zum' kirchlichen Naturgesetz stand, diesen
«Gottessegen» im Meer zu versidufen. Der Papst hat hier kei-
nen Protest erhoben oder auch nur versucht, seinen angeb-
lichen Einfluss geltend zu machen! =

Es hat fiir uns keinen Sinn, aus dem Wust der Kirchen-
biicher und -Lexikon noch mehr der krausen Begriindungen
des Naturgesetzes, d. h. des katholischen Naturgesetzes, anzu-
filhren, denn eine wie die andere widerspricht dem gesunden
Menschenverstand. Wir gelien mit den Theologen nicht auf das
hohe Seil, geschweige denn in den Himmel. Beweiskriftiger
als ihre geistigen Purzelbdume sind die Tatsachen, lehrt doch
die Kirche selbst: an ihren Friichten sollt ihr sie erkennen.

Man braucht die von der Kirche gehegte und gepriesene
paupertas spiritus nur einigermassen abgestreift zu haben, um
zu erkennen, dass der Nutzen, den die Kirche aus dem von ihr
gelehrten «Naturgesetz» zieht, weit grdsser ist als derjenige,
den ihr irgend eine andere Gesellschaftsordnung abzuwerfen
vermochte. Die ganze Enzyklika «Summi pontificatus» Pius’ XII.
trieft von diesem gottlichen Plane, der im katholischen Natur-
gesetz verankert ist und um den die Kirche in der gegenwirti-
gen Zeit des Umbruchs so sehr bangt. Zuriick zur gottgewollten
Almosenherrschaft und Almosengesinnung, das ist der Sinn
der ganzen Enzyklika. Diese Verfassung kommt denn auch in
den Schlussworten des Papstes voll zum Ausdruck, wenn er
die ehrwiirdigen Briider zum Gebet ermahnt und ihnen zuruft:
«Vergesset auch nicht, durch wahren Bussgeist und wiirdige
Werke der Busse euer Gebet angenehmer zu gestalien in den
Augen’ dessen, «der Stiitze ist allen, die stiirzen, und der alle
Gebeugten aufrichtet.» *) (Vom Verfasser gesperrt.) Die wiir-
digen Werke sind die Almosen, mit denen die Kirche die so-
ziale Frage zu losen vorgibt. Gebt Almosen, denn wer hetet
und Almosen gibt, gibt mehr und ist Gott (lies der Kirche) an-
genehmer als jener, der nur betet oder der im stillen Kidm-
merlein vor einem imaginiiren Gott auf den Knien liegt.

Wir sagten bereits, dass die Sorge um dieArmen dem religio-
sen Dienst gleichgestellt wurde und es heute noch wird. Diese
Gleichstellung stellt nicht nur der sozialen Gesinnung, sondern
vor allem auch der kirchlichen Rechenkunst das denkbar beste
Zeugnis aus. Wem um sein Seelenheil bangt, der weiss seine
Gebete durch gute Werke angenehmer zu gestalten, der gibt
Almosen fiir die Armen, wihrend die Kirche ihrerseits durch
ihre Armenpflege die Armen wiederum an sich zu fesseln
weiss. Wir wissen zwar nicht, wie der heutige Satz ist, der von
den empfangenen Almosen der kirchlichen Armenpflege zu-
fliesst, doch diirfte dieser — Belehrung und Beweise von seiten
der Kirche vorbehalten — nicht wesentlich grosser sein als
derjenige, der vom Konzil in Aachen, im Jahre 817 beschlossen
wurde und besagte, «dass von jedem den Kirchen oder den
Ménchen zugeflossenen Almosen der zehnie Teil fir die Ar-
men aufgewendet werden solle.» Mit den der Kirche verblei-
benden neun Zehnteln werden «die Krieger Christi erniihrt,
die Kirchen ausgeschmiickt> und — der Kirchenschatz, den
einzigen, den die Motten nicht fressen, vermehrt. Wer dieses
Verhiiltnis 1:9 betrachtet, dem wird nach Adam Riese klar,
wieso die, Kirche an einer Almosen-Weltordnung interessiert
ist und sie «verniinftig-sittlich» nennt. Es -wird uns aber auch
ohne die Kenntnisse der hoheren Mathematik versténdlich,

3) Pius XII: Summi pontificatus. Rex-Verlag, Luzern 1939, S. 29,

bleibenden Verrenkungen zuzogen. Von dem dabei entstehenden
Geriiusch ganz zu schweigen. Vielleicht iibertrug man es im Radio
des iiberfallenen Landes, ich weiss es nicht, aber wenn schon, so
musste das arme Volk erkennen: die Welt lisst uns nicht im Stich!

Und auch das iibliche Drum und Dran war einfach hinreissend.
Ich tanzte ausdauernd, ich tanzte die ganze Nacht hindurch, ich
opferte meine ganze Nachtruhe der Hilfeleistung fiir das bedriingte
Brudervolk, und als ich am Morgen tieferschopit ins Bett stieg, ge-
schah es im trostlichen Bewusstsein vollbrachter Menschenpflicht.

Wie werden die sich iiber meinen ertanzten Fiinfliber freuen!

Wir denken eigentlich zu wenig nach iiber die dankbaren Ge-
fiihle, die unser Opfertanz bei den Beschenkten auslést. Wir sollten
schon aus dem Grund viel mehr dariiber nachdenken, weil ja auch
wir nie wissen konnen, wann. .. aber das sage ich lieber nicht.
Vonwegen der Neutralitiit. )

Ich meine bloss so.

Und iibrigens werden jetzt auf der ganzen Welt Bille abgehalten
fir die Opfer sich bedroht fiihlender Grofstaaten, Ich fithle mich in
guter Gesellschaft. Eigentlich habe ich auch gar nicht von dem reden
wollen. Ich wollte bloss davon reden:

Wenn beispielsweise, was ja nicht anzunehmen ist. nicht wahr,
aber man weiss eben doch nie, und wer will heute etwas voraus-
sagen, also wenn beispielsweise ... wie sag ich es nur ... voraus-
geselzt also, dass beispielsweise. . ."

- wiire es da fiir uns nicht auch trostlich, zu wissen, dass
zur Linderung unserer Not die Welt in hingebungsvollem (’)pfbrsiun
tanzen wird? . Jakob Stebler.

Verschiedenes.

Kulturbild,

Das «Berner Tagblatt> bringt im Extrablatt Nr, 13 vom 17. Miirz
eine Photographie, die unsere zeitgenossische Kultur treffend veran-
schaulicht. Die Erklirung zu diesem Kulturbild lautet: Am Jahres-
tag der heiligen Franziska segnel ein Bischof in Rom Molorfahrzeuge
aller Arl, Taxis, Camions, ja sogar Tanks.

Aber trotzdem glauben die Katholiken noch an die Friedens-
mission ihres Papstes, in dessen Niihe noch solcher Zauber getrieben
wird. Solange eine Kirche Walfen segnet, ist von ihrem Einfluss auf
einen Frieden nicht viel zu erwarten. Wer den Frieden in einem Tank
zu bringen hat, der wird ja schon gut tun, wenn er den kirchlichen
Segen gleich auf seinem «<Kasten» hat, denn er weiss ja nicht, ob
er noch zuriick kommt. Wohl bekomm's ihnen, dieser Segen, den
Spefidern des Segens wie den Gesegneten,

Im englischen Parlament.

The Literary Guide, London, April 1940, entnimmt einem
Parlaments-Bericht folgende ergotzliche Historie:

«Dr, Lillle bittet den Premierminister, sich mit den Kirchen-
fithrern in Verbindung zu setzen, damit sie einen Betlag festlegen, um
gemeinsam Gott zu bitten, «den Krieg durch die Unterwerfung des
Feindes zu einem schnellen Ende zu fithren und einen Geist der



52 DER FREIDENKER

; Nr. 7

warum die Kirche die staatlich organisierte Armenpflege ab-
lehnt und dieser die «Wiirde des- sittlichen Aktes» abspricht.
Die staatliche Armenpflege gribt der Kirche in zweifacher Weise
das Wasser ab: fiirs Erste geht sie ihres Almosenanteils ver-
lustig und fiirs Zweite ist die dem Armen verabfolgte Unter-
stittzung eine reichlichere und I6st ihn somit aus der kirch-
lichen Abhéngigkeit. Aus diesen Griinden wiinscht die Kirche,
dass die Armenpflege wieder ganz an sie delegiert werde, was,
um in der Sprache der Gldubigen zu sprechen, der «Herr» ver-
hiiten moge. Wenn schon eine Armenpflege notwendig ist,
dann soll sie Sache des Staates, resp. der Gemeinden, sein
Wenn es in der staatlichen Armenpflege auch nicht ohne
gelegentliche Harten und Krinkungen geht, so hat doch diese
Unterstiitzung nicht den Almosengeruch, der den kirchlichen
Gaben anhaftet. Wer sich das Seelenheil weiterhin von der
Kirche durch Almosen erkaufen will, dem bleibt dies, trotr
staatlicher Armenfiirsorge unbenommen. Es ist uns auch nicht
bekannt geworden, dass die Kirche Almosen abgelehnt hitte
mit dem Hinweis auf die staatliche Armenpflege! )

«Wenn die Not beten lehrt, so ist das ein Segen.» Dieser
Ausspruch tat der Bischof von Basel und Lugano, Dr. Fran-
ziskus von Streng in einem neulichen Hirtenschreiben zum
Herz Jesu-Fest. Wir sind dariiber nicht sonderlich erstaunt,
denn der Gedankengang ist christlich. Wie man den Satz
variert, behilt er die christliche Prigung: Die Not wird zum
Segen, denn sie lehrt beten oder Beten lernt man in der Not,
folglich ist die Not ein Segen. Die Kirche vergisst leider zu
sagen, wessen Segen die Not wird. Die Not ist das Element, in
dem die Kirche am besten gedeiht. Auch Pius XII. deckt die
bischofliche Ansicht, wenn er in seiner vorzitierten Enzyklika
sagt: Die Not der Gegenwart ist eine Rechtfertigung des
Christentums, wie sie erschiitternder nicht gedacht werden
kann. Auf einem gigantischen Gipfelpunkt widerchristlicher
Irrtiimer und Bewegungen sind aus ihnen unsagbar bittere
TFriichte gereift, und diese sprechen ein Verdammungsurteil,
dessen Wucht jede blosse theoretische Widerlegung iibertrifft.»

Wenn der Papst in der Not der Gegenwart eine Rechtferti-
gung des Christentums sieht, so spricht er, was wir verstehen,
im Interesse der Kirche. Wir Freidenker teilen seine Ansicht
nicht. Wir sagen vielmehr: Die Not der Gegenwarl ist eine
Anlklage des Christenlums, wie sie erschiilternder nicht gedach!
werden lkann. Die bittern Friichte, die gereift sind, sind die
Friichte der christlichen Weltordnung, des vom Christentum
gelehrten «gottgewollten Naturgesetzes». Wenn diese Friichte
ein Verdammungsurteil sprechen, dann fillt es — wie son-
derbar — auch zu */i» der Kirche zu. Damit das Gesagte
nicht nur theoretische Widerlegung bleibe, verweisen wir kurz

auf einige Tatsachen. Der Gldubigen Gedichtnis ist kurz, so
dass man sie nicht oft genug an die Tatsachen erinnern kann.

Dass Adolf Hitler seine Macht der katholischen Kirche
verdankt, haben wir schon oft gesagt. Das Millionenheer der
Arbeitslosen, das dank dem christlichen Naturgesetz und trotz
angeblich sozialistischer Regierung nicht wieder in dén Arbeits-
prozess aufgenommen werden konnte, schien durch die Not
das Beten nicht zu erlernen. Vielmehr bestand die Gefahr der
Bolschewisierung. Also holten sich Kirche und Kapital den
Retter aus der Versenkung, den Nationalsozialismus, in dem
sie das Bollwerk gegen den Kommunismus feierten. Mit einem

Jinquisitorischen Fanatismus zog dieser gegen alles, was sozia-

listisch-bolschewistisch-jiidisch anriichig war und Kirche und
Kapital glaubten bereits neuen Wind in den Segeln zu haben.
Man gewihrte Hitler den totalitiren Staat zu schaffen, in
der Absicht und Erwartung, dass die ebenso totalitire Kirche
den Nationalsozialismus ablésen wiirde. Damit war nichté,
denn die Kirchenfiirsten fielen aus den Wolken, als Hitler
mit Stalin das Freundschaftsbiindnis schloss. — In Italien
wuchs das Heer der Arbeitslosen trotz Faschismus und
Riistungskonjunktur. Wie diese Hungernden loswerden? Auf
der Suche nach Lebensraum entdeckte man Abessinien. Unter
der moralischen Verurteilung der ganzen Welt, aber wohlver-
sehen mit dem Segen der Kirche, siegten die Italiener und
errichteten das Imperium. Dann kam es auf Anstiften der
Kirche zum Bruderkrieg in Spanien, Dank der Intervention
von Italien und Deutschland, und Dank der Nichtinterven-
tion von Frankreich und England, wurde der pépstliche Segen
wirksam. Franco gewann das Ringen. Und von da ab folgte
Schlag auf Schlag. Was wir heute erleben ist nichts weiter
als die Folge von Entwicklungen, die ihre primire Ursache im
christlichen Naturgesetz, in christlichen Irrttimern und Irr-
lehren haben.

Wir leben heute in einer Zeit, die, wenn nicht alle Zeichen
triigen, nur mit der franzosischen Revolution verglichen
werden kann. Was der letzte Weltkrieg nicht zu schaffen
vermochte, das wird der zweite Weltkrieg vollenden. Die
Almosenwelt, diese Welt der gleissnerischen Barmherzigkeit,
sie fillt in diesem Krieg zusammen. Ob uns solche Gedanken
nahe liegen oder nicht, wir konnen und diirfen vor den Tat-
sachen nicht die Augen verschliessen. Was wir erleben ist
ein ideologischer Krieg, ist der Kampf von zwei Geisteswelten.
Der Gotze Gold, der sich die Welt und den Menschen untertan
machte, er wird besiegt vom Menschen und seiner Arbeit. In
unsern Tagen wird das Exempel statuiert fiir die Behauptung,
die Voltaire 1694—1778 — lange vor Hitler — tat: «La richesse

Briiderlichkeit und des Wohlwollens zu pflanzen unter den Nationen
der Erde, damit sie niemehr den Krieg suchen.»

Mr. Chamberlain versprach, dass der Antrag zu gegebener Zeit in
Erwiigung gezogen werde. «<Ich denke nicht, dass die Zeit dafiir
jetzt schon gekommen ist», fiigte er bei.

Mr. Thurtle: Will der Premierminister nicht vorerst die Fiihrer der
kimpfenden Einheiten um ijhre Ansicht iiber die Niitzlichkeit der
vorgeschlagenen Biltaktion befragen? (Gelichter.)

Kriegszeit und Gotteswort.

«(Eing.) Eben ist No. 12 dieser Predigtsammlung bei der Evan-
gelischen Buchhandlung an der Schifflinde erschienen. Es handelt
* sich um die Predigt iiber Lazarus und den reichen Mann, die Pfarrer
D. Ed. Thurneysen am 26, Mai im Miinster gehalten hat. Die Predigt
redet von dem Christus, der in seiner grossen Barmherzigkeit fiir
den armen Lazarus ein fiir allemal Partei ergreift, der aber auch
nicht das Verderben des reichen Mannes will und ihn darum zur
Umkehr ruft. Es gibt jetzt nicht wenig Menschen, die den ‘Wilnsch
aussprechen, man mochte sich doch zusammentun und ein Wort, eine
Botschaft in letzter Dringlichkeit an die Menschheit am Abgrund
ergehen lassen. Wenn es jetzt ein dringliches Wort gibt, dann ist es
dies: «Barmherzigkeit». Niichtlicher Kanonendonner kiindet uns jetat
an, wie wahr es ist, dass «mitten wir im Leben sind, von dem Tod
umfangen». Diese Predigt sagt mehr. Sie sagt diesem <todum-
fangenen» Geschlecht, dass es die grosse Barmherzigkeit Gottes ist,
die uns, ja, uns umfingt auch in der Sterbestunde. Wer sollte da
nicht aufhorchen? W.L.»

«+ So etwas bringt die Nat. Ztg. Nr. 272. Ja — wer sollte da nicht
authorchen! — Ringsum auf der ganzen Welt ist Mord. Grauenhafter,
gemeiner Mord. Nach den raffiniertesten Regeln menschlicher Errun-
genschaft werden die gesiindesten der Menschen im Kugel- und
Bombenregen zerfetzt und unter Tanks erbarmungslos zermalmt,
withrenddem im gleichen Augenblick fiir Unheilbare, Kriippel, geistig
Tote in ihren Anstalten Evakuierungsmassnahmen getroffen werden.
Diese armseligen Kreaturen sollen dem Staate erhalten bleiben. Da
zeigt sich die Barmherzigkeit in reinster Bliite. Die anderen,
Gesunden, werden der <grossen Barmherzigkeit> Gottes empfohlen.
Es muss wunderbar sein fiir das im Stacheldraht, in den Kriegs-
greueln krepierte <Todumfangene Geschlecht», zu wissen, dass das
die grosse Barmherzigkeit Gottes ist! — L.E.

Dichtung oder Wahrheit?

Angelica Balabanoff erzéhlt in ihrem neuesten Buch «My life as a
Rebels (Hamish Hamilton, London 1938), dass anliisslich des Vortrags
eines italienischen Geistlichen, Benito Mussolini als Gegner auftrat.
Zu Beginn seines Referates bat Mussolini jemand aus der Zuhbr-er-
schaft, ihm die Uhr zu leihen. Nachdem sich Mussolini in eine
dramatische Hitze gesprochen hatte, rief er aus: «Ich gebe G{)H genau
fiinf Minulen Zeil, mich zu erschlagen. Wenn er mich innerhalb
dieser Zeit nicht strafl, existiert er nichl.» Angelica Balabanoff war am
Vortrag nicht zugegen, will jedoch von diesem Vorfall durch einen
Brief Kenntnis erhalten haben. Dies war im Jahre 1904 und Mussolini
20 Jahre alt. The Lilerary Guide, London, March 1940.



Nr. 7 ~ . DER FREIDENKER Y

d'un état consiste dans le nombre de ses habitants et dans leur
travail. . . . . La vraie richesse d'un royaume n’est donc pas
dans lor et 'argent; elle est dans 'abondance de toutes les
denrées; elle est dans l'industrie et dans le travail.» *) Wohl
hat die Kirche immer gepredigt: «Liebet euch und vermehret
euch», aber nicht in der Absicht, den Reichtum der Nationen zu
fordern, sondern um das Heer der Almosenspender und Almo-
sennehmer zu mehren und damit ihren Einfluss zu vergrossern.
Sie hat lamentiert gegen den Geburtenriickgang, gegen den
weissen Tod, die Unterschlagung des werdenden Lebens, um
dann jene die geboren wurden, dank einem gottlichen Plane
. schuldlos darben zu lassen. Wer aber, wie die Kirche, liebe-
dienerisch eine kapitalistische Ausbeutung mit einem angeb-
lich gottgewollten Naturgesetz legitimiert, wer die Armen
schuldig werden lisst, um sie mit Almosen und einem fal-
schen Scheck auf einen Himmel abzuspeisen, der verdient den
Untergang mit allem andern, was an unserer Welt morsch
und faul ist. Der Reichtum einer Nation besteht nicht in
Bethiiusern, er besteht nicht darin, dass jeder ins Bethaus
kommt, wohl aber darin, dass jeder seine Arbeitsstitte hat.
Dies ist keine theoretische Behaubtung, wie die Kirche es
etwa noch zu Voltaires Zeiten glauben machen . konnte. Das
Volk will nicht Almosen, sondern Arbeit; es will nicht Barm-
herzigkeiten um Gottes Willen, sondern einen gerechten Lohn.
Stellen wir uns die Frage: Ist der Mensch um des Geldes
Willen da, oder ist das Geld um des Menschen Willen da?
Wer die Frage stellt, hat auch bereits die Antwort. Ist das
Geld aber um des Menschen Willen, statt umgekehrt wie
bisher, so ist die Losung der Frage eine einfache Sache. Dient
das Geld einmal dem Menschen, dann wird die Armut bis
‘auf das parasitire Minimum schwinden, dem dann ebenfalls
nicht mit Almosen, sondern mit dem Stocke beigekommen wer-
den muss. Heute sind wir aber noch nicht soweit. Wir halten
es mit Plautus, der sagte: Schlecht macht sich um den Armen
verdient, wer ihm Speise oder Trank reicht, denn er verliert
‘was er gibt und verlingert dem Armen doch nur sein elendes
Leben.» Dies, dem Armen sein elendes Leben zu verldngern,
ist das unbestrittene Verdienst der Kirche. Leox.

1) Oeuvres complétes de Voltaire (Bruxelles 1827). Dialogues et
entretiens philosophiques. Premiére volume, p. 22. IV. Un philosophe
et un contrdleur général des finances.

Ueber die geistige Struktur des heuti-
gen Durchschnittsmenschen.
. (Ein Beitrag zur Neurosenlehre.)
Von Dr. med. H. S.

o (Fortsetzung)

Ein weiterer Grund zur Entstehung des erkenntnistheoreti-
schen Dualismus ist aber nun besonders der, dass wir eine
Mehrzahl verschiedener Sinnesorgane haben, mit welchen wir
sozusagen verschiedene «Seiten» der Dinge sehen. (Schon die
griechischen Skeptiker sagten, es gebe soviele Weltbilder als
Sinnesorgane!) Man miisste also eigentlich eher einen «Plura-
lismus» erwarten. Die sichtbare Seite der Dinge steht aber
derart im Vordergrund, auch punkto Lebenswichtigkeit (Blind-
heit bedeutet bekanntlich eine viel grossere Invaliditit als
Taubheit usw.), dass man alle iibrigen etwa als «gefiihlte Sei-
ten> der Dinge zusammenfassen kann.

Die Ueberzeugung eines einzigen Weisen ist doch ohne
Zweifel mehr wert, als die Blendwerke der Schelme und
die knechtische Untcrwerfung von tausend Dummkdipfen.

Vollaire.

Es ist nun gar kein Zweifel, dass man sich iiber die sicht-
bare Seite der Dinge am besten verstindigen kann, da man
hier wirklich in der Lage ist, eine eindeutige Definition (als
Voraussetzung und Grundlage der Logik) aufzustellen. Hier
kann man ndmlich Wort und Inhalt aufzeigen, konfrontieren
und so jederzeit kontrollieren. Das ist der Bereich der exak-
ten Wissenschaft; seit Demokrits Atomtheorie bis zu Plancks
Quantentheorie sucht sie iiberall das <Qualitative», «Subjek-
tive» ins «Quantitative», «Objektive», d. h. ins Sichtbare zu
ibersetzen («erkldren»), um .es dort zu messen, wo wir uns
allein exakl verstindigen konnen. So messen wir ja z. B.
die Warme als sichtbare Quecksilberausdehnung, die Tonhéhe
als Anzahl sichtbarer Saitenschwingungen usw.

So ist es der (wieder von einem Englinder, Priestley, be-
griindeten) «physiologischen Psychologie» gelungen, nicht nur
anhand von Kriegsverletzungen die Orte an der Grosshirnrinde
ausfindig zu machen, wo bestimmte Gedanken sich jeweils
entwickeln, sondern neuerdings haben Berger und Adrian so-
gar diese selber sozusagen sichtbar gemacht, indem sie fest-
stellten, dass ein bestimmter elektrischer Rhythmus durch-sie
unterbrochen wird, nimlich dem Aktionsstrom, der einer Mus-
kelzuckung als «Erregung» vorangeht (da ja «tétige Stellen»
elektrisch negativ werden). Es gibt denn auch heute in der
Psychologie eine Richtung, die diese zu einer exakten Wissen-
schaft machen will, indem sie sich auch hier aufs Sichtbare be-
schriankt: ich meine den angelsiichsischen «Behaviourismusy.
Wir miissen aber betonen, dass diese Wertung in <subjektivy
und «objektivy nicht etwa verschiedene Grade von «Realitéty
angibt, sondern sie ist also bloss eine Bewertung der «Ver-
standigbarkeit> einer Sache, d. h. wie weit sie sich dazu eignet,
dass man sich exakt iiber sie verstéindigen kann. Man darf
also die Schwierigkeit einer einheitlichen Bezeichnung der
Dinge nicht irgendwie auf die Dinge selbst iibertragen, sodass
sie sozusagen einen Makel bekommen. (Carnap). Aehnlich
ging es iibrigens der Relativitatstheorie. Einstein stellte fest,
dass die bisherigen Begriffe der Newtonschen und Huygen-
schen Physik bloss in den mittleren Dimensionen gelten, dass
sie aber in den kleinsten und gréssten Dimensionen immer
ungenauer werden. Davon leitete er aber selber nun nicht ab,
wie es viele nach ihm taten, dass also die Natur selber «unbe-
rechenbary sei und dass folglich jene «Gesetze» bloss «sta-
tistische Wahrscheinlichkeit> hitten, sondern dass einfach un-
sere Begriffe die Tatsachen noch nicht ganz decken, da wir in
jenen extremen Dimensionen bisher noch nicht genau genug
ausgerechnet haben; dies geschah wohl zum Teil, da die
Schwierigkeiten sozusagen mit dem «Quadrat der Entfernung»
wachsen, zum Teil aber auch wohl, weil jene extremen Dimen-
sionen zu weit weg sind, um uns noch schaden oder niitzen zu
konnen. Deshalb erschreckt ja den modernen Menschen im
Gegensatz zu Kants bekanntem Ausspruch weder mehr der
Blick «zum gestirnten Himmel iiber mir», noch derjenige ins
Mikroskop. (Dies ist nebenbei gesagt der einzig wahre Kern
am «Pragmatismus»!) Mogen die Elektronenbahnen um den
Atomkern uns heute noch regellos und zufillig wie ein Miik-
kenschwarm erscheinen, und koénnen auf der andern Seite un-
sere heutigen wissenschaftlichen Wetterprognosen noch nicht
ganz ernst genommen werden, so ist doch kein Grund anzu-
nehmen, dass wir nicht eines Tages soweit sein werden.

Ein anderes Beispiel ist iibrigens auch die Lichttheorie,
wo man den einheitlichen Begriff noch nicht gefunden hat, son-
dern nebeneinander bestehen noch immer die Huygensche Wel-
lentheorie, die z. B. die Beugung allein erklédrt, und die New-
tonsche Emissionstheorie, modernisiert als Quantentheorie, die
z. B. die Reflexion erkldrt, weiter; kurz, man konnte wirklich
heute am Gebiude der Physik eine Tafel anbringen mit der
Aufschrift: wegen Umbau geschlossen! Es sind vor allem die
drei Begriffe: Raum, Zeit und Kausalitiit, iiber die man noch
nicht einig ist. «Raumy ist nun wirklich eine jener blassen
Verallgemeinerungen, ein ziemlich leerer Begriff, ob wir ihn



	Das Almosen

