Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 6

Artikel: Eine kleine sonntagliche Betrachtung
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 6 DEK FREIDENKERK 47

lismus> gelten mit seinem esse-percipi, wobei es sich bei nihe-
rem Zusehen ganz einfach um ein Worispiel, einen Pleonas-
mus handelt. (Avenarius). Kant versuchte auf diese Weise die
Religion und Moral als «Ding an sich» vor dem Zugriff der
vorriickenden Wissenschaft zu relten. Er sagte: alles was wir
sehen, sehen wir bloss durch die Zeit-Raumbrille auf unserer
Nase, oder, wie es Joh. Miiller mit seinem «Gesetz der spezi-
fischen Sinnesenergien», das noch heute in den Lehrbiichern
der Physiologie spukt, ins Physiologische iibersetzte: wir sehen
die Dinge bloss so, wie sie unsere Sinnesorgane aufnehmen
konnen; wie sie aber an sich sind, wissen wir nicht. Damit
entwertete Kant die Welt des Tatséchlichen und hat damit
manchem verwirrten Neurotiker den Abschied von dieser Welt
des «Scheins» durch Selbstmord erleichtert. Nun ist es aber
doch ganz klar: wenn wir doch alle Dinge bloss als «Ding fiir
uns» kennen, wie kommt Kant dazu, iiberhaupt von einem
«Ding an sich> zu reden! Um namlich vom «Ding fiir uns»
noch ein «Ding an sich» unierscheiden zu koénnen, miisste er ja
irgendwo «draussen», zwischen uns und den Dingen stehen
konnen. Dass jener Gedankengang iiberhaupt Anklang fin-
den konnte, kann man nur wieder als leichisinnige Verallge-
meinerung einzelner Sinneslduschungen verstehen, z. B. dass
man bei einem Schlag auls Auge Blitze sieht. Womit aber
selbstverstiindlich noch nicht gesagt ist, dass alle Reize, seien
es nun mechanische, chemische, elekirische usw, am Auge
sleis eine Lichtwirkung hervorrufen, wie das Miiller folgerte,
sondern unsetre Sinnescrgane sind eben besonders empfindlich
gebaul fiir die ihuen <adiiquaten» Reize, unter deren funktio-
nellem Anreiz sie sich ja auch so spezialisiert haben.
(Fortsetzung folgt.)

Eine kleine sonntagliche Betrachtung.

Ieh sitze an einem regnerischen Sonntagmorgen am Radio
und lausche den floiten Vortrdgen eines Musikkorps. Nach
Schiuss derselben folgt eine neue Sendung, eine Predigt. Zu-
erst das Glockengeliuie. ich hore Giocken gerne und ihr Ge-
liiute erinnert mich an frithere Zeiten von daheim, da wir an
schonen Sonniagmorgen durch Feld, Wald und Wiesen zogen
und uns an der herrlichen Natur erfreuten, wihrend aus der
Ferne das Gelaute zu uns drang. — Nach dem Geldute am
Radio ertont die feierliche Stimme des Geistlichen, der mit
einem Gebet den Gottesdienst erdifnet. Ich drehe den Radio
auf eine andere Station — es ist dies ja in unserm Land noch
gestatiet — doch auch diese Sendung befriedigt mich nicht.
Ieh drehe unwillkiirlich zuriick und hére die Worte des Pre-
digers: «Seelig sind die nicht sehen und doch glauben.» Dann
weiter: «Wir wandeln im Glauben und nicht im Sehen.» Der
Sinn dieser Worte, wie sie der Herr Pfarrer meint, sind mir
verstindlich, er will mit andern Worten sagen, der Mensch
soll an Gott glauben, ohne zu sehen, d. h. ohne nachzudenken
iiber die Realitiit dessen, was geglaubt werden soll. Weiier
erkliirt der Redner inhaltlich, dass es nicht notig sei, dass der
Mensch alles wissen miisse, Gott wisse es schon. Mit diesen
Worten soll wohl dem Gliubigen in schwierigen Lebenssitua-
lionen, bei welchen er sich frage: Warum das? womit habe
ich das verdient? usw., die Antwort gegeben werden mit den
wenig {iberzeugenden Worten, es ist der Wille Gottes und
seine Wege sind unerforschlich. Wirklich eine billige Aus-
rede. Der Gliubige soll in Zuversicht nach Gottes Wort leben
und handeln, denn der Zweifler treibe im Unklaren, so hiess
es weiter in der Predigt. Dass solche Worte zum Widerspruch
reizen ist begreiflich. Dass der Zweifler im Unklaren treibt,
ist schon richtig und ist die Kirche nicht umsonst bemiiht, bei
ihren Anhiingern keine Zweifel aufkommen zu lassen, denn
vom Zweifler zum Ungliubigen und Freidenker ist kein gros-
ser Sehritt mehr. Damit der Glidubige nicht ins Zweifeln geriit,
wird ihm erklirt: ¢Der rechte Glaube kennt keine Neugier.
Man kinnte diese Worte auch so formen: Der Dumme hat kein

Bestreben, weiter iiber das Weltgeschehen nachzudenken und

nimmt alles hin, wie es ihm von den Geistlichen vorgepredigt
wird.

So sind die Vertreter der Kirche, gleichgiiltig welcher Reli-
gion. Sie wollen nicht, dass ihre Anhénger selbst denken, son-
dern, dass sie alles hinnehmen, was sie und die Bibel ihnen
vorbringen. Die Gldubigen sollen nicht fragen und nicht prii-
fen, damit sie nicht auf Dinge stossen, die sie in Zweifel brin-
gen und schliesslich zur Erkenntnis der Unhaltbarkeit der
kirchlichen Religion fiihrten kénnten.

Ob dem Herr Pfarrer selbst noch nie Zweifel gekommen
sind iiber die kirchlichen Dogmen, dass er gerade dieses
Thema seiner Predigt zugrunde gelegt hat? K.

Vermischtes.

Unerfreuliches.

Unter dieser Rubrik bringt ein katholisches Wochenblatt, «Das
Aufgebot», Nr. 10, 1940, folgende kleine Hisselei:

«Die sogenannten philosophischen Betrachiungen des Neuschwei-
zers und ehemaligen preussischen Ofliziers Endres, der sozusagen
weltanschaulicher Trompeter des Radiodienstes in der Schweiz ist,
erregen in manchen Kreisen nicht unberechtigten Unwillen. (Man
bringi's eben in der Schweiz heute noch zu einer grossen Wirkung,
wenn man — nicht Schweizer eigener Art ist.)»

Es liegt wohl etwas zuviel Aufklirendes in diesen «sogenann-
ten» philosophischen weltanschaulichen Betrachtungen, dass sie
katholischen Ortes so unangenehm auffallen? Aber ganz begreiflich.
Irgendein hergewanderler Jesuite (sh. Schutz der Jesuiten im Wal-
lis) mit den schwirzesien Verdummungstiraden wiire dem Herrn
Professor und Priesier-Redaktor J. Lorenz vom «Aufgebot» tausend-
mal willkommener am schweizerischen Radio! — Gar nicht aus-
geschlossen, dass es noch so weit kommen mag, wenn den pfiffi-
schen Vernebelungslendenzen nicht immer wieder entgegengetrelen
wird.

F. C. Endres, ein Schriftsteller von ancrkanntem Rang, ist be-
reils seit lelztem Kriegsende (wenn man so sagen darf) in der
Schweiz, und zwar, weil ihm unsere Gesinnung wohl eben niher
lag, als das «deutsche Wesen». Nebenbei bemerkt fragen wir auch
nicht, wann das Geschlecht der Lorenz eingewandert ist. Endres o
iibrigens Bayer und Bayern haben sich von jeher schlecht mit P
scn vertragen. Aber mit so kleinen Verdrehungen und Ge
keiten fingt es an, wenn man pépstlichen Leitsiitzen, wie z. B.: ¢
gaben der katholischen Akademiker gegeniiber der Wellpresse» :iid
«Aufgaben der katholischen Akademiker gegeniiber dem Film» u.a.
verpflichtet ist.

Einige Spalten weiler im gleichen «Aufgebot»-Blatt lesen =wir
den besonderen Spruch: «Es gibt keine schlimmere Verwirrun; in
dieser Welt als dier Scheinheiligkeit der Michtigen.» Ein wirklich
und wahrhaftig schéner Spruch. Aber, gehen nicht alle Anstrengun-
der katholischen Kirche dahin durch ihre Scheinheiligkeit die
ichtigete aul dieser Welt zu sein? ? — L. E.

Die Neger haben recht.

«Die Nation» bringt in ihrer N.7 (15.2.40) einen Bericht des
Oxumenischen Pressedienstes von Genf in folgendem Wortlaut:

«Die verhidngnisvolle Auswitkung des Krieges auf das Denien
der einheimischen Bevélkerung in den christlichen Missionsgebieten,
die heute bereits nachweisbar vorliegt, wird durch den amerikani-
schen Missionar Danielson .in der Zeitschrift ,Lutheran Companion’
folgendermassen dargestellt: ,Das christliche Verkiindungswerk in
Afrika wird durch den Krieg allenthalben zuriickgesetzt. Denn fiir
den LEingebornen bedeutet die Tatsache, dass -ein Weisser (der cin
Glied der christlichen Kirche ist) gegen einen andern Weissen (der
ebenfalls der christlichen Kirche angehort) Hass empfindet, ihn be-
kiimpft und gefangennimmt, so viel wie eine Widerlegung des Evan:
geliums und einen greifbaren Beweis dafiir, dass das Christentum
keine .gute Religion’ ist, weil ihre Bruderschaft versagt...»

Die Neger konnen nicht lesen, nicht schreiben, man nennt sie die
Wilden. Aber sie haben, wie obiger Bericht schlagend beweist, den
geschulten Christen das voraus, dass sie logisch denken konnen,

Sind Sie katholisch?

Ein junger Mensch aus gutem Hause in Bern wollte sich um
eine Stelle bei einer eidgenissischen Verwallung bewerben. Er
stellte sich vor und frug, ob er Aussichten hiille bei einer sckirift-
lichen Bewerbung. Der Eidgenosse, der ihn empfing, fragte ilin:
«Sind Sie katholisch?» Die Antwort lautete: «Nein, Protestanl.»



	Eine kleine sonntägliche Betrachtung

