
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 6

Artikel: Eine kleine sonntägliche Betrachtung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 D Ii K V K fci 1 D ENREK 47

lismus» gelten mit seinem esse-percipi, wobei es sich bei näherem

Zusehen ganz einfach um eiu Wortspiel, einen Pleonasmus

handelt. (Avenarius). Kant versuchte auf diese Weise die
Religion und Moral als «Ding an sich» vor dem Zugriff der
vorrückenden Wissenschaft zu reiten. Er sagte: alles was wir
sehen, sehen wir bloss durch die Zeit-Raumbrille auf unserer
Nase, oder, wie es Joh. Müller mit seinem «Gesetz der
spezifischen Sinnesenergien», das noch heute in den Lehrbüchern
der Physiologie spukt, ins Physiologische übersetzte: wir sehen
die Dinge bloss so, wie sie unsere Sinnesorgane aufnehmen
können; wie sie aber an sich sind, wissen wir nicht. Damit
entwertete Kant die Welt des Tatsächlichen und hat damit
manchem verwirrten Neurotiker den Abschied von dieser Welt
des «Scheins» durch Selbstmord erleichtert. Nun ist es aber
doch ganz klar: wenn wir doch alle Dinge bloss als «Ding für
uns» kennen, wie kommt Kant dazu, überhaupt von einem
«Ding an sich zu reden! Um nämlich vom «Ding für uns»
noch ein «Ding an sich unterscheiden zu können, müsste er ja
irgendwo «draussen», zwischen uns und den Dingen stehen
können. Dass jener Gedankengang überhaupt Anklang finden

konnte, kann man nur wieder als leichtsinnige
Verallgemeinerung einzelner Sinnestäuschungen verstehen, z. B. dass

man bei einem Schlag aufs Auge Blitze sieht. Womit aber
selbstverständlich noch nicht gesagt ist, dass alle Reize, seien
es nun mechanische, chemische, elektrische usw. am Auge
stets eine Lichtwirkung hervorrufen, wie das Müller folgerte,
sondern unsere Sinnesorgane sind eben besonders empfindlich
gebaut für die ihnen «adäquaten» Reize, unter deren funktionellem

Anreiz sie sich ja auch so spezialisiert haben.
(Fortsetzung folgt.)

Eine kleine sonntägliche Betrachtung.
Ich sitze an einem regnerischen Sonntagmorgen am Radio

und lausche den Hollen Vorträgen eines Musikkorps. Nach
Schluss derselben folgt eine neue Sendung, eine Predigt.
Zuerst das Glockengeiäuie. Ich höre Glocken gerne und ihr
Geläute erinnert mich an frühere Zeiten von daheim, da wir an
schönen Sonnlagmorgen durch Feld, Wald und Wiesen zogen
und uns an der herrlichen Natur erfreuten, während aus der
Ferne das Geläute zu uns drang. — Nach dem Geläute am
Radio ertönt die feierliche Stimme des Geistlichen, der mit
einem Gebet den Gottesdienst eröffnet. Ich drehe den Radio
auf eine andere Station — es ist dies ja in unserm Land noch

gestattet — doch auch diese Sendung befriedigt mich nicht.
Ich drehe unwillkürlich zurück und höre die Worte des

Predigers: (Seelig sind die nicht sehen und doch glauben.» Dann
weiter: «..Wir wandeln im Glauben und nicht im Sehen.» Der
Sinn dieser Worte, wie sie der Herr Pfarrer meint, sind mir
verständlich, er will mit andern Worten sagen, der Mensch
soll an Gott glauben, ohne zu sehen, d. h. ohne nachzudenken
über die Realität dessen, was geglaubt werden soll. Weiter
erklärt der Redner inhaltlich, dass es nicht nötig sei, dass der
Mensch alles wissen müsse, Gott wisse es schon. Mit diesen
Worten soll wohl dem Gläubigen in schwierigen Lebenssituationen,

bei welchen er sich frage: Warum das? womit habe
ich das verdient? usw., die Antwort gegeben werden mit den

wenig überzeugenden Worten, es ist der Wille Gottes und
seine Wege sind unerforschlich. Wirklich eine billige Ausrede.

Der Gläubige soll in Zuversicht nach Gottes Wort leben
und handeln, denn der Zweifler treibe im Unklaren, so hiess
es weiter in der Predigt. Dass solche Worte zum Widerspruch
reizen ist begreiflich. Dass der Zweifler im Unklaren treibt,
ist schon richtig und ist die Kirche nicht umsonst bemüht, bei
ihren Anhängern keine Zweifel aufkommen zu lassen, denn

vom Zweifler zum Ungläubigen und Freidenker ist kein grosser

Schritt mehr. Damit der Gläubige nicht ins Zweifeln gerät,
wird ihm erklärt: «Der rechte Glaube kennt keine Neugier.
Man könnte diese Worte auch so formen: Der Dumme bat kein
Rostreben, weiter über das Weltgeschehen nachzudenken und

nimmt alles hin, wie es ihm von den Geistlichen vorgepredigt
wird.

So sind die Vertreter der Kirche, gleichgültig welcher Religion.

Sie wollen nicht, dass ihre Anhänger selbst denken,
sondern, dass sie alles hinnehmen, was sie und die Bibel ihnen
vorbringen. Die Gläubigen sollen nicht fragen und nicht prüfen,

damit sie nicht auf Dinge stossen, die sie in Zweifel bringen

und schliesslich zur Erkenntnis der Unhaltbarkeit der
kirchlichen Religion führten könnten.

Ob dem Herr Pfarrer selbst noch nie Zweifel gekommen
sind über die kirchlichen Dogmen, dass er gerade dieses
Thema seiner Predigt zugrunde gelegt hat? K.

Vermischtes.
Unerfreuliches.

Unter dieser Rubrik bringt ein katholisches Wochenblatt, «Das
Aufgebot», Nr. 10, 1940, folgende kleine Hässelei:

«Die sogenannten philosophischen Betrachtungen des Neuschweizers

und ehemaligen preussischen Ofliziers Endres, der sozusagen
weltanschaulicher Trompeter des Radiodienstes in der Schweiz ist,
erregen in manchen Kreisen nicht unberechtigten Unwillen. (Man
bringcs eben in der Schweiz heute noch zu einer grossen Wirkung,
wenn man — nicht Schweizer eigener Art ist.)»

Es liegt wohl etwas zuviel Aufklärendes in diesen «sogenannten»

philosophischen weltanschaulichen Betrachtungen, dass sie
katholischen Ortes so unangenehm auffallen? Aber ganz begreiflich.
Irgendein hergewanderler Jesuite (sh. Schutz der Jesuiten im Wallis)

mit den schwärzesten Verdunimungstiraden wäre dem Herrn
Professor und Priester-Redaktor .1. Lorenz vom «Aufgebot» tausendmal

willkommener am schweizerischen Radio! — Gar nicht
ausgeschlossen, dass es noch so weit kommen mag, wenn den pfäffischen

Vernebelungstendenzen nicht immer wieder entgegengetreten
wird.

F. C. Endres, ein Schriftsteller von anerkanntem Rang, ist
bereits seit letztem Kriegsende (wenn man so sagen darf) in der
Schweiz, und zwar, weil ihm unsere Gesinnung wohl eben näher
lag, als das «deutsche Wesen». Nebenbei bemerkt fragen wir auch
nicht, wann das Geschlecht der Lorenz eingewandert ist. Endres \«ir
übrigens Bayer und Bayern haben sich von jeher schlecht mit Pious-
scn veitragen. Aber mit so kleinen Verdrehungen und Gehässigkeiten

fängt es an, wenn man päpstlichen Leitsätzen, wie z. B.:
«Aufgaben der katholischen Akademiker gegenüber der Weltpresse» tmd
«Autgaben der katholischen Akademiker gegenüber dem Film» u.a.
verpflichtet ist.

Einige Spalten weiter im gleichen «Aufgebot»-Blatl lesen wir
den besonderen Spruch: «Es gibt keine schlimmere Verwirrung in
dieser Welt als die* Scheinheiligkeit der Mächtigen » Ein wirklich
und wahrhaftig schöner Spruch. Aber, gehen nicht alle Anstrengun-
ge:i der katholischen Kirche dahin durch ihre Scheinheiligkeit die
Mächtigste auf dieser Welt zu sein?? — L. E.

Die Neger haben recht.

«Die Nation» bringt in ihrer N. 7 (15.2.40) einen Bericht des
ökumenischen Pressedienstes von Genf in folgendem Wortlaut:

«Die verhängnisvolle Auswiikung des Krieges auf das Denken
der einheimischen Bevölkerung in den christlichen Missionsgebieten,
die lieute bereits nachweisbar vorliegt, wird durch den amerikanischen

Missionar Danielson in der Zeitschrift ,Lutheran Companion'
folgendermassen dargestellt: ,Das christliche Verkündungswerk in
Afiika wird durch den Krieg allenthalben zurückgesetzt. Denn für
den Eingebornen bedeutet die Tatsache, dass ein Weisser (der ein
Glied der christlichen Kirche ist) gegen einen andern Weissen (der
ebenfalls der christlichen Kirche angehört) Hass empfindet, ihn
bekämpft und gefangennimmt, so viel wie eine Widerlegung des
Evangeliums und einen greifbaren Beweis dafür, dass das Christentum
keine .gute Religion' ist, weil ihre Bruderschaft versagt ¦ .»

Die Neger können nicht lesen, nicht schreiben, man nennt sin die
Wilden. Aber sie haben, wie obiger Bericht schlagend beweist, den
geschulten Christen das voraus, dass sie logisch denken können.

Sind Sie katholisch?

Ein junger Mensch aus gutem Hause in Bern wollte sich um
eine Stelle bei einer eidgenössischen Verwaltung bewerben. Er
stellte sich vor und trug, ob er Aussichten hätte bei einer schriftlichen

Bewerbung. Der Eidgenosse, der ihn empfing, fragte ihn:
«Sind Sie katholisch?» Die Antwort lautete: «Nein, Protestant.»


	Eine kleine sonntägliche Betrachtung

