
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 23 (1940)

Heft: 6

Artikel: Ueber die geistige Struktur des heutigen Durchschnittsmenschen : (ein
Beitrag zur Neurosenlehre) [Teil 2]

Autor: H.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 DER FREI DENKER 45

sen Verbündeten der Hölle in grossem Bogen ausweichen liess
oder den ärgsten Terror gegen sie rechtfertigte. Das Zölibat,
die zwangsweise Ehelosigkeit der Priester, ist ebenfalls als
solch eine Sicherung der Männer gegen die vermeintlich vom
Weibe drohende Ueberl istung zu deuten. Im « Hexenhammer »

heisst es: « Was ist denn auch das Weib anderes, als eine
Vernichtung der Freundschaft, eine unentfliehbare Strafe, ein
notwendiges Uebel, eine häusliche Gefahr, ein reizvoller Schädling,

ein Naturübel mit schöner Farbe bestrichen? » So sicherte
der Mann von damals auf doppelte Weise seine Vormachtstellung

gegenüber der Frau: einmal, indem er sie unter der
scheinbaren Verehrung der tugendsameii Hausfrau in die
Rolle des stummen und gehorsamen Sklaven herabdrückte,- zum
andernmal, indem er den Frauen, die sich in diese Rolle nicht
fügen wollten, den Stempel des Teuflischen, Sündhaften und
Gemeinen aufdrückte. Die Versuchung liegt nahe, die
Ausläufer dieser Geisteshaltung bis in die Gegenwart zu verfolgen.
Denn leider ist immer noch die Mehrzahl der Männer der
Meinung, dass die < Frau ins Haus gehöre >, d. h. keinen eigenen
Willen haben dürfte, und noch immer wird sie dort, wo sie ihn

geltend macht, mit Spott, Abscheu oder zähem Trotz bestraft.
Zum Verständnis des Hexenwahns genügt es uns, die

doppelte Wurzel seiner Entstehung kennengelernt zu haben: die
durch den Umschwung in den wirtschaftlichen und geistigen
Verhältnissen begründete Unsicherheit der Kirche und ihre
Versuche, die alte Vormacht durch neue Machtentfaltung zu

stützen. Und die allgemeine, männlich orientierte Einschätzung
der Frau als Verkörperung alles Uebels.

Ein Kampf um die Macht drückt sich in den schauderhaften
Gewaltakten aus, ein Kampf um die Macht zwischen alten und

neuen Wirtschaftsprinzipien und ein Kampf um die Macht der
Geschlechter.

Von ähnlichen Kämpfen, wenn auch in ganz anderer Form,
ist unsere Zeit zerrissen; und so ziehen wir aus dieser Betrachtung

die Lehre: die Exzesse der mittelalterlichen Kirche sind

nur ein Spezialfall des allgemeinen Kampfes, der sich unter
stets veränderten Formen wiederholen wird, solange Klasse

gegen Klasse, Geschlecht gegen Geschlecht steht. Wir arbeiten
daran, die Ideologie dieser zweigeteilten Welt zu zerstören und
eine neue aufzubauen, in der nicht Kampf und Gewalt, "sondern

Friede und gegenseitige Hilfe der Inhalt des Lebens sein wird.

Ueber die geistige Struktur des heuti¬
gen Durchschnittsmenschen.

(Ein Beitrag zur Neurosenlehre.)

Von Dr. med. H. S.

(Fortsetzung)

Zwischen diesen zwei Welten wächst nun der heutige junge
Mensch heran. Der Nichtintellektuelle findet, wie wir sahen,
seinen Weg mit grosser Selbstverständlichkeit. Nicht so der
junge Intellektuelle. Denn einerseits ist er von der
Ueberlieferung belastet, andererseits ist er doch schon da und dort
mit dem neuen Zeitgeist in Berührung gekommen. Entweder
findet er den Weg ins nichtintellektuelle Lager, zu der
Alltagsperspektive, etwa via Nachtleben als «verlorener Sohns.
Seine Familie nennt das «oberflächlich» werden oder gar «ver-

Der Gescheitere gibt nach! Eine traurige
Wahrheil; sie begründet die Wellherrschaft
der Dummheit.

Maria von Ebner-Eschenbach.

simpeln», da er bei diesem Milieuwechsel meist an seiner
sozialen Stellung einbüsst und so zum Sorgenkind der Familie
wird. Eventuell hat er U. S. A. oder gar die 5 Jahre Fremdenlegion

nötig, um, wie er sagt, seine Erziehung «abzureagieren»

— übrigens ein fast typisches Schicksal der Pfarrers-
söhne, von denen ja das Sprichwort sagt: «Pfarres Kind und
Müllers Vieh, gedeihen selten oder nie!» Jedenfalls muss er
einmal tüchtig über «die Schnur hauen», bis er wieder festen
Boden unter den Füssen spürt, und dann «sieht er die Dinge
plötzlich ganz anders als früher, ohne diesen Schatten „Gott",
sondern in ihrer leuchtenden Eigenfarbe». Seine Jugend
kommt ihm nun vor wie «graues Mittelalter», in das er nicht
mehr zurück will, obgleich er sich sozial so vielleicht schlechter

stellt. Er selber hat doch das Gefühl, ein krankes Milieu
gegen ein gesundes eingetauscht zu haben. Es kommt aber
auch noch vor, dass sich der junge Intellektuelle einfach Augen
und Ohren verstopft, um sich der Kirche in die Arme zu werfen.

Meistens geht es ihm aber wie jenem jungen Mann in der
Geschichte von den zwei Kalendern: er wird hin und her
geworfen und bleibt schliesslich ratlos stehen, ja er lässt sich,
fallen als «Flucht in die Krankheit» Richtung Selbstmord, d. h.
er wird Neurotiker.

Damit komme ich zum Hauptthema dieser Arbeit. Ich
möchte nämlich wieder einmal darauf hinweisen, dass diä
Neurosen nicht nur, wie Freud einseitig (allerdings gezwun-
genermassen, da bisher bloss die sexuelle Aufklärung an den
Universitäten anerkannt und also «salonfähig» geworden ist)
betonte, durch Verdrängung sexueller, sondern auch religiöser
und moralischer Konflikte entstehen können. Ein Beweis dafür
ist, dass sich die Neurotiker tatsächlich fast ausschliesslich aus
jungen Intellektuellen rekrutieren. Das Gemeinsame aller
Neurosen ist bekanntlich der Angstaffekt, der dahinter steckt;
es ist eben diese Ratlosigkeit, die die Hände lähmt, wobei die
Angst wohl ein instinktives Ahnen der dadurch bedingten
Wehrlosigkeit im Kampf ums Dasein ist (Adler). Dazu addieren

sich die Hemmungen, die aus den soweit noch nachwirkenden

anerzogenen religiösen, moralischen und sittlichen Begriffen

stammen, da diese, wie wir später sehen werden,
ausschliesslich .einen Verbotcharakter tragen. Ausserdem arbeitet
bei Angst statt der reflektorischen, gebahnten Automatismen
der Hirnmasse mehr die präzisere wache, dafür aber auch
eher ermüdende bewusste Hirnrinde, die deutlich das Ich,
d h. den eigenen Körper gegen die Umwelt abgrenzt, so dass

sich der Neurotiker «allein» und damit noch machtloser
vorkommt.

So findet denn die «Flucht in die Krankheit» immer in
jene typischen «Angstkrankheiten» statt, die ja nichts anderes
als eben fixierte Angstsyniptome sind und wie sie sich
bekanntlich besonders am Magen und am Herzen, aber auch an
den Lungen als typ. «Ausdrucksorganen» äussern. (Vgl. die
Redensarten: «es schlägt mir auf den Magen», «er bekam
Herzklopfen», «es verschlug ihm den Atem» usw.) Eigentlich
gehören viel mehr Krankheiten in diese Rubrik, als gewöhnlich

angenommen wird. (So gibt es, abgesehen von den
vegetativen Störungen wie Vagotonie mit ulcus ventriculi, asthma
bronchiale usw. sicher auch Fälle von psychogenem Diabetes).
Das weiss gerade der praktische Arzt am besten, denn hier
hat er seine grössten Erfolge; wenigstens derjenige Arzt, der
gemerkt hat, dass das Wesentliche an seiner Therapie nicht
die Pille ist, die er verschreibt. (Der menschliche Organismus
ist ja nicht einfach ein Reagenzglas, in dem man eine chemische

Reaktion vornehmen kann.) Es ist vielmehr neben seinem
sichern Auftreten (und zwar, trotzdem er um die ganze
Problematik der innern Medizin weiss!) die Anteilnahme, kurz
seine Interessengemeinschaft, die dem Kranken neuen Mut
zum Gesund-werden macht. Denn das letzte Wort hat bekanntlich

der Patient selber. Aber auch diese Therapie der
Angstkrankheiten hat bloss vorübergehenden Erfolg; sie ist bloss

Flickarbeit, indem sie bloss die Symptome heilt. Man muss
das Uebel an der Wurzel fassen.



46 D Ii R FREI DLNKER Nr. 6

Von Freud haben wir gelernt, dass man die «verdrängten
sexuellen Komplexe wieder ins Licht des Bewusstseins lieben
soll, um sie dem gereiften Verstand zur Neubewertung
gegenüberzustellen». Bei den religiösen und moralischen Konflikten
geht das aber nun bekanntlich nicht so einfach, denn in diesen

Dingen scheint unser Verstand noch nicht ganz «gereift»
zu sein Das ist wohl der Grund, warum man in der Psychiatrie
die Frage «Neurose auf weltanschaulicher Grundlage» nicht
gern anschneiden wollte, obgleich die Tatsache selber natürlich

längst feststeht. Gab es doch in der «Erscheinungen
Flucht» keinen Halt- oder Rullepunkt, womit man diese Welt
der Widersprüche hätte aus den Angeln lieben können. Und
doch, glaube ich, werden wir tatsächlich bald soweit sein. Wir
steuern nämlich ganz unverkennbar einer «Einheitsweltanschau-
ung» entgegen, die eines Tages dieser babylonischen
Sprachenverwirrung ein Ende setzen wird: ich meine die wissenschaftliche

Weltanschauung! (Mach, Wittgenstein.) Sie wird es auch

sein, die die Brücke zwischen der Alltagsperspektive, dem
«naiven Weltbild» der Nichtintellektuellen und der Welt der
Intellektuellen schlagen wird. (Haering, Moore, schottische
Schule.) Es kann schliesslich doch nur eine Wahrheit geben,
und so nimmt denn die Wissenschaft einfach ein Inventar der
Wirklichkeit auf, einen Katalog von allem, was überhaupt
vorhanden ist, wobei sie es zum Zwecke des Mitteilens und
Ueberlieferns möglichst einfach beschreibt. (Kirchhoff, Mach.)

* * *

Ich möchte nun im Folgenden wenigstens die Umrisse dieses

noch im Bau befindlichen wissenschaftlichen Weltbildes
skizzieren, und zwar in der Form, dass ich feststelle, was die
Wissenschaft von heute über jene drei Hauptfragen der
Weltanschauung (und damit auch der Neurosenlehre) sagt- und ob
sich daraus etwas Therapeutisches ableiten lässt.

Man hat die Zusammenfassung der Resultate der
Einzelwissenschaften, ihre Synoptik, zu einer einheitlichen
wissenschaftlichen Weltanschauung sonst auch «Philosophie»
genannt. Heute vermeidet man lieber dieses Wort, denn unter
Philosophie verstand man zu lange «durch blosses Denken
über die Dinge hinauskommen», und in dieser Beziehung ist
die Philosophie des modernen Wissenschaftlers die, dass er
keine mehr hat. Er ist erkenntnistheoretischer Materialist. Das
betont z. B. auch Bleuler in seiner1 Einleitung zu seinem Lehrbuch

der Psychiatrie. (Freilich scheint er es nachher wieder
zu vergessen und fällt in den üblichen Dualismus «physische
Rcilie — psychische Reihe» zurück.) Die Geschichte der
Philosophie gleicht dem Ikarusflug oder einem jahrtausendlangen
Irrgang im Nebel, der schliesslich wieder an den Ausgangspunkt

zurückführte, und den man sich, misstrauisch geworden,
als Erkenntnistheorie nun einmal genauer ansah. Und dabei
musste leider die Philosophie konstatieren, dass sie nur noch
eine letzte Aufgabe zu erfüllen hatte, nämlich sich selber
aufzuheben. Was versteht man nun unter erkenntnistheoretischem
Materialismus? Es ist das, was unter dem Namen «Sensualismus»

zum erstenmal systematisch von Locke, Hume und
besonders Hobbes beschrieben wurde. (Es fällt überhaupt auf,
dass die praktischen Engländer nie den Kontakt mit der
Alltagsperspektive, den «common sense», so stark verloren, wie
etwa die Deutschen. Ausserdem bemerken wir hier, wie auch

später noch, dass ganz andere Philosophen eine bleibende
Wirkung behalten haben, als die «schulmässigen» wie Plato,
Descartes und Kant. Warum, werden wir noch sehen.) Locke
machte darauf aufmerksam, dass alles Denken von aussen
stammt; denn unsere Worte sind bloss die Namen, die wir
den Dingen gegeben haben, z. B. onomatopoetisch imitierend
bei «Kuckuck», «Quelle» usw., oder aber ganz willkürlich als
«Convention», wie H. Clemenceau sagt und wie uns sehr
interessant sowohl die vergleichende Sprachwissenschaft als auch

das Entstehen der Sprache beim Kind zeigen kann. So ist denn
auch die Schrift als Bilderschrift entstanden (Aegypten, China),
wenn man es den Buchstaben lieute auch nicht mehr so deut¬

lich ansieht. Doch steckt z.B. im D noch erkennbar die
Abbildung eines Zeltes. Die Begriffe entstehen nun dadurch, dass,
wenn wir etwas Neues sehen, die Erinnerung an etwas
Aehnliches, schon einmal Gesehenes geweckt wird (— das Engramni
ist sozusagen eine Narbe, die man wieder spürt), und zwar
mit allem Drum und Dran, d. h. auch mit der Erinnerung
daran, ob es sich in der Folge als schädlich oder nützlich
erwiesen hat. Denn je nachdem werden wir uns diesmal rascher
zur Abwehr oder zur Ausnutzung entschliessen. (Hobbes). Auf
diese Art entsteht also im Dienste des Selbsterhaltungstriebes
der Begriff, als eine Zusammenfassung des Aehnlichen, eine
Verallgemeinerung, um das nächste Mal rationeller dagegen zu
reagieren. (Vgl. besonders den mathematischen Begriff!) Mit
andern Worten: der Inlellekt ist der geschärfte Instinkt!
(Hume). Physiologisch-psychologisch kann man dazu sagen: die
Grosshirnrinde sammelt alle Empfindungen (wobei eine
ähnliche Erinnerung geweckt wird), und bezieht sie auf das Ich,
d. h. auf den Körper, im Gegensatz zu der im Dienste des

Selbsterhaltungstriebes deutlich abgetrennten Umwelt.
(«Bewusstsein»-, hesser «bewusstes Erkennen; Das Denken ist
also, wie wir sehen, ein «Erinnert-werden» und kann folglich
nie über die Dinge hinausführen. (Mach). Man kann auch

sagen, Denken liegt in derselben Ebene mit Sehen. Hören,
Fühlen: immer handelt es sich dabei um «Aussendinge ; sogar
die körpereigenen Empfindungen gehören dazu, z. B. «mein

Magen tut mir weh», — wobei der Magen mit den Dingen der
Aussenwelt in eine Reihe gerechnet wird. Wir sehen also, die
Wissenschaft ist zum Monismus der Alltagsperspektive, zum
«naiven» Weltbild zurückgekehrt. (Haering). Wenn nun die

Begriffe zu stark verallgemeinert und so immer blasser werden,

können sie sich sozusagen selbständig machen und
Verwirrung anstiften. Besonders der Deutsche, und hier natürlich
wieder vor allem der Kopfarbeiter, der Intellektuelle, der ja
sozusagen nur von «Erinnerungen» lebt, neigt dazu, sich schon

durch blosse Wortspiele verwirren zu lassen. (Stirner). Als
Kostprobe sei angeführt, was Hegel über die Wärme sagte:
«Die Wärme ist das Sichwiederherstellen der Materie in ihrer
Formlosigkeit, ihrer Flüssigkeit, der Triumph ihrer abstrakten
Homogenität über die spezifischen Bestimmtheiten; ihre ab-

strakte,-nur an sich seiende Kontinuität als Negation der
Negation ist hier als Aktivität gesetzt.: Die deutsche Sprache ist
denn auch die wortreichste dank einer Menge überflüssiger
Synonyma. Diese Gefahr hat bereits die französische Aufklärung,

wie Condillac, Diderot und D'Alembert (bezeichnenderweise

meist Aerzte) eingesehen und deshalb eine «Entrümpelung»

und Reduktion des französischen Wortschatzes
vorgenommen in Form ihrer «Encyclopedie: Aus dem nämlichen
Grund sind z. B. auch dein modernen Menschen Verse
unsympathisch geworden, denn sie bringen, statt dem materiellen nur
einen formalen, sehr zufälligen Beweis der Zusammengehörigkeit

zweier Dinge.
Jetzt drängt sich die Frage auf: wie kam denn der Mensch

überhaupt zu der Vorstellung eines Dualismus, was verleitete
die Wissenschaft dazu, als Philosophie» eine solche Irrfahrt
anzutreten? Ein Hauptgrund für die Entstehung des Dualismus

«Leib-Seele» (oder «Geist-Körper») war zweifellos die

religiöse Vorstellung vom Fortleben nach dem Absterben des

Körpers. Ein anderer Grund war der, dass sich, wie schon

oben angedeutet, blasse Begriffe sozusagen selbständig machten

und als «Metaphysik» ein Eigenleben zu führen begannen.

Als Beispiel kann der sogenannte erkenntnistheoretische «Idea-

Ohne Mittel keine Macht!
Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen erbitten wir au die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz. Zürich,
Postcheck-Konto VIII 26 074.



Nr. 6 D Ii K V K fci 1 D ENREK 47

lismus» gelten mit seinem esse-percipi, wobei es sich bei näherem

Zusehen ganz einfach um eiu Wortspiel, einen Pleonasmus

handelt. (Avenarius). Kant versuchte auf diese Weise die
Religion und Moral als «Ding an sich» vor dem Zugriff der
vorrückenden Wissenschaft zu reiten. Er sagte: alles was wir
sehen, sehen wir bloss durch die Zeit-Raumbrille auf unserer
Nase, oder, wie es Joh. Müller mit seinem «Gesetz der
spezifischen Sinnesenergien», das noch heute in den Lehrbüchern
der Physiologie spukt, ins Physiologische übersetzte: wir sehen
die Dinge bloss so, wie sie unsere Sinnesorgane aufnehmen
können; wie sie aber an sich sind, wissen wir nicht. Damit
entwertete Kant die Welt des Tatsächlichen und hat damit
manchem verwirrten Neurotiker den Abschied von dieser Welt
des «Scheins» durch Selbstmord erleichtert. Nun ist es aber
doch ganz klar: wenn wir doch alle Dinge bloss als «Ding für
uns» kennen, wie kommt Kant dazu, überhaupt von einem
«Ding an sich zu reden! Um nämlich vom «Ding für uns»
noch ein «Ding an sich unterscheiden zu können, müsste er ja
irgendwo «draussen», zwischen uns und den Dingen stehen
können. Dass jener Gedankengang überhaupt Anklang finden

konnte, kann man nur wieder als leichtsinnige
Verallgemeinerung einzelner Sinnestäuschungen verstehen, z. B. dass

man bei einem Schlag aufs Auge Blitze sieht. Womit aber
selbstverständlich noch nicht gesagt ist, dass alle Reize, seien
es nun mechanische, chemische, elektrische usw. am Auge
stets eine Lichtwirkung hervorrufen, wie das Müller folgerte,
sondern unsere Sinnesorgane sind eben besonders empfindlich
gebaut für die ihnen «adäquaten» Reize, unter deren funktionellem

Anreiz sie sich ja auch so spezialisiert haben.
(Fortsetzung folgt.)

Eine kleine sonntägliche Betrachtung.
Ich sitze an einem regnerischen Sonntagmorgen am Radio

und lausche den Hollen Vorträgen eines Musikkorps. Nach
Schluss derselben folgt eine neue Sendung, eine Predigt.
Zuerst das Glockengeiäuie. Ich höre Glocken gerne und ihr
Geläute erinnert mich an frühere Zeiten von daheim, da wir an
schönen Sonnlagmorgen durch Feld, Wald und Wiesen zogen
und uns an der herrlichen Natur erfreuten, während aus der
Ferne das Geläute zu uns drang. — Nach dem Geläute am
Radio ertönt die feierliche Stimme des Geistlichen, der mit
einem Gebet den Gottesdienst eröffnet. Ich drehe den Radio
auf eine andere Station — es ist dies ja in unserm Land noch

gestattet — doch auch diese Sendung befriedigt mich nicht.
Ich drehe unwillkürlich zurück und höre die Worte des

Predigers: (Seelig sind die nicht sehen und doch glauben.» Dann
weiter: «..Wir wandeln im Glauben und nicht im Sehen.» Der
Sinn dieser Worte, wie sie der Herr Pfarrer meint, sind mir
verständlich, er will mit andern Worten sagen, der Mensch
soll an Gott glauben, ohne zu sehen, d. h. ohne nachzudenken
über die Realität dessen, was geglaubt werden soll. Weiter
erklärt der Redner inhaltlich, dass es nicht nötig sei, dass der
Mensch alles wissen müsse, Gott wisse es schon. Mit diesen
Worten soll wohl dem Gläubigen in schwierigen Lebenssituationen,

bei welchen er sich frage: Warum das? womit habe
ich das verdient? usw., die Antwort gegeben werden mit den

wenig überzeugenden Worten, es ist der Wille Gottes und
seine Wege sind unerforschlich. Wirklich eine billige Ausrede.

Der Gläubige soll in Zuversicht nach Gottes Wort leben
und handeln, denn der Zweifler treibe im Unklaren, so hiess
es weiter in der Predigt. Dass solche Worte zum Widerspruch
reizen ist begreiflich. Dass der Zweifler im Unklaren treibt,
ist schon richtig und ist die Kirche nicht umsonst bemüht, bei
ihren Anhängern keine Zweifel aufkommen zu lassen, denn

vom Zweifler zum Ungläubigen und Freidenker ist kein grosser

Schritt mehr. Damit der Gläubige nicht ins Zweifeln gerät,
wird ihm erklärt: «Der rechte Glaube kennt keine Neugier.
Man könnte diese Worte auch so formen: Der Dumme bat kein
Rostreben, weiter über das Weltgeschehen nachzudenken und

nimmt alles hin, wie es ihm von den Geistlichen vorgepredigt
wird.

So sind die Vertreter der Kirche, gleichgültig welcher Religion.

Sie wollen nicht, dass ihre Anhänger selbst denken,
sondern, dass sie alles hinnehmen, was sie und die Bibel ihnen
vorbringen. Die Gläubigen sollen nicht fragen und nicht prüfen,

damit sie nicht auf Dinge stossen, die sie in Zweifel bringen

und schliesslich zur Erkenntnis der Unhaltbarkeit der
kirchlichen Religion führten könnten.

Ob dem Herr Pfarrer selbst noch nie Zweifel gekommen
sind über die kirchlichen Dogmen, dass er gerade dieses
Thema seiner Predigt zugrunde gelegt hat? K.

Vermischtes.
Unerfreuliches.

Unter dieser Rubrik bringt ein katholisches Wochenblatt, «Das
Aufgebot», Nr. 10, 1940, folgende kleine Hässelei:

«Die sogenannten philosophischen Betrachtungen des Neuschweizers

und ehemaligen preussischen Ofliziers Endres, der sozusagen
weltanschaulicher Trompeter des Radiodienstes in der Schweiz ist,
erregen in manchen Kreisen nicht unberechtigten Unwillen. (Man
bringcs eben in der Schweiz heute noch zu einer grossen Wirkung,
wenn man — nicht Schweizer eigener Art ist.)»

Es liegt wohl etwas zuviel Aufklärendes in diesen «sogenannten»

philosophischen weltanschaulichen Betrachtungen, dass sie
katholischen Ortes so unangenehm auffallen? Aber ganz begreiflich.
Irgendein hergewanderler Jesuite (sh. Schutz der Jesuiten im Wallis)

mit den schwärzesten Verdunimungstiraden wäre dem Herrn
Professor und Priester-Redaktor .1. Lorenz vom «Aufgebot» tausendmal

willkommener am schweizerischen Radio! — Gar nicht
ausgeschlossen, dass es noch so weit kommen mag, wenn den pfäffischen

Vernebelungstendenzen nicht immer wieder entgegengetreten
wird.

F. C. Endres, ein Schriftsteller von anerkanntem Rang, ist
bereits seit letztem Kriegsende (wenn man so sagen darf) in der
Schweiz, und zwar, weil ihm unsere Gesinnung wohl eben näher
lag, als das «deutsche Wesen». Nebenbei bemerkt fragen wir auch
nicht, wann das Geschlecht der Lorenz eingewandert ist. Endres \«ir
übrigens Bayer und Bayern haben sich von jeher schlecht mit Pious-
scn veitragen. Aber mit so kleinen Verdrehungen und Gehässigkeiten

fängt es an, wenn man päpstlichen Leitsätzen, wie z. B.:
«Aufgaben der katholischen Akademiker gegenüber der Weltpresse» tmd
«Autgaben der katholischen Akademiker gegenüber dem Film» u.a.
verpflichtet ist.

Einige Spalten weiter im gleichen «Aufgebot»-Blatl lesen wir
den besonderen Spruch: «Es gibt keine schlimmere Verwirrung in
dieser Welt als die* Scheinheiligkeit der Mächtigen » Ein wirklich
und wahrhaftig schöner Spruch. Aber, gehen nicht alle Anstrengun-
ge:i der katholischen Kirche dahin durch ihre Scheinheiligkeit die
Mächtigste auf dieser Welt zu sein?? — L. E.

Die Neger haben recht.

«Die Nation» bringt in ihrer N. 7 (15.2.40) einen Bericht des
ökumenischen Pressedienstes von Genf in folgendem Wortlaut:

«Die verhängnisvolle Auswiikung des Krieges auf das Denken
der einheimischen Bevölkerung in den christlichen Missionsgebieten,
die lieute bereits nachweisbar vorliegt, wird durch den amerikanischen

Missionar Danielson in der Zeitschrift ,Lutheran Companion'
folgendermassen dargestellt: ,Das christliche Verkündungswerk in
Afiika wird durch den Krieg allenthalben zurückgesetzt. Denn für
den Eingebornen bedeutet die Tatsache, dass ein Weisser (der ein
Glied der christlichen Kirche ist) gegen einen andern Weissen (der
ebenfalls der christlichen Kirche angehört) Hass empfindet, ihn
bekämpft und gefangennimmt, so viel wie eine Widerlegung des
Evangeliums und einen greifbaren Beweis dafür, dass das Christentum
keine .gute Religion' ist, weil ihre Bruderschaft versagt ¦ .»

Die Neger können nicht lesen, nicht schreiben, man nennt sin die
Wilden. Aber sie haben, wie obiger Bericht schlagend beweist, den
geschulten Christen das voraus, dass sie logisch denken können.

Sind Sie katholisch?

Ein junger Mensch aus gutem Hause in Bern wollte sich um
eine Stelle bei einer eidgenössischen Verwaltung bewerben. Er
stellte sich vor und trug, ob er Aussichten hätte bei einer schriftlichen

Bewerbung. Der Eidgenosse, der ihn empfing, fragte ihn:
«Sind Sie katholisch?» Die Antwort lautete: «Nein, Protestant.»


	Ueber die geistige Struktur des heutigen Durchschnittsmenschen : (ein Beitrag zur Neurosenlehre) [Teil 2]

