
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 4

Artikel: Wo stehen wir?

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. April 1939. |«a^ Nr. 4 - 22. Jahrgang.

FREIDENK
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. Jeden Monats

< ¦¦ m 1

r
i •

Redaktion:

Transitfach 541 Bern
iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

Die Wahrheit kann warten, denn sie hat ein langes
Leben vor sich. Arthur Schopenhauer.

Un

ii

hihi)

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—

(Mitglieder Fr. 5. —
Sämtliche Adressänderungen und
Bestellungen aind zu richten an die
Geschäftsstelle d. F. V. S., Postfach 2141

Zürich-Hauptbahnhof.

INHALT : Wo stehen wir? - Leopold Katscher, Luzern. - Ortsgruppen. - Algerische Bilder. - Vom Sterben. - Das alte Klagelied.

— Freigeistiger Merkspruch.

CO

i
3

Wo stehen wir?
Von Ernst Brauchlin.

Anmerkung der Redaktion.
Die folgenden Ausführungen sind einem Vortrag entnommen,
den der Präsident des liauptvorstandes der F. V. S.,
Gesinnungsfreund Ernst Brauchlin, anlässlich der letzten
Delegiertenversammlung in Ölten hielt. Die mit stürmischem Beifall
aufgenommenen Ausführungen sollen, einem einstimmigen
Beschlüsse der Delegiertenversannnhmg gemäss, auch den in
Ölten nicht anwesenden Gesinnungsfreunden zur Kenntnis
gebracht werden. Uass es sicn im Folgenden nur um eine
auszugsweise Wiedergabe handeln kann, liegt in der Natur
der Sache, d. h. der Vortrag war nur für die Mitglieder der
F. V. S. bestimmt. Wir nehmen an, dass unsere uesinnungs-
lreunde diese Kürzung verstehen und — der Gegner mag sie
bedauern!

Warum die Freidenkerbewegung, im besonderu die
schweizerische, sich in verhältnismässig meinen Zahlen bewegt,
tiucn zu einer Zeit, als weder eine wirtscnal'tiicne noch
politische noch geistige linse grossen Ausmasses bestand, ist
eine Erscheinung,' die wir aui iure Ursachen prüfen müssen.

Dass die Freidenkerbewegung keine Massenbewegung sein
oder werden kann, ist mir ganz klar. Wir müssen mit den
ivlenschen rechnen wie sie sind, nicht wie sie — nach unserer
Auilassung — sein sollten.

Und wie smü sie? In erdrückender Mehrheit geistig passiv,

behaltet mit jahrtausendealten Aengsten und Hoffnungen,
mehr den Körper pflegend als den Geist, gegenwärtig
überhaupt nur den Körper pflegend; im gesunden Leib «wohnt»
eine sehr bequeme «Seele».

Gewiss aenken die Menschen. Aber denken bedeutet
zumeist: rechnen. Sie errechnen sich irdische und himmlische
Vorteile. Mit letzterem ist angedeutet, dass sie auch in
weltanschaulicher Hinsicht rechnen. Aber in ihren Rechnungs-
büchlein, der Bibel und dem Katechismus, sind gleich auch
die Besuliate angegeben^ und ihre ganze Kopfarbeit besteht
darin, genau nach der Rechnungsmethode ihrer Lehrmeister,
der Pfarrer, vorzugehen, um zu den Resultaten zu gelangen,
die in den Büchlein stehen.

Notwendigerweise müssen sie zu denselben Resultaten
gelangen, denn auch der Rechnungsvorgang ist vorgeschrieben.
Und wenn sie zu dem schon vorhandenen Resultat gelangen,
so halten sie das für einen Beweis für dessen Richtigkeit; sie
denken keinen Augenblick daran, dass sich ihre Vorrechner
geirrt haben könnten. Die Uebereinstimmung ihres Resultates
mit dem vorgeschriebenen erfüllt sie mit Befriedigung und
beruhigt sie. Darum machen sie keine Probe. Sie zwei¬

feln nicht, wollen nicht zweifeln, denn der Zweifel stört die
Kuhe. Sie aber lieben die Ruhe, das Behagen, die Sicherheit.
Und was gewährt Ruhe, Behagen, Sicherheit?: Das Absolute.

Uas Absolute nimmt aem ümzelnen das Denken unü die
Verantwortlichkeit ab. Das ist lür üen Menschen, der nicht

gerne denkt und nicht gerne verantwortlich ist, eine unge-
neuie Erleichterung; darum gibt er sich gerne einer Absofut-
heit hin, geht in ihr auf. tio ist die Müsse. Das Absolute ist
lur üie Masse das, was die Bogenlampe für den Mücken-

scnwarm, uas bieuaenu auziehenue Jiiwas, uas sie in seine
uewait zwingt und in seiner uewalt halt, ob letzten ünaes
aucn alle, aie heizugescnwarmi Kommen, daran me r-mgei
verbrennen, am Absoluten die Flügel aes Geistes.

Una wie aas Absolute aie Masse anzieht, so die Masse

üen einzelnen. Die Masse gibt warm; sie biiaet gleicusam
einen dachten Schutzwan um aen Einzelnen. In aer Masse

nihil man sich sicher, geborgen, una zwar nicht nur geistig
unu moiaiiscu, souaeiu aucn geseiiscnaiuicn uuu wmscmtit-
iicu. Kecnnet mau zu diesen liuisciien vorteilen aer Massen-

zugehorigKeit unu ues Auigenens im .tiDsoiuien uocn tue
tnytmwscnen Zugaben, die uer jciuzeine je nach dem Graa
seiner uiaubensiahigKeu lür sicher, waiiiscneiniich oaer
wenigstens iur mognen, m jeaem i'ane lur wünschenswert halt,
so wirü eiuem onne weiteres klar, aass derer nicht viele sina,
uie nicht mit uer Masse lauten, aer Absolutheit gegenüber
sicü kriuscn vernähen una zu uer Kecnnung, aie innen im
is-inaesaiier vorgerechnet wurüe, uie rroov macuen.

Wer aas tut, wer aas vorgescnriebeue weiiaiiscnauliche
Besuuat mein ais aosoiui richtig annimmt, souaeiu es yruit
uua es wagt, ihm em anderes entgegenzunaiieu, aas jtesüuui
ues eigenen, wissenschaiiiich unteiDauien Venleens, sicn also
in seinem Denken nicht binUen lasst, ist ein a'reiaenker.

Soicner mag es in aer Weit vieie geben, vielleicht mehr,
als sicn ein Optimist träumen lasst. ADer aie aiiermeisieu
uuvon sina Frivanreidenker, Freiaeuker im smien Kämmerlein

una ialien üeshaio lür aie ireigeistige Bewegung uicm
m Betracht. Die Freiaenkeroewegung hai aui weile öicm
nmaus Keine Aussicht, eine Massen oewegung .zu weraen. Die
grosse Freidenkerbewegung in Deutschland vor der Zertrümmerung

des Kechtszustandes widerlegt diese Benauptung nicnt,
solern wir den Begriff «Freidenker» so auflassen, wie wir
ihn bei der Gründung der Freigeistigen Vereinigung
umschrieben und wie wir Ziel und Zweck der letzteren festgesetzt

haben.



DER FREIDENKER Nr. 4

> Nach jenen Erklärungen ist' der Mensch ein Freidenker,
der

unter Ablehnung jeglichen Wunder- und Jenseitsglauben
die Ueberzeugung vertritt, daes alles, was ist und
geschieht, auf natürliche Ursachen zurückgeht,
die sich, je nach dem Stande der wissenschaftlichen Hilfs-

' mittel, blosslegen und erklären lassen;.

der der Ueberzeugung ist, dass unsere Ideale und unsere
sittlichen Grundsätze keiner übernatürlichen
Begründung und Rechtfertigung bedürfen,
sondern sich eindeutig und folgerichtig aus der Wertung
des Erdenlebens als unseres einzigen und endgültigen

33 ' Daseins ergeben.

Daraus ergibt sich für die Freigeistige Vereinigung der
r J Schweiz das Ziel, durch die Verbreitung wissenschaftlicher
G i Erkenntnisse und Einsichten die Menschen von Vorurteilen,

Dogmen und Aberglauben zu befreien; die Menschen zu einer
höheren Kulturauffassung zu führen, an der Veredlung des

Daseins tatkräftig mitzuwirken; sie tritt deshalb ein für jede
das Wohl und den Wert des Einzelnen und der Gesamtheit
fördernde Bestrebung geistiger, ethischer und sozialer Art.-

Und diese ihre Bestrebungen erfolgen unter dem Gesichtspunkt,

uns und den kommenden Geschlechtern die Grundlage
für ein edleres, freieres, glücklicheres Dasein zu schaffen.

Um das Panier dieser hohen, edlen Zielsetzung haben sich
nicht sehr viele geschart. Dagegen brachte es der «Verband für
Freidenkertum und Feuerbestattung» in Deutschland im Jahre
1928 auf eine halbe Million und 50,000 Mitglieder. Wie kam
das? Der Verbandsvorstand schrieb in seinem Berichte: «Zu
Tausenden und Zehntausenden kamen die Massen zu uns,
weil wirtschaftliche Motive sie dazu trieben.»

Die alte Wahrheit: Gemeinsame wirtschaftliche Interessen
sind ein viel stärkeres Bindemittel als gemeinsame geistige
oder ethische Bestrebungen. Politische Parteien verfolgen
samt und sonders wirtschaftliche Ziele, naturgemäss in erster
Linie und ganz offen die Parteien des Proletariats. Wenn sich

nun innerhalb der proletarischen politischen Parteien
Freidenkergruppen bildeten und gross wurden, war dabei das

gemeinsame parteipolitische Interesse, das zugleich das
gemeinsame wirtschaftspolitische Interesse darstellte, das feste
Bindeglied; die Mitglieder waren Sozialisten oder Kommunisten
mit freidenkerischer Färbung, nicht Freidenker mit sozialistischem

oder kommunistischem Einschlag. Was für das Mitglied
eines Freidenkerverbandes das Primäre sein sollte, war für
sie das Sekundäre. Daran ist die Einigkeit ih der schweize-

Feuilleton.
Algerische Bilder.

Reiseerinnerungen von K. G.

Vor einem kleinen Bazar sass ein nicht mehr junger Araber
und spielte aut einer Flöte. Sobald er uns erblickte, bat er, näher
zu treten. Als er sich erhob, bemerkte ich, dass er die Gebote des

Propheten übertreten hatte, denn er war ordentlich betrunken. Mich
nahm er am Arm und nannte mich seinen Bruder. Schlangenbeschwörer

wäre er, so versicherte er mir. Die Schlange sei ihm
allerdings am Nachmittag durchgebrannt, doch das tue wohl nichts
zur Sache. Er traue mir so viel Phantasie zu, mir die abwesende
Schlange im Geiste' vorstellen zu können, während er seine beschwö-
lende Melodie spiele! Er setzte sich hin und entlockte seiner Flule
d'amour du desert — einem mit Löchern versehenen Stück
Bambusrohr — angenehme Weisen. Während den Pausen, die die
verschiedenen Liebesmelodien unterbrachen, spuckte er im Bogen um
sich.

Lange genug, lieber Bruder, hast Du meine Beschwörung angehört

und zugesehen, wie ich es mache. Jetzt musst Du es ebenfalls

versuchen, meinte er, und bpt mir sein Instrument an. Ich
lehnte höflich ab, meinen Mund an das vergeiferte Mundstück zu
halten. Er nahm mir das nicht übel, sondern holte aus dem Laden
eine angeblich neue Flöte. Während ich nun ins Rohr blies, betätigte

er die Löcher und, ich kann euch versichern, es klang ganz
nett. Trente francs, eher frere, ce n'est pas eher, dreissig Franken,

Tischen Freidenkerbewegung in die Brüche gegangen; die
Spaltung war unvermeidlich.

Auch die russische Gottlosenbewegung ist durch die politische

Partei gross geworden, nicht aus sich selber, nicht aus
dem Ideal der geistigen Freiheit. — —

Unser Programm und unsere Zielsetzung sichern dem
Einzelnen keinerlei persönliche Vorteile zu, weder für die
Gegenwart noch für, die Zukunft (weder irdische noch
himmlische).

Wie ganz anders steht hierin die Kirche da, die ganze
Ewigkeiten ungetrübten, höchsten persönlichen Glückes zu
vergeben hat! Man mag einwenden, dass das Jenseits eine
Illusion sei, die vor dem prüfenden Verstände wie Schaum
zergehe. Wir dagegen böten die Wahrheil, die wissenschaftlich

erforschte, tausendfach erwiesene Wahrheit z. B. über
die Entwicklung der Lebensformen, die Bedingungen des
Daseins, das Ausmass der Gestirne und kosmischen Räume.

Aber nennt die Kirche ihre den Menschen beigebrachten
illusionären Vorstellungen nicht auch Wahrheit? Heilige
Wahrheit sogar? Und die Menschen glauben, dass das die
Wahrheit sei, weil durch sie ihre selbstischen Wünsche auf
die denkbar herrlichste Art erfüllt werden.

Der Glaube ist ja nichts anderes als das ängstliche oder
kvampfhaft-inbrünslige Fürwahrhalten dessen, was der Mensch
vmnscht. Diese Erkenntnis ist uralt. Julius Cäsar hat schon
vor 2000 Jahren gesagt: Was die Menschen wünschen, glauben
sie gern. — Was sie aber glauben, muss die Wahrheit sein,
sonst hätte es keinen Sinn, daran zu glauben; denn man fände
keine Beruhigung darin. Und das ist's ja, wonach es den
Menschen verlangt, nach Beruhigung, nicht nach Wahrheit,
wie er meint. Bloss bildet er sich dann mit aller Kraft ein,
das Beruhigende sei die Wahrheit.

Nun muss man sich klar vor Augen stellen, dass es für
den Menschen in seinem Ichrausch keinen schrecklicheren
Gedanken gibt als den, einmal als Ich nicht mehr zu existieren.

Der Selbsterhaltungstrieb langt aus ins Ewige; die Kirche

hat ihn gewissermassen aufgefangen und ihm mit der
Jenseitsvorstellung Aussichten eröffnet, dass auch dem kühnsten

Selbsterhaltungswunsche nichts mehr zu wünschen übrig
bleibt. Dass die Kirche neben der ewigen Herrlichkeit auch
das ewige Unheil geschaffen hat und den Menschen in steter
Schwebe zwischen Furcht und Hoffnung hält, damit er sich
der Macht der Kirche nicht entwinde, sei nur beiläufig
angedeutet.

Die Kirche hat diese geistige Macht benützt, um die
Menschen auch in ihre weltliche Macht zu bekommen, und die

lieber Bruder, das ist nicht teuer, so meldete er den Preis der Flötet
an. Es fing nun ein Markten und Feilschen an, das damit endete,
dass er mir die Flöte für fünf Franken überliess und meiner Frau
zum Andenken noch eine dazu schenkte. Als Entgelt müssten wir
ihn in die nähe Bar mitnehmen, wo wir uns ein Cafe maure zu
Gemüte führten. Der Araber wurde nicht müde, mich zu ermuntern,

auf der Flöte zu spielen, während er ein Schnäpschen nach
dem andern bestellte. Ich liess es geschehen. Der Bursche war
trotz seines Rausches sympathisch, und beim Auseinandergehen
gaben wir uns den Bruderkuss und legten den Zeigfinger auf den
Mund, wie es der arabische Gruss unter nahen Verwandten verlangt.

* * *

Nach Biskra zurückgekehrt, flehte mich ein schwarzer Kameltreiber

um Allah's Willen an, doch einen Ritt durch das alte Biskra
zu machen. Ich glaubte ihn los zu werden, indem ich ihm von
meinem wenig erfreulichen Ritt des Vormittags erzählte. «Wenn
Du Esel statt Kamele hättest, ja, dann würde ich sofort zusagen.
Freudestrahlend eröffnete er mir, dass er auch Esel habe. So

musste ich, wohl oder übel, mein Versprechen einlösen und
bestellte den Schwarzen auf 5 Uhr vor das Hotel.

Es würde zu weit führen, sollte ich Einzelheiten von unseren)
nächtlichen Eselsritt durch Alt-Biskra erzählen. Dass dieser nichl
ohne Wettern und Fluchen ablief, das dürft ihr mir glauben. Wir
hatten nämlich das Rendez-vous vom Spätnachmittag verpasst, und
so müssten wir, um den kreischenden Neger los zu werden, abends
um 10 Uhr die Tiere besteigen.



Nr. 4 DER FREIDENKER 27.

weltliche Macht diente und dient ihr dazu, die Masse auch

geistig in ihrer Botmässigkeit zu erhalten. Sie hat sie doppelt

in der Zange. Und der weltlichen, eindrucksvollen
Anziehungsmittel, worüber die Kirche verfügt, sind viele. Sie

hat den Menschen in der Hand vom ersten Augenblick des

Lebens an bis zum letzten. Mit dem, was sie, religiös,
verspricht, und mit dem, was sie, weltlich, dem Menschen geben

kann, bringt sie die grosse Masse auf ihre Seite. Die Masse

selber ist für sie ein Werbe- und Wirkungsmittel, denn die
Masse erzeugt das Gefühl der Geborgenheit; wer mit der
Masse läuft, glaubt sich auf gutem Wege. Darum hat die
Masse immer Zulauf. Wer seinen eigenen Weg geht, wird
immer als fragwürdig angesehen.

Masse bedeutet aber auch: Oeffentliche Meinung. Nicht
ciass sie deren Schöpferin wäre! Sie bezieht sie irgendwoher,
von oben, von einer herrschenden Schicht oder einem herrischen

Willen, wie eben die Kirche ihn darstellt. Die öffentliche

Meinung ist aber auch die Macht, die den Einzelnen
gelten lässt oder nicht, ihn erhebt oder darniederhält, ihn
ernährt oder verhungern lässt, je nachdem er ihr gefügig ist
oder nicht. Und mancher, der wirtschaftlich von der öffentlichen

Meinung unabhängig ist, unterwirft sich ihr, weil es

für ihn ein unerträglicher Gedanke ist, auf sich selber
angewiesen zu sein.

Für die Freidenkerbewegung scheiden zum voraus die
Gläubigen aus, ob sie es aus kindlichem Anlehnungsbedürfnis
oder aus Selbsterhaltungstrieb seien. Es scheiden aber auch
die aus, die blindlings oder aus Berechnung der Masse folgen,
sich bedingungslos der öffentlichen Meinung unterwerfen.

Nun hört man aber aus dem kirchlichen Lager viele Klagen

über Glaubenslauheit, Vernachlässigung des Kirchenbesuchs,

Verflachung des geistigen Lebens in der Kirche. Wäre
da nicht eine günstige Gelegenheit, mit kluger Propaganda
einzugreifen und diese Lauen, Halbundhalben ganz von der
Kirche wegzubringen und der freigeistigen Bewegung
zuzuführen

Nein, durchaus nicht, die Erfahrung lehrt es. Sie müssten
nicht die Halbundhalben sein! Solange es ihnen ordentlich
bis sehr gut geht, nehmen sie die Kirche samt dem lieben
Gott nicht ernst, weil sie beide nicht nötig haben. Tritt aber
Schweres in ihr Leben ein, Not, Unglück, Tod, so suchen sie
sofort bei Gott und Kirche Zuflucht. Stellt man sie ernsthaft
vor eine Entscheidung: Kirche oder nicht Kirche, Gott oder
nicht Gott, wird nicht einer sein, der sich gegen Gott und
Kirche entscheidet. Und wenn's auch nur ein bisschen Gott

Um die zwei Eselein zu führen, waren im ganzen sieben Mann
.•ingetreten. Einer davon spielte den Karawanenführer, je einer
zog den unwilligen Langohr an der Halfter, ein anderer lief neben-
an, wahrscheinlich um den Reiter gegebenenfalls auffangen zu können,

und hinter jedem Tier lief einer, der mit einem Prügel
unaufhörlich auf den Hinterteil schlug. Meine Börse war ihres Inhaltes
ziemlich erleichtert, als ich Reitgeld und die vielen «Backschisch»
beglichen hatte. Der Neger begleitete meine Frau noch ein Stück
des Weges, und in vertrautem Du und Du erzählte er von seinem
Nomadenleben in der Wüste. Auf die Frage, ob er verheiratet sei,
antwortete er. dass ihm noeh 4000 Franken fehlten, um die
Gazelle seines Herzens zu kaufen. In seinem hoffnungsvollen Blick
konnte ich den Wunsch lesen, in mir den reichen Sidi gefunden
zu haben, der ihm das Geld geben werde!

* * *
Durchrüttelt und durchschüttelt und verstaubt wie Bäcker, so

trafen wir endlich in Bou-Saada, dem «lieu du bonheur» ein. Auf
die Bemerkung, der Wagen habe sich in Anbetracht des schlechten
Weges sehr gut gehalten, meinte der Chauffeur, dass für die
Exkursion des Nachmittags ein noch viel besserer und schönerer Car
zur Verfügung stehen werde, nämlich ein «Sorere». Dabei schnalzte
er mit der Zunge, als hätte er einen guten Schluck getan. Wirklich

war es ein allerniodernster Saurer, der uns nach dem Mittagessen,

zusammen mit einer andern Reisegesellschaft, nach dem
mohammedanischen Wallfahrtsort El Hamel brachte.

Uns zu Ehren fuhr der Kaid von Bou-Saada mit, um am Grabe

ist und ein bisschen Kirche, es ist doch noch besser als gar
nichts, man ist für alle Fälle doch noch dabei.

Es gibt aber auch Zweifler, die ernsthaft um eine
Lebensanschauung ringen. Der eine oder andere ringt sich zum
wissenschaftlichen, freien Denken durch, findet sogar den Weg
zur freigeistigen Bewegung. Die Mehrzahl aber fühlt sich
ins Unsichere, Bodenlose gestellt, wenn sie gegen die
dogmatisch scharf umrissene Glaubenslehre nicht eine ebenso

bestimmt umgrenzte Wissenslehre eintauschen kann. Der
Mensch ist von der Kirche her dermassen an absolute
Auskünfte — über den Ursprung der Welt, der Erde, des Lebens,
den Menschen, den Sinn und Zweck des menschlichen
Daseins — gewöhnt, dass er enttäuscht zur Kirche zurückkehrt,
weil man ihm anstelle des Glaubens an das Absolute nicht
das Wissen über das Absolute geben konnte.

Wie aber ist's mit den Tausenden von Konfessionslosen
in unserem Lande, die aus denselben Beweggründen aus der
Kirche ausgetreten sind wie wir, sich aber der freigeistigen
Bewegung fernhalten? Warum kommen sie nicht zu uns? Die
Begründung lässt sich vielleicht am besten mit der Antwort
geben, die man nicht selten von solchen Aussenseitern auf
die Frage nach dem Grunde ihres Fernbleibens erhält: Ich
bin nicht aus der Kirche ausgetreten, um in eine andere
einzutreten.

Diese Antwort verrät von ihrem Urheber, dass er die
Ausscheidung des religiösen Glaubens und den Austritt aus
der Kirche nur negativ, als ein Lossein von Bindungen und
Verpflichtungen geistiger und materieller Art erlebt hat, etwa
mit denselben Gefühlen, wie man sich einer lästig gewordenen

Pflicht entledigt. Es ist etwas aus seinem Geistesleben
ausgeschieden, aber nichts anderes an dessen Stelle getreten;
er begnügt sich damit, Gott und die Kirche los zu sein, er ist,
was man, ohne moralische Nebenbedeutung, gottlos nennt.
Mit dem Nachdenken über Fragen der Welt- und Lebensanschauung

gibt...er sich künftig nicht mehr ab.

Andere dagegen beschäftigen sich eingehend mit dem Aufbau

und der steten Vervollständigung ihres wissenschaftlichen
Weltbildes. Da sie das aber ganz gut für sich tun können —
Anleitung finden sie in Büchern, Vorträgen, Volkshochschulkursen

— sehen sie nieht ein, dass sie deshalb einem
Freidenkerverband beitreten sollten. Sie wissen nichts davon, dass
ein solcher noch andere Aufgaben zu lösen hat als
Bildungsgelegenheiten zu bieten. Oder sie wissen etwas davon, aber
in verzerrter Form und bloss stückweise. Sie sehen im
organisierten Freidenkertum nichts als ein unzeitgemäss gewordenes

Gebilde aus der Kulturkampfperiode, eine Gesellschaft

des heiligen Marabout sein Gebet zu verrichten. Leider sprach der
hohe Chef kein Wort französisch. Eine böse arabische Zunge
behauptete später, diese Kaids, die Bindeglieder zwischen dem
Gouverneur und den Einheimischen, kennen allesamt nur ein einziges
französisches Wort, nämlich: oui, wenn sie mit der Regierung
verhandeln. Die vielen Bettler und Krüppel auf dem Platze vor der
Moschee verneigten sich tief vor ihrem Oberherrn. Teilweise küss-
ten sie ihm die Wangen oder machten sich ausser die Reichweito
des Stockes.

Ein grosser Gebäudekomplex bildete das Seminar des
Wallfahrtsortes, wo Studenten jeden Alters in die Geheimnisse des
Korans eingeführt werden. Erst wurden wir in das Schulhaus geführt.
An die sechzig Araber, alte und junge, hockten mit verschränkten
Beinen auf dem Boden eines grossen Kellerlokals und lallten, so
laut sie nur konnten, die auf einer Kartontafel aufgezeichnete Sure
des Korans vor sich hin. Da jeder von ihnen einen anderen Spruch
vor sich hatte, könnt ihr euch den verursachten Lärm kaum
vorstellen, wenn alle Kehlen aus Leibeskräften deni Studium obliegen.

In der Moschee wurde eiligst eine zweite Lage von Teppichen
ausgebreitet, damit wir nicht genötigt wären, unsere Schuhe
ausziehen zu müssen. Es wurde streng darauf geachtet, dass niemand
daneben trat. Am Grabe des Heiligen gab ein Führer ungefähr
folgende Erklärung: Der hier begrabene Marabout ist ein Vermittler

bei Allah für unfruchtbare Frauen. Ein Hohammedaner, dessen
Frau ihm keine Nachkommen schenkt, schickt sie nach El Hamei.
Hier zieht sie die Pantoffeln des verstorbenen Marabouts an und
verbringt die Nacht auf dem hinter verschlossenen Gittern stehen-



28 DER FRE I DENKER Nr. 4

von Pfaffenfressern, voller Gift und Galle gegen die Religion,
und sagen: Wozu auch? Lasst doch jeden auf seine Fagon

selig werden! Leben und leben lassen! — Sehr gut! Nur
schade, dass sie die Mahnung zur Toleranz an eine kleine
Gruppe von Menschen richten, die, abgesehen vom
Nichtvorhandensein der Absicht, nicht das geringste Mittel in der
Hand hat, andern die «Seligwerdungsfagon» vorzuschreiben,
sie in ihrer geistigen Lebensart zu behindern.

Besser angewendet wäre diese Mahnung drüben bei der
organisierten Religion, der Kirche, im besondern der katholischen,

die ihrem ganzen Wesen nach nicht tolerant sein kann.
Die Kirche will für ihre Fagon, selig zu machen, die Welt

erobern. Sie arbeitet daran mit feindseliger Heruntermachung
anderer «Fagonen» auf der Kanzel, in der Schule, mit Stras-
senprozessionen, mit Zeitung, Buch, Traktat, an der Wiege wie
am Grab des Menschen, in der Familie des Einheimischen,
im Negerkaff, im Indianerwigwam, und zwar, wenn's sein
muss und sein kann, mit brutaler Gewalt, wie die Geschichte
lehrt.. Nichts von «leben lassen der andern», nur vom Sel-
ber-leben,: Selber- herrschen; die andern sind Ketzer, ausrot-
tüngs- und verdammungswürdig, weil sie — nicht die kirchliche

Fagon haben.
Was sie nicht sehen, diese selbstzufriedenen Privatfreidenker,

ist, dass gerade in der Bekämpfung dieser kirchlichen
Intoleranz, in der Beschützung der Andersdenkenden vor ihr
das organisierte Freidenkertum eine grosse Aufgabe zu
erfüllen hätte.

Hätte! Erfüllen kann es sie nicht, weil es zu schwach ist,
weil ihrer zu wenige sind, die dessen grosse kulturpolitische

Aufgabe erkennen, während die vielen Tausend andern
unbekümmert beiseite stehen und den Kopf in den Sand
ihrer Privatgottlosigkeit stecken.

Dabei sehen wir einen Berg von Aufgaben vor uns, den
wir nicht abtragen können: Wir können uns nicht gleiches
Recht mit den Konfessionen erkämpfen, wir können die Trennung

von Staat und Kirche, Schule und Kirche, nicht in die
Wege leiten, unsern Kindern keinen freigeistigen Ethik- und
Weltanschauungsunterricht bieten, keine freigeistige Krankenpflege

einrichten, nicht einmal können wir in jedem Fall
eine freigeistige Bestattung garantieren.

Weil wir unser Wenige sind, können wir nicht viel
leisten, und weil wir darin eingeengt sind, haben wir geringe
Anziehungskraft. Aber ausschlaggebend ist die kleine Zahl doch
nicht. Denn jede andere geistige Bewegung, die dann gross
und mächtig geworden ist, ist auch aus kleinen Anfängen
hervorgegangen: so das Christentum, der Kommunismus, der

den grossen Divan und — am folgenden Morgen schon ist das
Wunder geschehen!

Trotz der Heiligkeit der Stätte, an der wir uns befanden, durchflog
ein verständnisvolles Lächeln die ganze Reisegesellschaft.

Vom Sterben.
Der eine stirbt im Glauben voller Hoffen,
Er sieht im Geiste schon den Himmel offen;
Der andre ringt verzweifelt seine Hände,
Die Todesfurcht macht schrecklich ihm das Ende;
Ein dritter kennt kein Hoffen, kein Entsetzen,
Er beugt sich s'toisch den Naturgesetzen.
Er spricht vom Sterben philosophisch heiter:
«Der Tod ist alles Irdischen Begleiter.»
Wer du auch seist, — da hilft kein schwächlich Klagen,
Ein jeder muss den Sprung ins Dunkle wagen.
Ein gut Gewissen sei dein Selbstvertrauen;
Wenn du es hast, so springst du frei von Grauen,

Ein Budi?
Die Literaturstelle der F.V.S., 'Postfach 2141, Zürich-
Hauptbahnhof, besorgt es Ihnen.

Nationalsozialismus, um je eine vorwiegend religiöse,
wirtschaftspolitische und staatspolitische Bewegung genannt zu

haben.
Der Nährboden für jede dieser Bewegungen war das

Massenelend; daraus schössen die Keimlinge hervor und wurden

in der Treibhaustemperatur heisser Erlösungssehnsucht

gross und übermächtig. Und mit der Erlösungsse/msMc/i/

zeugte der Erlösimgsglaube den hinreissenden Tatwillen, der
den einzelnen Menschen dazu treibt, unter Hintansetzung der

eigenen gegenwärtigen Wohlfahrt dem Ideal zu dienen, dessen

Erfüllung ihm zum Sinn des Lebens geworden ist, weil
sie seinen eigenen Nöten ein Ende bereitet.

Das Ideal, das über der ersten Christenheit schwebte, war
das Himmelreich, die Gotteskindschaft der Gläubigen, das

Befriedigende und Befreiende für sie die Gewissheit, dass sie

für ihr irdisches Elend das ewige himmlische Glück werden
eintauschen können.

Beim Kommunismus war das Proletariat auf den sonnigen
Höhen des Lebens das strahlende Ideal, worum der Einzelne
in der Masse kämpfte, und er kämpft dafür, weil die Erreichung

des Ideals auch ihn heraushebt aus dem Elend des

Daseins, auch zu einem höhern Leben, aber zu einer höhern
Stufe des irdischen Daseins.

Das Ideal des Nationalsozialismus besteht in der
Wiederaufrichtung des im Weltkrieg in schwere Nöte niedergesunkenen

Deutschland zu einem alle andern Länder und Völker
der Erde an Macht, Herrlichkeit, Wohlfahrt, Bedeutung
hochüberragenden Staate und Volke, und Millionen sind begeistert

von diesem Ideal und ertragen heute lachend die
Entbehrungen und Opfer an Zeit, Kraft, Geld, Wohlfahrt im
Hinblick auf den Sieg des Ideals, der ihnen reiche Vergeltung
für ihre jetzige Ersatz-Lebenshaltung bringen werde.

Also: Sowohl beim Christentum wie beim Kommunismus
und beim Nationalsozialismus waren die Voraussetzungen zur
Massenbewegung vorhanden. Es bedurfte in jedem Falle nur
weniger Menschen, die, erfüllt von der Idee, als Inkarnation
der Idee, mit dem rücksichtslosen Fanatismus der Besessenheit

und mit ungeheurem Ernst die Idee der Masse gleich
einer heiligen Flamme immer und immer wieder vor Augen
führten.

Lag die Idee des Freidenkertums auch in dem Sinne in
den Verhältnissen begründet, dass man hätte sagen können:
Wenn hier ein Funke hineinfällt, so flammt ein Brand auf?
Nein, im Gegenteil! Mit seiner wissenschaftlichen Weltanschauung

stellte es an den Durchschnittsmenschen viel zu hohe

Anforderungen: Er wehrte siclv gegen die Entthronung Got-

Das alte Klagelied.

In einer und derselben Nummer des «Basler Volksblattes» lesen

^ir folgende zwei Mitteilungen, die sich gut ergänzen:

«Wieder war der grosse Musikvereinssaal von einer mächtigen

Zuhörerschaft angefüllt, die durch zwei Stunden im
Banne des blendenden Conferenciers und Schriftstellers stand.»

und :

«Es berührt uns peinlich, wenn brennend interessante
Vorträge, wie «Kampf um Christus» u. a. — Themen, die doch

gerade Männer interessieren därften! — von derart wenig
Männern und Jungmännern besucht werden, dass sie kaum
einen Fünftel der Zuhörer ausmachen. Oder fällt es nicht auf,
dass die feurigen Vorträge eines Kaplan Fahsel — deren
überzeugende Kraft und Logik aufrütteln und neu beleben muss —

zahlenmässig überwiegend von weiblichen Hörern besucht werden.

Kein Kompliment für uns Männer!»

Uns will scheinen, dass den Männern gegenüber doch ein
Kompliment am Platze wäre. Omikron.

Freigeistiger Merkspruch.

Die Wahrheit ist keine Hure, die sich denen an den Hals wirft,
welche ihrer nicht begehren, Arthur Schopenhauer,



Nr. 4 OER FREIDENKER 29

tes, gegen die Verkürzung seiner persönlichen Existenz um
eine ganze Ewigkeit, gegen die Entwertung der «ewigen
Wahrheiten», die ihn jeder Unsicherheit enthoben.

Audi mit dem Kampf gegen die kirchliche Geistesknech-

tung rührte das Freidenkertum an keine Sehnsucht der Masse*

Die geistige Bevormundung wurde ja nicht als solche, sondern
als Wegbereitung in den Himmel empfunden.

Und auch von denen, die wissenschaftlich denken lernten,
gelangten die wenigsten zur Absage an die Kirche, noch
weniger zum Anschluss an die Freidenkerbewegung. Einige
Gründe hiefür habe ich genannt. Es gibt noch andere:
Wirtschaftliche Gründe, Gründe der Vorsicht, der Abhängigkeit,
der Rücksichtnahme auf andersdenkende Angehörige oder
Verwandte haben ihren Teil daran. Manchmal sind solche
Gründe nur der Vorwand, hinter dem sich die Feigheit
verbirgt. ¦¦'!;¦") ^'Tj

Wir dürfen aber auch vor der Tatsache die Augen nicht
verschliessen, dass das Freidenkertum nicht immer auf eine
Art und Weise vertreten wurde, die auf sorgfältig denkende
und nicht robust empfindende Menschen vertrauenerweckend
und anziehend gewirkt hätte, so bei den Diskussionen nach
öffentlichen Vorträgen. Auch können nicht alle Erzeugnisse
der freidenkerischen Broschürenliteratur als werbewirksam
betrachtet werden. Aber auch das dürfen wir nicht vergessen,
dass das Freidenkertum in seinem ehrlichen Bestreben, das

wissenschaftliche, vernunftgemässe Denken ins Volk zu bringen,

gerade von denen im Stich gelassen wurde, die dazu
berufen gewesen wären, diese Bildungsvermittlung in
einwandfreier Weise zu besorgen, da sie, als Wissenschafter von
Beruf, an der Quelle sitzen und aus dem Vollen schöpfen
können.

Laien gegenüber hat der Theologe, der geschulte und
berufsmässige Vertreter der Kirchenlehre, leichten Stand. Theologie

gegen Wissenschaft, metaphysische Dogmatik gegen
exakte Forschung, da läge der Fall anders. Und die Unberufenen

würden schweigen. Der Ursachen für dieses Versagen
der Wissenschafter in den Bildungsbestrebungen des Freidenkertums

sind viele!
Das Anerzogene, Angelernte wirkt auch in den Gebildeten

und Gelehrten weiter; auch sie können in ihrem Denken
Gewohnheitsmenschen sein ; wirklich denkend nur in dem engen
Gebiet ihrer Spezialforschung, bringen sie diese oft nicht in
Zusammenhang mit einem allgemeinen Weltbild. Auch in ihrer
Brust haben zwei «Seelen» Platz, und vertragen sich vorzüglich

miteinander, die wissenschaftlich erkennende und die
metaphysisch träumende «Seele», und es kommt ihnen gar
nicht zum Bewusstsein, dass sie unvereinbare Gegensätze sind
und ehrlicherweise in einer und derselben Brust so wenig
zusammenpassen wie Feuer und Wasser. — Dazu kommt das
Menschlich-Allzumenschliche: Man ist zwar nicht kirchlich,
aber man braucht den Schein der Kirchlichkeit, weil es zum
guten Ton gehört, kirchlich zu scheinen und weil es, was die
Karriere anbelangt, unerlässlich ist. als kirchlich zu gelten.
Kirchlichkeit ist sozusagen der geistige Smoking in der
bessern Gesellschaft; in anderm Gewände würde man schief
angesehen, würde vielleicht sogar gemieden. Also trägt man den
Smoking, auch wenn man ihn. indem man ihn trägt, zum
Teufel wünscht. Die blasse Angst vor dem Achselzucken
anderer Leute! Katzenbuckeln vor der öffentlichen, Meinung!
Tst einer etwas und kann einer etwas, so darf er ohne «Smokings

erscheinen. Die andern gewöhnen sich daran und —
tausend gegen eins zu wetten — er findet Nachahmer! Auch
Mut steckt an, nicht nur Feigheit.

Aber wir wollen uns nicht länger bei der Frage aufhalten,
warum wir von vielen, die innerlich eines Sinnes mit uns
sind, im Stich gelassen werden, sondern unsern Blick ins
Innere unserer Vereinigung selber wenden. Es kommen
gelegentlich ganz unerwartete Austritte vor. Veranlassung?

Wirtschaftliche Krise. Zweifellos eine Begründung, die
sich nicht ohne weiteres von der Hand weisen lässt, wenn

auch zu sagen ist, dass wir stets bereit waren, den von der
Krise betroffeneu Mitgliedern weitgehend entgegenzukommen.
Hat nicht in einzelnen Fällen die Krise bloss als bequemer
Vorwand zum Austritt gedient? Oder man hat bei wendigen
Einschränkungen bei der F. V. S. zu sparen angefangen. Wir
müssen uns fragen, warum; denn es gibt auch Absplitterungen,

die mit der Krise nichts zu tun haben.
Ganz sicher ist es schwieriger, Freidenker in einem

Verbände unter einen Hut zu bringen, als die Glieder irgend
einer andern Gemeinschaft, eben weil jeder einzelne ein
selbständig denkender Mensch ist, der sich auch dem eigenen

Verbände gegenüber die freie Kritik vorbehält. Da. mag
der eine oder andere meinen, es werde zu wenig getan oder
nicht das Richtige, oder «Der Freidenker» ist nicht nach
eines jeden Sinne, dem einen zu «rechts», dem andern zu

«links», zu politisch, zu unpolitisch, zu gelehrt, zu volkstüm-
lich, je nach dem persönlichen Standpunkt des Beurteilers.
Dagegen lässt sich gar nichts sagen; aber dass dann der
eine oder andere meint, wegen einer Meinungsverschiedenheit

auf einem Teilgebiet der Tätigkeit des freigeistigen
Verbandes der Freidenkerbewegung den Rücken kehren zu müssen,

ist nicht in der Ordnung. Man soll von einem Freidenker

erwarten können, dass er Zweck und Ziel der Bewegung
im Auge behalte und nicht je nach Stimmung und Verstimmung

die Hauptsache einer Nebensache opfere.
Sehen wir uns dagegen die Verhältnisse bei der Kirche

an. Im kirchlichen Verband kommt solche Fahnenflucht nicht
vor. Die Kirche wäre das Letzte, was man aufgäbe, und zwar
gilt dies nicht bloss von den gläubigen Anhängern, sondern
auch von den Lauen und ganz indifferenten Mitläufern. Die
Kirche kennt keine Krise im Sinne des Abbröckeins ihrer
Mitglieder, obwohl diese durchaus nicht eine geistig und

politisch einartige Masse darstellen. Setzt man einem

Kirchenangehörigen noch so klar auseinander, wie sehr die Kirche

mit ihrer Handlungsweise im Widerspruch zu ihrer eigenen

Lehre steht (Kirche und Krieg, Reichtum der Kirche
und Massenelend, Forderung der Nächstenliebe und brutale
Unduldsamkeit der Kirche) und muss er notgedrungen er
berechtigten Kritik beipflichten, davon, dass er sie verliesse,
weil sie nicht hält, was sie verspricht, andere Wege geht als

die, die er gutheissen könnte, ist keine Rede. Er bleibt bei
der Kirche, er zahlt für die Kirche, er kann sich ohne Kirche
nicht vorstellen.

Diese Verbundenheit ist uns kein Rätsel; ich habe ihre
religiösen, psychologischen, gesellschaftlichen Gründe
angedeutet; es gibt auch wirtschaftliche.

Uns soll die Frage beschäftigen, warum diese Verbundenheit

zwischen dem freigeistigen Verbände und seinen Mitgliedern

nicht bestehe. Dies scheint eine überraschende Tatsache

zu sein; neigt man doch zu der Annahme, dass die
selbsterworbene Lebensanschauung, die mit dem Verstände erfasst
und als richtig erkannt worden ist, tiefer gehe als die
angelernte, dass ferner der Freidenker sich seiner Ueberzeugung
tief verpflichtet fühle, um so mehr, als er weiss, wie
angefeindet und bedroht die Religionslosigkeit von kirchlicher und
staatlicher Politik ist. Gemeinsame Gefahr schweisst sonst die
Menschen zusammen, zu gemeinsamer Abwehr. Von solchem
Zusammenstehen ist in unserer F. V. S. nicht sehr viel zu
spüren. Der Zusammenhang ist lose; die Veranstaltungen
weisen oft einen sehr mittelmässigen Besuch auf, während
doch eben sie für jeden Einzelnen die Gelegenheiten wären,
durch seine Anwesenheit seine Zugehörigkeit zur Freidenkerbewegung

und seine Bereitschaft, seinen Mann zu stellen, zu
bekunden.

Dem Gläubigen ist die Religion Erlebnis, Bedürfnis, höchstes

Gut, wofür er alles einsetzen würde, die Zugehörigkeit
zur Kirche (oder Sekte) ein nicht wegzudenkende
Selbstverständlichkeit. Diese tiefe, unbedingte Verbundenheit mit der
Gemeinschaft der Gleichgesinnten finden wir lange nicht bei
allen Freidenkern.



30 DER FREIDENKER Nr. 4

Der Freidenkerverband wird allzuoft bloss als ein Verein
aufgefasst: man kann dabei sein oder nicht, es kommt aufs
gleiche heraus, bloss dass man mit dem Dabeisein eine
Ausgabe, eine Verpflichtung mehr hat. Wie lange zaudert manchmal

ein Ungläubiger, bis er den Austritt aus der Kirche
erklärt! Wie leicht setzt er ein «Refuse» auf den Rand des

«Freidenker»

Wir wissen, es ist lange nicht immer ein tiefer, innerer
Zusammenhang, der den Kirchenangehörigen mit der Kirche
verbindet; es sind sehr häufig die Vorteile, die er durch die

Kirchenzugehörigkeit zum Teil wirklich geniesst, zum Teil
gläubig erhofft.

Dagegen ist die Zugehörigkeit zu einem Freidenkerverband
mit keinerlei Vorteilen verbunden, im Gegenteil, man setzt

sich damit eher gewissen Gefahren oder wenigstens
Unannehmlichkeiten aus. Aus egoistischen Beweggründen braucht
niemand der Freidenkerbewegung beizutreten; er würde
schwere Enttäuschungen erleben.

Indessen müssen wir uns doch die Frage vorlegen, ob uns

ausser diesen Vorteilen, die die Kirche bietet, wovon wir ja
eine Reihe nicht als solche für uns betrachten könnten, nicht
doch etwas fehle, ein Kristallisationspunkt, um den herum
sich zu gruppieren das Interesse der Mitglieder die Neigung
hätte und womit wir auch unsere Söhne und Töchter unserm
Gedanken- und Menschenkreise enger verbinden könnten.

Man hört gelegentlich sagen, dass wir die Gemütspflege
vernachlässigen. — Ich kann diesen Vorwurf insofern nicht

ganz zurückweisen, als bei uns der Sinn für das Schöne,
Erhebende, Feierlich-Ergreifende wirklich zu wenig Berücksichtigung

findet. Wie anders wirkt z. B. ein Vortrag in einem
für diesen Zweclc ausgestatteten, stimmungsvollen Raum als

in einem Wirtslokal, wo eben schon die äussern Voraussetzungen

für eine nachhaltige Verinnerlichung des Gehörten
fehlen.

Sonntägliche Feiern mit naturwissenschaftlichen,-
philosophischen, ethischen Vorträgen, solchen über Kunst, literarische

Werke, Erziehungsfragen, bedeutende Menschen,
Zeitereignisse, — das wäre etwas.

Aber wo die Redner hernehmen, wenn sich die akademisch

Gebildeten «moralisch» verpflichtet fühlen, in der
öffentlichen Meinung als kirchlich zu gelten?

Noch eine Ueberlegung: Stellen wir vielleicht zu hohe

Anforderungen an den Menschen, der sich Freidenker nennt,
indem wir von ihm erwarten, dass er sich einer Sache

hingebe und für sie begeistert sei, die nicht in eine glückhafte,
sein Ich einschliessende Wunscherfüllung hinausläuft, wie der
Kommunismus, der Nationalsozialismus, das Christentum und
die Lehre jeder Sekte, ja wie das Programm jeder politischen

Partei?
Gewiss haben auch wir eine schöne, hohe Zielsetzung (ich

habe sie angeführt); aber sie ist höher gespannt als die in
einem Religionssystem oder einem Parteiprogramm umschriebene.

Sie ist kosmopolitisch; das Ich kommt zu kurz, wenn
dieses eben nicht darin seine Bestimmung und Bedeutung
findet, in dem ungeheuer langsam fortschreitenden Entwicklungsprozess

zu einem höhern Kulturgrad ein winziges, kaum spürbar

wirkendes Atömchen zu sein.

Wenn nun aber die Kirche die egoistischen Triebe des

Menschen anregt, sie teilweise befriedigt, teilweise die
Befriedigung in Aussicht stellt, das Freidenkertum dagegen auf
diesen höchst wirkungsvollen Bindungsfaktor verzichtet, so

muss logischerweise der Mensch, für den der Anschluss an
die Freidenkerbewegung in Frage kommt, ganz anders zu
dieser stehen als der Gläubige zur Kirche, wie ja auch die
Stellung des einzelnen Freidenkers in der Bewegung eine
ganz andere ist als die Stellung eines Protestanten in der
protestantischen und ganz besonders als die Stellung eines
Katholiken in der katholischen Kirche.

Ich muss mir mit Gleichnissen behelfen, um Ihnen klar
zu machen, wie ich's meine.

Die katholis'che Kirche kommt mir vor als ein Lebewesen
mit einem ungeheuer grossen Kopf und einem noch ungeheuer
längeren Schwanz. Der Kopf ist der Klerus vom Papst an bis
zum unbedeutendsten Vikar, der Schwanz ist das katholische
Volk.

Das Freidenkertum ist oder sollte sein: ein Kopf, nichls
als Kopf, ohne eine Spur von wedelndem Anhängsel.

Die katholische Kirche ist ein Diktatlirstaat mit einem
allmächtigen Oberdiktator und einer Menge kleinerer und
kleinster Unterdiktatoren einerseits und dem katholischen
Volk anderseits, das nichts zu tun hat als zu gehorchen.

Ein Freidenkerverband ist oder sollte sein eine reine
Demokratie, worin jeder Bürger ein Stück Staat, ein Stück Wille,
ein Stück Gesetz darstellt, der Einzelne das Ganze im kleinen,

der Staat der Einzelne im grossen ist, undenkbar der
Einzelne ohne den Staat, undenkbar der Staat ohne den
Einzelnen.

Demgemäss sollte zwischen einem Kirchenangehörigen im
Verhältnis zu seiner Kirche und einem Freidenker im
Verhältnis zum organisierten Freidenkertum ein grundsätzlicher
Unterschied bestehen.

Man bedenke: Die Kirche besteht nicht aus der Masse
der sich zu ihr Bekennenden. Sie besteht aus dem Klerus
(den ich vorhin als Kopf bezeichnet habe) ; die Kirche, im
Klerus verkörpert, ist das massgebende Prinzip; sie herrscht,
sie. lehrt, sie richtet, sie gibt. Die Masse der Anhänger oder
der Einzelne aus ihr steht zur Kirche im Verhältnis der
«geistigen Leibeigenschaft». Das geistige Gut, das Glaubensgut,
wird ihm zugeteilt; Eigenbesitz ist ausgeschlossen, d. h. er
darf nicht glauben oder denken was ihm beliebt; er ist an
das ihm von der Kirche Gebotene gebunden, und zwar so,
dass er auch darin keine Auswahl zu treffen berechtigt ist.
Er ist ganz und gar der Empfangende, Gehorchende, Abhängige.

Abweichung von dem ihm von der Kirche gebotenen
Glaubensgut schadet nicht der Kirche, sondern ihm, er setzt
sein Seelenheil der Gefahr aus. nicht das Heil der Kirche. Er
kann aber auch nichts beitragen zur geistigen Bereicherung
der Kirche, genau wie ein Teich dem ihm zufliessenden Bach
kein Wasser spenden kann. Er ist passiv empfangend, eine
numerierte Schablone. Je grösser deren Zahl ist. desto besser
für die Kirche, selbstverständlich. Aber als oeistiger Förderer
der Kirche kann auch der gescheiteste Katholik nicht in
Betracht kommen: er ist so gut Laie und geistiger Untertan wie
ein katholischer Idiot.

In scharfem Gegensatz dazu steht, was der einzelne
Freidenker als Mitglied eines freigeistigen Verbandes in diesem
und für ihn bedeutet.

Schon in seinem Hinzukommen, das aus freiem Willen
und eigenem Entschlüsse erfolgt, ist dieser Gegensatz scharf
ausgeprägt. Er findet keinen Glaubens- oder Wissenskodex

vor, woran er sich halten müsste. keine Kaste, die ihm Inhalt
und Umfang seines lebensanschaulichen Denkens vorschriebe.

Er ist schon Freidenker, wenn er kommt, sonst käme er
nicht. Und dadurch, dass er kommt, bekundet er. dass er
willens ist das Freidenkertum durch sein Dabeisein, durch
sein Mittun zu fördern. Er kommt also nicht als Empfangender,

er kömmt als Gebender. Also ist es nicht gleichgültig,
wie und was er geistig und als Mensch überhaupt ist und was
er durch seine Persönlichkeit zu geben hat?

Das Freidenkertum besteht nicht aus einer Lehre, ist nicht
ein dogmatischer Bau. der bestehen bleibt, mögen seine
Anbänger als Menschen so oder so sein Sondern es besteht aus
Menschen: jeder Dazukommende beeinflusst es. jeder ist
verantwortlich für das Ganze.

Wir sprechen von einer Freidenker-Bewegung. Eine
Bewegung setzt Beweger voraus, und Beweger in einem kulturellen

Zielstreben kann nur der sein, der selber innerlich bewegt



Nr. 4 d e'r FREIDENKER 31

ist, in dem der zielgerichtete Gedanke wallt und brodelt und
zur Auswirkung, zum ivinschalfen, Mithelfen, Mitkämpfen
drangt.

in einem echten, rechten Freidenker begibt sich dieses

Watten und Wollen, ehe er einein Verbände angehört. Aus

ihm heraus drangt es ihn zum Anschluss an andere, die
gleichen Sinnes sind; er sucht die Gemeinschaft der Freidenker,
er ivitt zu ihr gehören, und nicht lässt er sich suchen und
mit Mühe und Not kineinloisen. Und ist er dabei, so ist er's
mit Leib und Seele, tut mit, wann immer es eine Gelegenheit
gibt, und wenn ihm eine besondere Aufgabe zufällt, so ist s

inm eine Ehre, und er macht sich eine Ehre daraus uud es

ist ihm ein Bedürfnis und eine Freude, sie ehrenhaft zu er-
iQllen.

Die fahnenflüchtig werden können aus nichtigem Grunde,
haben von diesem Geiste nie etwas verspürt, auch die nicht,
die bloss darnach fragen, was sie als Gegenleistung für ihren
jaüresbeitrag erhalten und nie darnach, was sie geben könnten,

tun könnten, leisten könnten, damit gerade in unserer
dunkeln, lreiheitsfeindlichen Zeit das Freidenkertum frisch
und lebendig bleibe, auch wenn es sich nicht mit tönender
Propaganda nervortuu kann.

Gewiss ist es am wenigsten befriedigend, für eine Sache

einzustehen, wenn sie in der öffentlichen Meinung schlecht
angesehen, an Macht und Erfolg arm ist. Wer aber von ihrem
hohen Werte und von der Notwendigkeit, sie zu erhalten,
überzeugt ist, der steht dann erst recht zu ihr und für sie ein,
wenn sie gefährdet ist. Und die kleine Macht, wenn sie einig
und unbeirrbar für ihre Ueberzeugung eintritt, gewinnt selbst
der gegensätzlichen öffentlichen Meinung Achtung ab.
Verachtet wird und verächtlich ist aber der, der seine eigene
Sache und damit sich selbst aufgibt, seine eigene Sache und
sich selbst nicht ernst nimmt.

Ein amerikanischer Bischof sagte von sich, er habe bei den
Oxfordern gelernt, «dass jede Seele in seinem Bezirk ein

Pflug sein müsse und nicht nur eiu Feld», d. h. dass jedes
Glied der Gemeinde tätig sein müsse und nicht nur aufnehmend

oder nicht einmal aufnehmend.
Wer hätte mehr Ursache, dieser Forderung zu gehorchen

als wir Freidenker, die wir in einer von Religion gesättigten
Atmosphäre, in einer geistig schablonisierten, von profanem
und heiligem Aberglauben erfüllten Umwelt leben! Und was
hiesse tätig sein? Fühlungnahme untereinander, Teilnahme
daran, was im Innern der Vereinigung oder nach aussen getan
wird, freudige Erfüllung einer Aufgabe im Dienste der
Bewegung, im ganzen: lebendige Teilnahme als tief erfühlte,
selbstverständliche Pflicht, aber als Pflicht im Sinne des
Dorfens, nicht des Wassens, als Notwendigkeit von innen heraus.

Wo diese innere, elementare Teilnahme fehlt, da fehlt die
Glut der Ueberzeugung. Ob wir unter uns noch genügend
Menschen mit dieser Glut und Teilnahmsfreude haben und ob

es Menschen gibt, die, erfüllt davon, in unsere Reihen treten,
wird für die Zukunft der Freigeistigen Vereinigung und der
Freidenkerbewegung entscheidend sein, in tieferem Sinne
entscheidend als eine Gewalt von aussen. Ein Verbot könnte die
Form zerschlagen, aber der Geist bliebe lebendig. Fehlt aber
der Geist, wozu bedürfte es der Form!

Gesinnungsfreunde, suchen wir auch für die Freidenkerbewegung

und die Freigeistige Vereinigung das Schicksal
nicht ausser uns. Wir sind ihr Schicksal, wir mit der Kraft
unserer Ueberzeugung, unserer Tatbereitschaft, unserm
wohlbegründeten Glauben an die Unbesiegbarkeit des freien Denkens

— oder mit unserer Unsicherheit, Lauheit, Müdigkeit,
mit unserm Geist der Schwere.

Komme es so oder so — davon bin ich fest überzeugt,
heute so fest wie je, dass wieder Zeiten kommen werden,
wo viele Menschen nach Geitsesfreiheit lechzen und um sie
ringen und für sie kämpfen werden und es für einen Freigeist
wieder eine Lust sein wird, zu leben!

Leopold Katscher, Luzern.
Der Nestor der F. V. S., Leopold Katscher, Schriftsteller

i:i Luzern, ist am 25. Februar im Alter von 86 Jahren
gestorben. ;

• Von einem ihm seit Jahrzehnten nahestehenden Freund
erhalten wir zur Erinnerung au den guten und unbeugsamen
Geisteskämpfer für Frieden und Geistesfreiheit nachfolgende
Zeilen:

«Wenn es in unserer, in
Charakterlosigkeit und Gesinnungsveriotfe-
rung versunkenen, sturmgepeitschten
Zeit noch etwas geben sollte, bei dem
Menschen andächtig aufhorchen, dann
bei einer Erwähnung des Namens von
Leopold Katscher. Denn in ihm, der
am 25. Februar im «Waldstätterhof»
Luzern als beinahe Söjähriger Greis
entschlafen ist, ist eine der ganz
grossen und leider so wenigen
Lichtgestalten unseres unglücklichen
Zeitalters dahingegangen, die sich durch Charaktermut, klare
Geistesfrische, feinste Herzensgute bis an ihr Lebensende
auszeichnen.

Leopold Katscher war eine der eigenartigsten Erscheinungen

im Bereiche der Friedens- und Freiheitsbewegung der
Menschheit, der er mit Leib und Seele, mit der unvergänglichen

Feuersglut seines bis zuletzt lebendig imd merkwürdig
jugendfrisch anmutenden Geistes angehörte.

Er wurde als Sohn eines reichen deutsch-ungarischen Pelz-
Ländlers am 30. August 1853 in der Nähe von Temesvar
geboren; sein Vater gewährte ihm eine sorgfältige Geistes-
ausbildung in Pressburg wie in Budapest, wo er die
Akademie besuchte. Er sollte Arzt werden; aber schon in jungen
Jahren zog es ihn zu seinem Lebensberuf, dem freien Schrift-
stellertum, dem er mit Begeisterung und auch Erfolg oblag.
Schon als 19jähriger erschienen Aufsehen erregende
Veröffentlichungen aus seiner gewandten Feder, worin er zumeist
kulturgeschichtliche Themen behandelte. Seine Fruchtbarkeit
auf diesem Gebiet wird begreiflich, wenn man weiss, dass
er das Deutsche, Ungarische, Rumänische, Kroatische,
Italienische, Französische, Holländische, Griechische und das
Latein vollkommen beherrschte. Aber eben so umfassend wie
in seinen Sprachkenntnissen war Leopold Katscher in seinem
ganzen Geistesleben, das sich allen für natürliche Lebensre-
i'orm, unbedingten Frieden und Freiheit in Gewaltlosigkeit
sich einsetzenden Bewegungen freudig und mitkämpfend er-
schloss.

Als Vegetarier, Nichtraucher und Abstinent hat Leopold
Katscher auch ganz besonders die Frauenbewegung, die für
das Recht der Frau auf ihren Körper eintritt, kräftig unterstützt.

Er stand mit zahlreichen Männern des Geisteslebens,
wie Tolstoi, Forel, Havelock Ellis und vielen andern in- engster

Berührung und bildete einen Brennpunkt für die
jüngere, Anregungen im Freiheitskampf suchende Generation.
Seine Liebenswürdigkeit, seine köstliche Unterhaltungsgabe,
unterstützt durch ein vorzügliches Gedächtnis, das immer
neue Bilder aus der Fülle der auf einer zweijährigen Weltreise

gesammelten Erinnerungen hervorzuzaubern vermochte,
seine selbst in der Armut seines Alters unerschöpfliche
Gastfreundschaft machten Leopold Katscher zu einer international
bekannten Persönlichkeit, zu der alle Freiheitskämpfer
pilgerten, wenn sie ihr Weg in die Schweiz führte oder
verschlug.

Und nun ist all dies dahin Der unerbittliche Schnitter
hat auch diese Lichtgestalt, diesen Fackelträger edelster Kultur

der Gewaltlosigkeit gefällt. Möge sein Tod nicht, wie


	Wo stehen wir?

