Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 2

Artikel: [s.n]

Autor: Borne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 2 DER FREIDENKER is

her sagte er im Gebete «Mein Vater, ist es moglich,. dass
dieser Kelch an mir voriibergehe? doch nicht wie ich will,
sondern wie du willst!

Er wollte nicht, dass der Kelch an ihm voriibergehe, Der
Gott der Liebe, der Giite und Barmherzigkeit hat also seinen
unschuldigen Sohn am Kreuze hinmorden lassen nicht aus
Vergesslichkeit, sondern in voller Absicht, und der Sterbende
hat ihn mit Recht am Kreuz gefragt «Wlarum hattest du mich
verlassen ?»

Das Wort «Was ist Wahrheit?» splelte also in diesem Pro-
zesse gar keine Rolle.

In all den hunderttausenden von Prozessen, die alljahrlich
vor die Richter kommen, haben diese auf die Frage zu ant-
worten «Was ist Wahrheit?» Sie miihen 'sich ab, die Wahrheit
zu ergriinden und zu finden, gerechte, der Wabhrheit entspre—
chende Urteile zu fillen.

Sicher wird nicht immer die Wahrheit gefunden und wahr
geurteilt. Das wissen wir nur zu gut. Nicht nur Giordano
Bruno, Johannes Hus, Ferrer und tausend andere wurden zu
Unrecht von Gerichten zum Tode verurteilt, hunderttausende
sind schuldlos hingemordet worden, trotzdem diese Frage
‘Was ist Wlahrheit?> immer gestellt und beantwortet wurde.

In sehr vielen Fillen waren Klager, Zeugen und Richter
mit Blindheit, mit Fanatismus, mit Dummheit, mit Vorurteilen
mit Bosheit und Arglist behaftet, so dass die Wahrheit nicht
erkannt werden konnte. Aber sind wir nicht auf dem Wege
die Wahrheit immer mehr zu finden?

Nicht nur Richter und Geschworene strengen sich in unse-
rer modernen Zeit an, die Wahrheit zu ergriinden, auch Wis-
senschafter, Philosophen, Aerzte und hunderttausende von
Laien bemiihen sich unausgesetzt auf allen Gebieten des Wis-
sens und des Denkens Wahrheiten zu finden. Prof. Dr. Alfred
Gysi in Ziirich meint zwar in einem Aufsatze der Schweiz.
Zahntechnikergesellschaft, nur der Mathematik gelinge es,
absolute Wahrheiten zu erreichen, festzustellen. Ein solcher
Satz ist der, dass 2 X2 =4 sind. Es gibt aber Gyn'masihl-
lehrer, die ihre Schiiler lehren, dass dies nicht «wahr» sei,
es lasse sich beweisen, dass 2 X2 =25 sei, und die Schiiler
hausieren mit solchen Beweisfiihrungen herum.

Der gesunde, unverbildete Menschenverstand lehnt zwar
solche angebliche algebraische Beweisfiihrungen ab und er-
bringt den Beweis fiir die Wahrheit, dass 2 X2 =4 sei in
einem ganz einfachen, schlichten, unumstosslichen Experi-
ment, mit einer Erfahrung, die jeder jederzeit machen kann.
Er lisst sich diese Wahrheit nicht stehlen. Er kennt auch
tausende anderer Wiahrheiten, die absolute Wahrheiten sind,
die nicht nur «jahrtausendelang» wahr sind, sondern als abso-
lute Wahrheiten ewig wahr bleiben.

Solche Wahrheiten sind die Gesetze der Gravitation, der
gegenseitigen Anziehung der Weltkdrper, der Kugelgestalt der
Erde, des Mondes, der Sonne, ja aller Fixsterne, der Unend-
lichkeit der Zahl der Fixsterne, der Schnelligkeit des Licht-
strahles, der in der Sekunde 300,000 km durcheilt, und tau-
send andere Dinge, die zum Teil durch die Mathematik, zum
Teil aber auch durch Empirie, durch H#ufung von Erfah-
rungstatsachen gefunden und bewiesen wurden. So ist die
Frage nicht mehr berechtigt «Wer kann sich vermessen, zu
behaupten, auf irgend einem Gebiete des Wissens, ausser der
Mathematik, absolute Wahrheiten zu besitzen?». Dass es bei-
spielsweise eine Sonnenwirme gibt, weiss jedermann, und es
braucht keine Mathematik, um dies zu beweisen. Dass Was-
ser bei 0 Grad gefriert, ist ebenso bekannt, ohne dass es
mathematisch bewiesen werden miisste.

«Es gibl keinen Menschen, der nicht die Freiheit
liebte: aber der Gerechte fordert sie fiir alle, der
Ungerechte nur fiir sich allein.»

Bérmne.

Der Mensch unserer Zeit kennt tausende von Tatsachen,
von absoluten, unumstésslichen Wiahrheiten, die er durch seine
Wissenschafter stets mehren und erhirten lasst und die ihn
in den Stand setzen, sich ein richtiges, der Wirklichkeit ent-
sprechendes Weltbild zu formen. Wir werden nie «alles> wis-
sen, aber wir diirfen auch nicht sagen: «Wir wissen nichts.»
Der sokratische Ausspruch hatte je und je den Sinn «Wir
wissen vieles, aber dies Viele ist immer noch zu wenigs. Wir
miissen unser Wissen immer noch steigern, vervollkommnen,
ausbauen, aber wir sollen aus diesem Wissen auch die rich-
tige Nutzanwendung ziehen. E. A.

Verschiedenes.
Die Gesellschaft Jesu.

Wir entnehmen der «Berner Tagwacht», Nr. 10 vom 13. Januar
1939 folgende Zahlen iiber den Jesuitenorden:

«EPD. Nach einer Untersuchung im Organ des Institutes fiir
missionswissenschaftliche Fachfragen zéhlt der Jesuitenorden zu Be-
ginn 1937 insgesamt 25,460 Mitglieder, néimlich 11,365 Priester, 8796
Scholastiker und 5299 Briider. Die Jesuiten bilden den stérksten
Priesterorden. Zugleich auch den stirksten Missionsorden, indem
3484 Angehdrige in den Missionen arbeiten.

Die 12,281 jesuitischen Missionsschulen werden von 518,633 Schii-
lern besucht. Davon sind 142 Gymnasien und Lyzeen mit 40,981
Schiilern und 16 Universititskollegien mit rund 11,000 Studenten.»

Das irrationale in der Religion.

Bekanntlich sind die verschiedenen Konfessionen bemiiht, ratio-
nale (verstandesmissige) Griinde fiir die Berechtigung des religidsen
Glaubens zu erbringen. Die nachtrigliche Rechtfertigung innerer
Erlebnisse dient immer dazu, um aufsteigenden Zweifeln zu be-
gegnen. Wo es aber erst einmal im Gefiihlsleben des Menschen
einer gedanklichen Stiitze bedarf, da wird man kaum fehlgehen,
wenn man behauptet: Das ist der Anfang vom Ende.

Nietzsche hat einmal gemeint, dass jeder Witz ein Epl-
gramm auf den Tod eines Gefiithles bedeutet. Ein Gefiihl ist eben
nur lebendig, solange es uns heilig ist. Da braucht es keiner Be-
griindung. Féngt' man einmal an, die eigenen Gefiihle kritisch zu
uberpriifen, dann ist man nicht mehr \velt davon entfernt, iiber
sich selbst zu lédcheln.

So ist es auch mit der Religion. In den Tiefen des primitiven
Trieblebens sind die Quellen der Religion verborgen. Da ist die
Furcht vor unbekannten Naturgewalten, die Angst vor dem. Tode,
da sind mannigfache Schuldgefiihle, die sich aus unseren sozialen
Beziehungen ergeben, da ist der Drang nach Hilfe, vielleicht auch
der Drang, selbst zu helfen usf. Alles irrationale Strebungen, iiber
die wir uns weiter keine Rechenschaft ablegen, weil wir sie als
zu unserem eigenen Wesen gehorig empfinden.

Sobald wir aber diese an sich so selbstverstindlich erschei—
nenden Tatsachen des menschlichen Seelenlebens zum Gegenstand
der wissenschaftlichen Forschung machen, #ndert sich plotzlich das
ganze Bild. Der irrationale Standpunkt des inneren Erlebens wird
verlassen, das Subjekt wird zum Objekt einer rationalen Kritik.
Die mystischen Schauer verblassen, sobald der Mechanismus unse-
res Seelenlebens sich uns enthiillt.

Um eine Illusion #drmer, mag mancher einst Glaubige be-
dauern, dass er sich selbst psychologisch verstehen gelernt hat.
Seufzend mag er von seinen Kindertriumen Abschied nehmen:’

«Ein Wahn, der uns begliickt,
ist eine Wahrheit wert,

. die uns zu Boden driickt.»

_ Aber wir leben nun einmal nicht in Mirchenwildern, sondern
miissen den Mut zur Wirklichkeit haben, sonst kommen wir unter
die Réder des sozialen Geschehens. Darum ist es gut, wenn wir
beizeiten lernen, uns selbst kritisch zu betrachten. Wir mdgen man-
ches an uns, in uns noch nicht, verstehen, damit ist noch
lange nicht gesagt, dass es iiber jeglichen Menschenverstand geht.

Die Form, in der wir das Sein begrifflich erfassen, #ndert
sich mit der geistigen Entwicklung der Menschheit, die selbst in
hohem Masse durch die gesellschaftlichen Verhdltnisse bedingt ist,
in denen wir leben. Das gegebene materielle Sein, «iiber dessen
Entstehen keine Rechenschaft abgelegt werden kann» — wie der
Philosoph Fichte in seiner «Wissenschaftslehre» (1804) gesagt
hat — bleibt fiir uns irrational, d. h. entzieht sich der verstandes-
méssigen Begreifbarkeit. Gerade deshalb werden alle Aussagen
iiber irgendeine Ueberwelt zu miissigen Phantasien. Allés «Erah-
neny religioser «Tatsachen» als Versuch, hinter das sogenannte
«Ding an sich» zu gelangen, ist verstandesmissig abwegig, wenn
auch gefithlsmissig menschlich-allzu menschlich begreiflich.

Der irrationale Komplex in der Religion ist rational, nimlich



	[s.n.]

