
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 2

Artikel: [s.n.]

Autor: Börne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 DER FREIDENKER j5

her sagte er im Gebete «Mein Vater, ist es möglich, dass
dieser Kelch an mir vorübergehe? doch nieht wie ich will,
sondern wie du willst!

Er wollte nicht, dass der Kelch an ihm vorübergehe. Der
Gott der Liebe, der Güte und Barmherzigkeit hat also seinen
unschuldigen Sohn am Kreuze hinmorden lassen nicht aus
Vergesslichkeit, sondern in voller Absicht, und der Sterbende
hat ihn mit Recht am Kreuz gefragt «Warum hattest du mich
verlassen ?»

Das Wort «Was ist Wahrheit?» spielte also in diesem
Prozesse gar keine Rolle.

In all den hunderttausenden von Prozessen, die alljährlich
vor die Richter kommen, haben diese auf die Frage zu
antworten «Was ist Wahrheit?» Sie mühen sich ab, die Wahrheit
zu ergründen und zu finden, gerechte, der Wahrheit entsprechende

Urteile zu fällen.
Sicher wird nicht immer die Wahrheit gefunden und wahr

geurteilt. Das wissen wir nur zu gut. Nicht nur Giordano
Bruno, Johannes Hus, Ferrer und tausend andere wurden zu
Unrecht von Gerichten zum Tode verurteilt, hunderttausende
sind schuldlos hingemordet worden, trotzdem diese Frage
«Was ist Wahrheit?» immer gestellt und beantwortet wurde.

In sehr vielen Fällen waren Kläger, Zeugen und Richter
mit Blindheit, mit Fanatismus, mit Dummheit, mit Vorurteilen
mit Bosheit und Arglist behaftet, so dass die Wahrheit nicht
erkannt werden konnte. Aber sind wir nicht auf dem Wege
die Wahrheit immer mehr zu finden?

Nicht nur Richter und Geschworene strengen sich in unserer

modernen Zeit, an, die Wahrheit zu ergründen, auch
Wissenschafter, Philosophen, Aerzte und hunderttausende von
Laien bemühen sich unausgesetzt auf allen Gebieten des Wissens

und des Denkens Wahrheiten zu finden. Prof. Dr. Alfred
Gysi in Zürich meint zwar in einem Aufsatze der Schweiz.

Zahntechnikergesellschaft, nur der Mathematik gelinge es,
absolute Wahrheiten zu erreichen, festzustellen. Ein solcher
Satz ist der, dass 2X2 4 sind. Es gibt aber Gymnasiallehrer,

die ihre Schüler lehren, dass dies nicht «wahr» sei,
es lasse sich beweisen, dass 2X2 5 sei, und die Schüler
hausieren mit solchen Beweisführungen herum.

Der gesunde, unverbildete Menschenverstand lehnt zwar
solche angebliche algebraische Beweisführungen ab und
erbringt den Beweis für die Wahrheit, dass 2X2 4 sei in
einem ganz einfachen, schlichten, unumstösslichen Experiment,

mit einer Erfahrung, die jpder jederzeit machen kann.
Er lässt sich diese Wahrheit nicht stehlen. Er kennt auch
tausende anderer Wahrheiten, die absolute Wahrheiten sind,
die nicht nur «jahrtausendelang» wahr sind, sondern als absolute

Wahrheiten ewig wahr bleiben.
Solche Wahrheiten sind die Gesetze der Gravitation, der

gegenseitigen Anziehung der Weltkörper, der Kugelgestalt der
Erde, des Mondes, der Sonne, ja aller Fixsterne, der
Unendlichkeit der Zahl der Fixsterne, der Schnelligkeit des
Lichtstrahles, der in der Sekunde 300,000 km durcheilt, und
tausend andere Dinge, die zum Teil durch die Mathematik, zum
Teil aber auch durch Empirie, durch Häufung von
Erfahrungstatsachen gefunden und bewiesen wurden. So ist die
Frage nicht mehr berechtigt «Wer kann sich vermessen, zu
behaupten, auf irgend einem Gebiete des Wissens, ausser der
Mathematik, absolute Wahrheiten zu besitzen?». Dass es

beispielsweise eine Sonnenwärme gibt, weiss jedermann, und es

braucht keine Mathematik, um dies zu beweisen. Dass Wasser

bei 0 Grad gefriert, ist ebenso bekannt, ohne dass es
mathematisch bewiesen werden müsste.

«Es gibt keinen Menschen, der nicht die Freiheit
liebte: aber der Gerechte fordert sie für alle, der
Ungerechte nur für sich allein.»

Börne.

Der Mjensch unserer Zeit kennt tausende von Tatsachen,
von absoluten, unumstösslichen Wahrheiten, die er durch seine
Wissenschafter stets mehren und erhärten lässt und die ihn
in den Stand setzen, sich ein richtiges, der Wirklichkeit
entsprechendes Weltbild zu formen. Wir werden nie «alles» wissen,

aber wir dürfen auch nicht sagen: «Wir wissen nichts.»
Der sokratische Ausspruch hatte je und je den Sinn «Wir
wissen vieles, aber dies Viele ist immer noch zu wenig». Wir
müssen unser Wissen immer noch steigern, vervollkommnen,
ausbauen, aber wir sollen aus diesem Wissen auch die richtige

Nutzanwendung ziehen. E. A.

Verschiedenes.
Die Gesellschaft Jesu.

Wir entnehmen der «Berner Tagwacht», Nr. 10 vom 13. Januar
1939 folgende Zahlen über den Jesuitenorden:

«EPD. Nach einer Untersuchung im Organ des Institutes für
missionswissenschaftliche Fachfragen zählt der Jesuitenorden zu
Beginn 1937 insgesamt 25,460 Mitglieder, nämlich 11,365 Priester, 8796
Scholastiker und 5299 Brüder. Die Jesuiten bilden den stärksten
Priesterorden. Zugleich auch den stärksten Missionsorden, indem
3484 Angehörige in den Missionen arbeiten.

Die 12,281 jesuitischen Missionsschulen werden von 518,633 Schülern

besucht. Davon sind 142 Gymnasien und Lyzeen mit 40,981
Schülern und 16 Universitätskollegien mit rund 11,000 Studenten.»

Das irrationale in der Religion.
Bekanntlich sind die verschiedenen Konfessionen bemüht, rationale

(verstandesmässige) Gründe für die Berechtigung des religiösen
Glaubens zu erbringen. Die nachträgliche Rechtfertigung innerer
Erlebnisse dient immer dazu, um aufsteigenden Zweifeln zu
begegnen. Wo es aber erst einmal im Gefühlsleben des Menschen
einer gedanklichen Stütze bedarf, da wird man kaum fehlgehen,
wenn man behauptet: Das ist der Anfang vom Ende.

Nietzsche hat einmal gemeint, dass jeder Witz ein
Epigramm auf den Tod eines Gefühles bedeutet. Ein Gefühl ist eben
nur lebendig, solange es uns heilig ist. Da braucht es keiner
Begründung. Fängt man einmal an, die eigenen Gefühle kritisch zu
überprüfen, dann ist man nicht mehr weit davon entfernt, über
sioh selbst zu lächeln.

So ist es auch mit der Religion. In den Tiefen des primitiven
Trieblebens sind die Quellen der Religion verborgen. Da ist die
Furcht vor unbekannten Naturgewalten, die Angst vor dem Tode,
da sind mannigfache Schuldgefühle, die sich aus unseren sozialen
Beziehungen ergeben, da ist der Drang nach Hilfe, vielleicht auch
der Drang, selbst zu helfen usf. Alles irrationale Strebungen, über
die wir uns weiter keine Rechenschaft ablegen, weil wir sie als
zu unserem eigenen Wesen gehörig empfinden. '

Sobald wir aber diese an sich so selbstverständlich erscheinenden

Tatsachen des menschlichen Seelenlebens zum Gegenstand
der wissenschaftlichen Forschung machen, ändert sich plötzlich das
ganze Bild. Der irrationale Standpunkt des inneren Erlebens wird
verlassen, das Subjekt wird zum Objekt einer rationalen Kritik.
Die mystischen Schauer verblassen, sobald der Mechanismus unseres

Seelenlebens sich uns enthüllt.
Um eine Illusion ärmer, mag mancher einst Gläubige

bedauern, dass er sich selbst psychologisch verstehen gelernt hat.
Seufzend mag er von seinen Kinderträumen Abschied nehmen:'

«Ein Wahn, der uns beglückt,
ist eine Wahrheit wert,
die uns zu Boden drückt.»

Aber wir leben nun einmal nicht in Märchenwäldern, sondern
müssen den Mut zur Wirklichkeit haben, sonst kommen wir unter
die Räder des sozialen Geschehens. Darum ist es gut, wenn wir
beizeiten lernen, uns selbst kritisch zu betrachten. Wir mögen manches

an uns, in uns noch nicht, verstehen, damit ist noch
lange nicht gesagt, dass es über jeglichen Menschenverstand geht.

Die Form, in der wir das Sein begrifflich erfassen, ändert
sich mit der geistigen Entwicklung der Menschheit, die selbst in
hohem Masse durch die gesellschaftlichen Verhältnisse bedingt ist,
in denen wir leben. Das gegebene materielle Sein, «über dessen
Entstehen keine Rechenschaft abgelegt werden kann» — wie der
Philosoph Fichte in seiner «Wissenschaftslehre» (1804) gesagt
hat — bleibt für uns irrational, d. h. entzieht sich der verstandesmässigen

Begreifbarkeit. Gerade deshalb werden alle Aussagen
über irgendeine Ueberwelt zu müssigen Phantasien. Alles «Erahnen»

religiöser «Tatsachen» als Versuch, hinter das sogenannte
«Ding an sich» zu gelangen, ist verstandesmässig abwegig, wenn
auch gefühlsmässig menschlich-allzu menschlich begreiflich.

Der irrationale Komplex in der Religion ist rational, nämlich


	[s.n.]

