Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 22 (1939)

Heft: 11

Artikel: Der Glaube an die Gewalt : (Schluss)
Autor: Golscheid, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11

DER FREIDENKER - 85

Der Glaube an die Gewalt.
(Schluss.)

Und in bezug auf die Gewalt ist unser Denken noch nicht
frei. So wenig, dass sie den Menschen umso mehr imponiert,
je unverhiillter sie auftritt; wofern nur der leiseste Hoffnungs-
schimmer fiir sie besteht, dass im Endeffekt etwas von ihren
Erfolgen auch ihnen zugute kommen werde. In dieser Illu-
sion befangen, sind sie dann auch freudig bereit, #usserlich
wie innerlich ihr Letztes fiir sie zu opfern. Die Schlaueren,
die sich von Illusionen nicht so weit fortreissen lassen, sind
natiirlich erst recht geneigt, jederzeit mit der Gewalt zu pak-
tieren; nur dass sie realere Garantien fiir die Beriicksichti-
gung ihrer Interessen beanspruchen, als bloss ideologische
Verheissungen. Ihr Gewaltglaube gleicht dem Wunderglauben

der Priester, denen ihr Gott seine Allmacht damit beweisen.

muss, dass er ihren Dienst eintriglich gestaltet. Wie sich in
den vergangenen Jahrhunderten der gesamte Kampf um den
Wunderglauben drehte und unser Denken Schritt fiir Schritt
nur in dem Mass vorwirts kam, in dem es iiber den Wunder-
glauben hinauswuchs, so ist es heute der Glaube an die Ge-
walt, der niedergerungen werden muss, wenn unser Denken
neuerlich ein Stiick weiter kommen soll,

Heute verlangen die Einen nur aus moralischem Empfinden
heraus Aechtung der Gewalt, Bruch mit der Gewalt, wihrend
die Andern, ihren Sonderinteressen gemiss eingestellt, wo es
ihr Vorteil erheischt, auch vor den brutalsten Gewaltakten
nicht zuriickscheuen und deswegen die unbedingte Aechtung
der Gewalt, der Ersatz der Gewalt durch Recht aufs bitterste
bekampfen. Aber weder ist die Abkehr von der Gewalt nur
eine moralische Forderung, noch bedeutet das Festhalten am
Gewaltprinzip lediglich eine politische Angelegenheit. Mit der
Entscheidung iiber das zuldssige Mass von Gewalt sind viel-
mehr zugleich die Grenzen unseres geistigen Leistungsver-
mogens iiberhaupt nach jeder Richtung hin unverriickbar abge-
steckt.

Man mag z.B. vielleicht den Eindruck haben, dass es sich
bloss um ein Ereignis von untergeordneter politischer Bedeu-
tung handelt, wenn der Volkerbund nicht die Kraft auf-
brachte, Mussolini wegen seiner brutalen Vergewaltigung
Griechenlands energisch zu Leibe zu riicken oder wenn er
tatlos, ja sogar wortlos iiber das Morderregime Horthyungarns
hinweggeht — sicherlich wire dies aber eine iiberaus ober-
flachliche Auffassung. Im Gegenteil: Gerade diese scheinbar
rein politischen Ereignisse offenbaren am deutlichsten, wie es
in Wirklichkeit geistig um uns bestellt ist. Indem wir hier die
Losung grosser gesellschaftlicher Aufgaben entweder nur durch
ein Ausbalancieren der Gewalten zu lsen versuchen -oder
tiberhaupt nicht in Angriff zu nehmen wagen, zeigt sich, dass
die Macht des Geistes sofort auf ein sehr tiefes Niveau her:
sinkt, sobald irgendwo das Interesse oder die Gewalt mitspielt.
Heute heisst es: die Vernunit innerhalb der Grenzen der Ge:
walt, wie es ehemals hiess: die Vernunft innerhalb der Gren-
zen des Wunderglaubens. Gewalt geht vor Recht, weil Inter-
esse vor Vernunft geht — weil wir im Letzten noch ebenso
gewaltgldubig sind, wie die Generationen vor uns wunder-
glaubig waren, wie die Naturvolker am Démonenglauben fest-
halten.

Wir haben den Gewaltglauben intellektuell nicht iiber-
wunden, darum kommen wir auch moralisch nicht iiber die
Gewalt hinaus. Wir erkennen nicht, dass Gewalt und Geist
unverséhnliche Gegensétze sind, sodass, wie auf dem Boden
des Wunderglaubens keine lelstungsfahxge Naturwissenschaft,
so auf dem Grunde des Gewaltglaubens auch keine Sozial-
wissenschaft moglich ist, die uns mit #hnlichen Errungen-
schaften begliickt. Am Gewaltglauben ist das kaiserliche
Deutschland zugrunde gegangen, am Gewaltglauben ist der
Sozialismus in Sowjetrussland zerbrochen, wie schon vorher
genau so der Welteinheitstraum des alten Rom und der Na-
poleons durch den blinden Glauben an die Gewalt in Nichts

zérrann. “Alle bisherigen Kulturen sind schliesslich dem Ge-
waltglauben zum Opfer gefallen. Ueberall erweist sich der Ruf
nach der Diktatur als das unzweideutige Verfallssymptom;
der Diktator erscheint auf der Bildfliche, wenn die Logik so-
gar noch in der Gewalt siegt, diese zwingt, sich ins Absurde
zu tiibersteigern und damit ihren letzten Schlag gegen sich
selbst zu fithren.

Mag Mussolini voriibergehend triumphieren und Demokra-
tie und Recht ungestraft als Illusionen verlachen diirfen, mag
Lenin, auf Bergen von Leichen thronend, die Anbetung der
kommunistischen Hélle als sozialistischen Himmel mit Kerker
und Galgen erzwingen koénnen, mag Poincaré” aus den Gift-
stoffen, die in Deutschlands Korper kreisen, den Trank brauen,
der Deutschlands Geist in Raserei treibt und damit zugleich
breite Schichten des franzosischen Volkes stumpf macht gegen
den weltzerstérenden Wahnsinn seiner Gewaltpolitik — mit
alledem wird nichts daran geindert, dass es das unabwend-
bare Schicksal der Gewalt ist, zu ihrem eigenen Totengriber
werden zu miissen. Wohl wohnt der Gewalt in ihrem ersten
Siegeslauf eine grosse Anziehungskraft inne — aber im Ver-
lauf erweisen sich die Lebensgesetze des Organischen, erweist
sich der Zusammenhaltsdrang des Ganzen als stirker — und
die auf riicksichtslose Sonderinteressen allein gegriindete Ge-
walt sieht sich zur, Isolierung verurteilt.

Hat man nicht auch zur Aufrechterhaltung des Wunder-
glaubens Kriege gefiihrt und alle Auflehnung gegen diese in
Massen von Blut erstickt? Und doch hat schliesslich die Wis-
senschaft gegen den Wunderglauben gesiegt. Auch der Ge-
waltglaube wird nicht ewig bestehen. Weder die raffinierten,
vor keiner Brutalitit zuriickscheuenden Bemiihungen seiner
Nutzniesser, noch die Leidenschaften Verblendeter, die um des ~
Heils der Welt oder ihrer Nation willen fiir ihn in den Kampf
ziehen, ja nicht einmal eine feile Wissenschaft, die sich ebenso
in seinen Dienst stellt, wie sie sich vordem in den Dienst des
Wunderglaubens stellte, wird ihn davor bewahren, von dem
aus den letzten Tiefen schopfenden wahrhaft menschlichen
Geist iiberwunden zu werden. Der Menschengeist, der im
grossten Umfang der Elementargewalten Herr geworden ist,
er wird ebenso Herr werden des zerstérenden Gewaltdranges,
der aus uns selbst entspringt. Vom Wunderglauben genesen,
werden wir auch iiber den Gewaltglauben hinauswachsen,
trotzdem er sich jetzt durch den Krieg zu einer so aufwiih-
lenden Massenpsychose entfaltet hat, dass er sogar den ihm
verwandten Wunderglauben zu neuer Stérke belebt.

Sehen v'srir es nicht schon heute deutlich, wie der Volker-
bund, der berufen ist, der Gewalt organisatorisch ein Ende zu
bereiten, dessen tiefsten Sinn es darstellt, wie in der inner-
staatlichen Gemeinschaft so auch im Vélkerleben, die Gewalt
gewaltlos zu machen, die Gewalt ausserhalb des Rechis zu
steller und damit zur Ohnmacht zu verurteilen — wie dieser
Vélkerbund, so unzulinglich er noch ist, so sehr er verhohnt

‘und bekampft wird, doch immer wieder als die letzte Rettung

vor dem Versinken ins Chaos angerufen werden muss. Ge-
wiss, noch ist das Verstindnis fiir den Volkerbund nicht soweit
entwickelt, dass man in ihm mehr erblickt, als bloss ein poli-
tisches Requisit. Aber die Zeit muss kommen, wo man ent-
deckt, dass er die unentbehrliche Kulturinstitution fiir jene
Zeit bedeitet, die mit dem Glauben an die Gewalt innerlich
ebenso fertig ist, wie die vorgeschrittenen Menschen mit dem
Damonenglauben der Naturvélker. Vergebliche Vergeudung,
sinnlose Verwiistung von Menschenleben, Arbeit und wertvoll-
sten Giitern, das ist die notwendige Signatur der Zeitalter,
die noch unter dem Joch des Gewaltglaubens schmachten.

~.Die -Einsicht: mens sana in corpore sano — bildete eine
Etappe in unserer Entwicklungsgeschichte. Zu einer weiteren
und hoheren miissen wir uns jetat durchdringen, zur Erkennt-
nis: Corpus‘sanum in mente sana. In voller Gesundheit kann
aber unser Geist erst erblithen, wenn er den Gewaltglauben
abgestreift hat und damit éuch von der Disposition zur Ge-



86 - ' DER FREIDENKER

Nr. 11

waltpsychose befreit ist. Hier winkt der Wissenschaft die aller-
hochste Aufgabe: Was sie mit der Zerstérung des Wunder-
glaubens begonnen, das muss sie erst vollenden im unermiid-
lichsten zdhesten Kampf gegen den uns am tiefsten verskla-
venden Glauben an die Gewalf.

(Monistische Monatshefte, 1924, Seite 79—84.)

Erinnerung
aus Krahwinkels Schreckenstagen.”)

Wir Burgermeister und Senat,
Wir haben folgendes Mandat
Stadtvéterlichst an alle Klassen
Der treuen Biirgerschaft erlassen.

Auslénder, Fremde, sind es meist
Die unter uns gesit den Geist

Der Rebellion. Dergleichen Siinder,
Gottlob! sind selten Landeskinder.

Auch Gottesleugner sind es meist;
Wer sich von seinem Gotte reisst,
Wird endlich auch abtriinnig werden
Von seinen irdischen Behérden.

Der Obrigkeit gehorchen, ist

Die erste Pflicht fiir Jud und Christ.
Es schliesse jeder seine Bude,
Sobald es dunkelt, Christ und Jude.

Wo ihrer drei beisammen stehn,

Da soll man auseinander gehn.

Des Nachts soll niemand auf den Gassen
Sich ohne Leuchte sehen lassen. ‘

Es liefre seine Waffen aus

Ein jeder in dem Gildenhaus;
Auch Munition von jeder Sorte
Wird deponiert am selben Orte.

Wer auf der Strasse résoniert

Wird unverziiglich fiisiliert;

Das Résonieren durch Gebarden

Soll gleichfalls hart bestrafet werden.

Vertrauet eurem Magistrat,

Der fromm und liebend schiitzt den Staat
Durch huldreich hochwohlweises Walten;
Euch ziemt es, stets das Maul zu halten.

Heinrich Heine.

*) Eben erschien in der Reihe der «Forum-Biicher» eine Auslese
aus den Meisterwerken von Heinrich Heine. Die Auslese in Vers und
Prosa traf Hermann Kesten. Die Forumbiicher kosten, 413 Seiten
stark, nur 3 Franken und sind durch die Literaturstelle der F. V. S.
erhiltlich.

Eine abscheuliche, bzrbarische Zeit.
Von Gottfried Keller.

Es ist wieder eine abscheuliche, barbarische Zeit, wo alles
in Frage gestellt wird und die ganze Welt das Maul aufsperrt
“und an den tiickischen Worten eines einzigen Mannes h#ngt,
und dazu eines Abenteurers. Es scheint, die Herrschaften kon-
nen sich immer noch nicht dazu entschliessen, nobel und ent-
schlossen zu sein zur rechten Stunde, um sich nachheriges
Elend zu ersparen. Ich bin sehr #rgerlich iiber diese Ge-
schichten und fange an zu fithlen, wie das Unsichere der
offentlichen Welt auch den Einzelnen und Verborgenen beun-
ruhigt und hindert.
Aus einem Briefe Gottfried Kellers an Ludmilla Assing,
die Nichte des Literaturhistorikers Varnhagen von Euse
in Berlin vom 9. Februar 1859.

Einzelmensch und Kollektiv.

Im Kampf der katholischen Kirche gegen die Ideen des
Kollektivismus, welche sich einerseits im Bolschewismus, an-
dererseits im Faschismus auswirken, gebrauchen ihre Wort-
fulirer neuerdings ein Argument, das — abgesehen von der
religiésen Formulierung — eigentlich aus der Zeit der grossen
franzésischen Revolution stammt: « Das ganze Bestreben des
slaatlichen Lebens miisse darauf gerichtet sein, den Einzel-
menschen zu férdern, denn der Einzelmensch mit seiner un-
sterblichen Seele bilde vom Standpunkt des Christentums den
hiichsten Wert. Pflicht des Staates sei es, die Wiirde des Einzel-
menschen zu wahren und daher sollten sich die Katholiken
vor solchen Tendenzen hiiten, welche den Einzelmenschen im
staatlichen oder nationalen Kollektivum untergehen lassen
wollen. Denn vor Gott stehe der Mensch allein da und nicht in
einem Kollektivum. »

So hat es der Pariser Erzbischof, Kardinal Verdier, in
einem Vortrag iiber « Kirche und Freiheit» formuliert. Die
vom Atheismus und Neuheidentum bedrohte Kirche setzt sich
plotzlich fiir jene Gewissensfreiheit ein, die von ihr selbst
durch Jahrhunderte geknebelt und unterdriickt worden war.
Dem aufstrebenden Toleranzgedanken des einst revolutionédren
Biirgertums setzte sie das harte Wort entgegen: « Wir ver-
langen von euch Freiheit auf Grund eurer Prinzipien und wir
verweigern euch die Freiheit im Namen unserer Prinzipien ».

Heute befindet sich die Kirche-in einer noch schlimmeren
Lage als damals und ist schon zufrieden, wenn ihr im Rahmen
des staatlichen Kollektivs eine gewisse Begegnungsfreiheit,
insbesondere auf dem Gebiete der Jugenderziehung zuerkannt
wird, wie etwa im heutigen Italien. So bescheiden ist die einst
allméachtige Romkirche geworden, dass sie sich schon mit
Handlangerdiensten begniigt, wenn sie nur von Staats wegen
als Helferin gegen bolschewistische Enteignungstendenzen an-
erkannt wird. (Es handelt sich dabei allerdings auch um ihr
eigenes, nicht unbetrichtliches Privateigentum und wenn Kar-
dinal Innitzer sich so rasch freiwillig gleichgeschaltet hat, so
ist das insofern verstindlich,” weil die katholische Kirche in
Oesterreich um ihren recht ansehnlichen Besitz in diesem
Lande bangt.).

Wenn Kardinal Verdier sich fiir die Rechte des Einzelmen-
schen einsetzt, so will er daran vergessen lassen, dass die Rom-
kirche als Kollektiv ibhre Totalitdtsanspriiche durch Jahrhun-
derte gellend gemacht hat. Es ist wie mit der konfessionellen
Schule, deren Bestand heute von der Kirche im Namen des
sogenannten « Elternrechts » verteidigt wird, wihrend zu jener
Zeit, da es iiberhaupt nur konfessionelle Schulen gab, das
Recht der weltlich eingestellten Eltern mit Fiissen getreten
wurde. Gewissensfreiheit und Elternrecht werden fiir die
Kirche erst dann erstrebenswert, bis ihre eigene Position durch
andere Kollektive bedroht ist, die auch keine anderen Gotter
neben sich dulden wollen.

Solche tolalitire Kollektive sind iibrigens — historisch ge-
sehen — als primitiv zu bezeichnen. Wir finden solche Kol-
jeklive bei den Naturvilkern; hier gibt es traditionelle Bin-
dungen, die sich in starren Formen von Sitte und Brauchtum,
Religion und Moral auswirken. Alles Handeln und Denken ist
Lollektiv bedingt. Erst mit der fortschreitenden Arbeitsteilung
wird das Individuum geboren. Immer aber bleibt das Einzel-
wesen in seinen Lebensbedingungen vom Kollektiv abhingig,
welches wohl seine ‘personliche Freiheit teilweise einschrinkt,
dafiir aber Schutz vor dusseren Feinden gewihrt. Ohne Pflich-
len gibt es keine Rechte. Alle Moral ist sozial begriindet.
Keinesfalls sind Kollektiv und Einzelmensch absolute Gegen-
siatze; vielmehr kann man sagen: Je hoher ein Kollektiv or-
ganisiert ist, desio mehr persénliche Freiheit — selbstgeziigelte
Freiheii — vermag es seinen Mitgliedern zu gewihren.

Perikles, der alte griechische Staatsmann, sagt: «<Bei
uns wird Einer, der sich nicht um die Staatsgeschifte
bekiimmert, nicht fiir einen ruhigen, sondern fiir einen
schlechten Biirger gehalten.»

In der Schweiz ist es heute gerade umgekehrt!




	Der Glaube an die Gewalt : (Schluss)

