
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 11

Artikel: Der Glaube an die Gewalt : (Schluss)

Autor: Golscheid, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 DER FREIDENKER 85

Der Glaube an die Gewalt.
(Schluss.)

Und in bezug auf die Gewalt ist unser Denken noch nicht
frei. So wenig, dass sie den Menschen umso mehr imponiert,
je unverhüllter sie auftritt; wofern nur der leiseste Hoffnungsschimmer

für sie besteht, dass im Endeffekt etwas von ihren
Erfolgen auch ihnen zugute kommen werde. In dieser Illusion

befangen, sind sie dann auch freudig bereit, äusserlich
wie innerlich ihr Letztes für sie zu opfern. Die Schlaueren,
die sich von Illusionen nicht so weit fortreissen lassen, sind
natürlich erst recht geneigt, jederzeit mit der Gewalt zu
paktieren; nur dass sie realere Garantien für die Berücksichtigung

ihrer Interessen beanspruchen, als bloss ideologische
Verheissungen. Ihr Gewaltglaube gleicht dem Wunderglauben
der Priester, denen ihr Gott seine Allmacht damit beweisen
muss, dass er ihren Dienst einträglich gestaltet. Wie sich in
den vergangenen Jahrhunderten der gesamte Kampf um den
Wunderglauben drehte und unser Denken Schritt für Schritt
nur in dem Mass vorwärts kam, in dem es über den Wunderglauben

hinauswuchs, so ist es heute der Glaube an die
Gewalt, der niedergerungen werden muss, wenn unser Denken
neuerlich ein Stück weiter kommen soll.

Heute verlangen die Einen nur aus moralischem Empfinden
heraus Aechtung der Gewalt, Bruch mit der Gewalt, während
die Andern, ihren Sonderinteressen gemäss eingestellt, wo es
ihr Vorteil erheischt, auch vor den brutalsten Gewaltakten
nicht zurückscheuen und deswegen die unbedingte Aechtung
der Gewalt, der Ersatz der Gewalt durch Recht aufs bitterste
bekämpfen. Aber weder ist die Abkehr von der Gewalt nur
eine moralische Forderung, noch bedeutet das Festhalten am
Gewaltprinzip lediglich eine politische Angelegenheit. Mit der
Entscheidung über das zulässige Mass von Gewalt sind
vielmehr zugleich die Grenzen unseres geistigen Leistungsvermögens

überhaupt nach jeder Richtung hin unverrückbar
abgesteckt.

Man mag z. B. vielleicht den Eindruck haben, dass es sich
bloss um ein Ereignis von untergeordneter politischer Bedeutung

handelt, wenn der Völkerbund nicht die Kraft
aufbrachte, Mussolini wegen seiner brutalen Vergewaltigung
Griechenlands energisch zu Leibe zu rücken oder wenn er
tatlos, ja sogar wortlos über das Mörderregime Horthyungarns
hinweggeht — sicherlich wäre dies aber eine überaus
oberflächliche Auffassung. Im Gegenteil: Gerade diese scheinbar
rein politischen Ereignisse offenbaren am deutlichsten, wie es
in Wirklichkeit geistig um uns bestellt ist. Indem wir hier die
Lösung grosser gesellschaftlicher Aufgaben entweder nur durch
ein Ausbalancieren der Gewalten zu lösen versuchen oder
überhaupt nicht in Angriff zu nehmen wagen, zeigt sich, dass
die Macht des Geistes sofort auf ein sehr tiefes Niveau hera^
sinkt, sobald irgendwo das Interesse oder die Gewalt mitspielt!
Heute heisst es: die Vernunft innerhalb der Grenzen der
Gewalt, wie es ehemals hiess: die Vernunft innerhalb der Grenzen

des Wunderglaubens. Gewalt geht vor Recht, weil InterT
esse vor Vernunft geht — weil wir im Letzten noch ebenso
gewaltgläubig sind, wie die Generationen vor uns wundergläubig

waren, wie die Naturvölker am Dämonenglauben
festhalten.

Wir haben den Gewaltglauben intellektuell nicht
überwunden, darum kommen wir auch moralisch nicht über die
Gewalt hinaus. Wir erkennen nicht, dass Gewalt und Geist
unversöhnliche Gegensätze sind, sodass, wie auf dem Boden
des Wunderglaubens keine leistungsfähige Naturwissenschaft,
so auf dem Grunde des Gewaltglaubens auch keine
Sozialwissenschaft möglich ist, die uns mit ähnlichen Errungenschaften

beglückt. Am Gewaltglauben ist das kaiserliche
Deutschland zugrunde gegangen, am Gewaltglauben ist der
Sozialismus in Sowjetrussland zerbrochen, wie schon vorher
genau so der Welteinheitstraum des alten Rom und der
Napoleons durch den blinden Glauben an die Gewalt in Nichts

zerrann. Alle bisherigen Kulturen sind schliesslich dem
Gewaltglauben zum Opfer gefallen. Ueberall erweist sich der Ruf
nach der- Diktatur als das unzweideutige Verfallssymptom;
der Diktator erscheint auf der Bildfläche, wenn die Logik
sogar noch in der Gewalt siegt, diese zwingt, sich ins Absurde
zu übersteigern Und damit ihren letzten Schlag gegen sich
selbst zu führen.

Mag Mussolini vorübergehend triumphieren und Demokratie
und Recht ungestraft als Illusionen verlachen dürfen, mag

Lenin, auf Bergen von Leichen thronend, die Anbetung der
kommunistischen Hölle als sozialistischen Himmel mit Kerker
und Galgen erzwingen können, mag Poincare* aus den
Giftstoffen, die in Deutschlands Körper kreisen, den Trank brauen,
der Deutschlands Geist in Raserei treibt und damit zugleich
breite Schichten des französischen Volkes stumpf macht gegen
den weltzerstörenden Wahnsinn seiner Gewaltpolitik — mit
alledem wird nichts daran geändert, dass es das unabwendbare

Schicksal der Gewalt ist, zu ihrem eigenen Totengräber
werden zu müssen. Wohl wohnt der Gewalt in ihrem ersten
Siegeslauf eine grosse Anziehungskraft inne — aber im Verlauf

erweisen sich die Lebensgesetze des Organischen, erweist
sich der Zusammenhaltsdrang des Ganzen als stärker — und
die auf rücksichtslose Sonderinteressen allein gegründete
Gewalt sieht sich zur. Isolierung verurteilt.

Hat man nicht auch zur Aufrechterhaltung des Wunderglaubens

Kriege geführt und alle Auflehnung gegen diese in
Massen von Blut erstickt? Und doch hat schliesslich die
Wissenschaft gegen den Wunderglauben gesiegt. Auch der
Gewaltglaube wird nicht ewig bestehen. Weder die raffinierten,
vor keiner Brutalität zurückscheuenden Bemühungen seiner
Nutzniesser, noch die Leidenschaften Verblendeter, die um des

Heils der Welt oder ihrer Nation willen für ihn in den Kampf
ziehen, ja nicht einmal eine feile Wissenschaft, die sich ebenso

in seinen Dienst stellt, wie sie sich vordem in den Dienst des

Wunderglaubens stellte, wird ihn davor bewahren, von dem

aus den letzten Tiefen schöpfenden wahrhaft menschlichen
Geist überwunden zu werden. Der Menschengeist, der im
grössten Umfang der Elementargewalten Herr geworden ist,
er wird ebenso Herr werden des zerstörenden Gewaltdranges,
der aus uns selbst entspringt. Vom Wunderglauben genesen,
werden wir auch über den Gewaltglauben hinauswachsen,
trotzdem er sich jetzt durch den Krieg zu einer so aufwühlenden

Massenpsychose entfaltet hat, dass er sogar den ihm
verwandten Wunderglauben zu neuer Stärke belebt.

Sehen wir es nicht schon heute deutlich, wie der Völkerbund,

der berufen ist, ,der Gewalt organisatorisch ein Ende zu

bereiten, dessen tiefsten Sinn es darstellt, wie in der
innerstaatlichen Gemeinschaft so auch im Völkerleben, die Gewalt

gewaltlos zu machen, die Gewalt ausserhalb des Rechts zu

Stellen uhd damit zur Ohnmacht zu verurteilen — wie dieser

Völkerbund, so unzulänglich er noch ist, so sehr er verhöhnt
und bekämpft wird, doch immer wieder als die letzte Rettung
vor dem Versinken ins Chaos angerufen werden muss.

Gewiss, noch ist das Verständnis für den Völkerbund nicht soweit

entwickelt, dass man in ihm mehr erblickt, als bloss ein
politisches Requisit. Aber die Zeit muss kommen, wo man
entdeckt, dass er die unentbehrliche Kulturinstitution für jene
Zeit bedeutet, die mit dem Glauben an die Gewalt innerlich
ebenso fertig ist, wie die vorgeschrittenen Menschen mit dem

Dämonenglauben der Naturvölker. Vergebliche Vergeudung,
sinnlose Verwüstung von Menschenleben, Arbeit und wertvollsten

Gütern, das ist die notwendige Signatur der Zeitalter,
die noch unter dem Joch des Gewaltglaubens schmachten.

Die Einsicht: mens sana in corpore sano — bildete eine

Etappe in unserer Entwicklungsgeschichte. Zu einer weiteren

und höheren müssen wir uns jetzt durchdringen, zur Erkenntnis:

Corpus1 sanum in mente sana. In voller Gesundheit kann

aber unser Geist erst erblühen, wenn er den Gewaltglauben

abgestreift hat und damit auch von der Disposition zur Ge-



86 DER FREI DENKER Nr. 11

waltpsychqse befreit ist. Hier winkt der Wissenschaft die
allerhöchste Aufgabe: Was sie mit der Zerstörung des
Wunderglaubens begonnen, das muss sie erst vollenden im unermüdlichsten

zähesten Kampf gegen den uns am tiefsten versklavenden

Glauben an die Gewalt.
(Monistische Monatshefte, 1924, Seite 79—84.)

Erinnerung
aus Krähwinkels Schreckenstagen.*)

Wir Burgermeister und Senat,
Wir haben folgendes Mandat
Stadtväterlichst an alle Klassen
Der treuen Bürgerschaft erlassen.

Ausländer, Fremde, sind es meist
Die unter uns gesät den Geist
Der Rebellion. Dergleichen Sünder,
Gottlob! sind selten Landeskinder.

Auch Gottesleugner sind es meist;
Wer sich von seinem Gotte reisst,
Wird endlich auch abtrünnig werden
Von seinen irdischen Behörden.

Der Obrigkeit gehorchen, ist
Die erste Pflicht für Jud und Christ.
Es schliesse jeder seine Bude,
Sobald es dunkelt, Christ und Jude.

Wo ihrer drei beisammen stehn,
Da soll man auseinander gehn.
Des Nachts soll niemand auf den Gassen
Sich ohne Leuchte sehen lassen.

Es liefre seine Waffen aus
Ein jeder in dem Gildenhaus;
Auch Munition von jeder Sorte
Wird deponiert am selben Orte.

Wer auf der Strasse räsoniert
Wird unverzüglich füsiliert;
Das Räsonieren durch Gebärden
Soll gleichfalls hart bestrafet werden.

Vertrauet eurem Magistrat,
Der fromm und liebend schützt den Staat
Durch huldreich hochwohlweises Walten;
Euch ziemt es, stets das Maul zu halten.

Heinrich Heine.

*). Eben erschien in der Reihe der «Forum-Bücher» eine Auslese
aus den Meisterwerken von Heinrich Heine. Die Auslese in Vers und
Prosa traf Hermann Kesten. Die Forumbücher kosten, 413 Seiten

stark, nur 3 Franken und sind durch die Literaturstelle der F. V. S.

erhältlich.

Eine abscheuliche} barbarische Zeit.
Von Gottfried Keller.

Es ist wieder eine abscheuliche, barbarische Zeit, wo alles
in Frage gestellt wird und die ganze Welt das Maul aufsperrt
und an den tückischen Worten eines einzigen Mannes hängt,
und dazu eines Abenteurers. Es scheint, die Herrschaften können

sich immer noch nicht dazu entschliessen, nobel und
entschlossen zu sein zur rechten Stunde, um sich nachheriges
Elend zu ersparen. Ich bin sehr ärgerlich über diese
Geschichten und fange an zu fühlen, wie das Unsichere der
öffentlichen Welt auch den Einzelnen und Verborgenen
beunruhigt und hindert.

Aus einem Briefe Gottfried Kellers an Ludmilla Assing,
die Nichte des Literaturhistorikers Varnhagen von Euse

in Berlin vom 9. Februar 1859.

Einzelmensch und Kollektiv.
Im Kampf der katholischen Kirche gegen die Ideen des

Kollektivismus, welche sich einerseits im Bolschewismus,
andererseits im Faschismus auswirken, gebrauchen ihre
Wortführer neuerdings ein Argument, das abgesehen von der
religiösen Formulierung — eigentlich aus der Zeit der grossen
französischen Revolution stammt: «Das ganze Bestreben des
staatlichen Lebens müsse darauf gerichtet sein, den
Einzelmenschen zu fördern, denn der Einzelmensch mit seiner
unsterblichen Seele bilde vom Standpunkt des Christentums den
höchsten Wert. Pflicht des Staates sei es, die Würde des
Einzelmenschen zu wahren und daher sollten sich die Katholiken
vor solchen Tendenzen hüten, welche den Einzelmenschen im
staatlichen oder nationalen Kollektivum untergehen lassen
wollen. Denn vor Gott stehe der Mensch allein da und nicht in

' einem Kollektivum. »

So hat es der Pariser Erzbischof, Kardinal Verdier, in
einem Vortrag über « Kirche und Freiheit » formuliert. Die
vom Atheismus und Neuheidentum bedrohte Kirche setzt sich
plötzlich für jene Gewissensfreiheit ein, die von ,ihr selbst
durch Jahrhunderte geknebelt und unterdrückt worden war.
Dem aufstrebenden Toleranzgedanken des einst revolutionären
Bürgertums setzte sie das harte Wort entgegen: « Wir
verlangen von euch Freiheit auf Grund eurer Prinzipien und wir
verweigern euch die Freiheit im Namen unserer Prinzipien ».

Heute befindet sich die Kirche in einer noch schlimmeren
Lage als damals und ist schon zufrieden, wenn ihr im Rahmen
des staatlichen Kollektivs eine gewisse Begegnungsfreiheit,
insbesondere auf dem Gebiete der Jugenderziehung zuerkannt
wird, wie etwa im heutigen Italien. So bescheiden ist die einst
allmächtige Romkirche geworden, dass sie sich schon mit
Handlangerdiensten begnügt, wenn sie nur von Staats wegen
als Helferin gegen bolschewistische Enteignungstendenzen
anerkannt wird. (Es handelt sich dabei allerdings auch um ihr
eigenes, nicht unbeträchtliches Privateigentum und wenn
Kardinal Innitzer sich so rasch freiwillig gleichgeschaltet hat, so
ist das insofern verständlich, weil die katholische Kirche in
Oesterreich um ihren recht ansehnlichen Besitz in diesem
Lande bangt.)

Wenn Kardinal Verdier sich für die Rechte des Einzelmenschen

einsetzt, so will er daran vergessen lassen, dass die
Romkirche als Kollektiv ihre Totalitätsansprüche durch Jahrhunderte

geltend gemacht hat. Es ist wie mit der konfessionellen
Schule, deren Bestand heute von der Kirche im Namen des

sogenannten « Elternrechts » verteidigt wird, während zu jener
Zeit, da es überhaupt nur konfessionelle Schulen gab, das
Recht der weltlich eingestellten Eltern mit Füssen getreten
wurde. Gewissensfreiheit und Elternrecht werden für die
Kirche erst dann erstrebenswert, bis ihre eigene Position durch
andere Kollektive bedroht ist, die auch keine anderen Götter
neben sich dulden wollen.

Solche tolalitäre Kollektive sind übrigens — historisch
gesehen — als primitiv zu bezeichnen. Wir finden solche
Kollektive bei den Naturvölkern; hier gibt es traditionelle
Bindungen, die sich in starren Formen von Sitte und Brauchtum,
Religion und Moral auswirken. Alles Handeln und Denken ist
kollektiv bedingt. Erst mit der fortschreitenden Arbeitsteilung
wird das Individuum geboren. Immer aber bleibt das Einzelwesen

in seinen Lebensbedingungen vom Kollektiv abhängig,
welches wohl seine persönliche Freiheit teilweise einschränkt,
dafür aber Schutz vor äusseren Feinden gewährt. Ohne Pflichten

gibt es keine Rechte. Alle Moral ist sozial begründet.
Keinesfalls sind Kollektiv und Einzelmensch absolute Gegensätze;

vielmehr kann man sagen: Je höher ein Kollektiv
organisiert ist, desio mehr persönliche Freiheit — selbstgezügelte
Freiheit — vermag es seinen Mitgliedern zu gewähren.

Perikles, der alte griechische Staatsmann, sagt: «Bei

uns wird Einer, der sich nicht um die Staatsgeschäfte

bekümmert, nicht für einen ruhigen, sondern für einen

schlechten Bürger gehalten.»

In der Schweiz ist es heute gerade umgekehrt!


	Der Glaube an die Gewalt : (Schluss)

