
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 10

Artikel: Gerechtigkeit, Gerechtigkeit!

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 DER FREIDENKER 77

fühl entfaltet und in elementarster praktischer Hilfsbereitschaft
manifestiert. Amerika stellt trotz aller politischen Gegensätze
Kapital und Arbeit in umfassendem Masse zur Verfügung,
damit die gewaltigen Schäden so rasch als möglich gut gemacht
werden können, und in Japan selber zweifelt niemand daran,
dass es der Macht des Geistes gelingen werde, das, was blinde
Naturgewalten zerstörten, in entschlossener Zusammenarbeit
wieder neu aufzubauen.

In ganz anderer Verfassung liess uns die Kulturkatastrophe
des Krieges zurück. Die Wirkungen, die das Erdbeben in
Japan nur bei verkommenen koreanischen Räuberbanden
auslöste, dass sie nämlich den unglücklichen Opfern der
Naturkatastrophe das Wenige, das ihnen blieb, noch gewaltsam zu
nehmen suchten — diese Wirkung ist in anderen Ausdrucksformen

die Haltung, welche sich bei den Kulturvölkern als
Ergebnis der Kulturkatastrophe des Weltkrieges herausbildete.
Während aber in Japan eine überlegene Ordnungsgewalt dem
Treiben der koreanischen Räuberbanden bald ein Ende zu
bereiten vermochte, fehlt es in Europa an einer ähnlichen
Potenz, die fähig wäre, die moralische Zerrüttung, die das
Kriegsleben hervorrief, kraftvoll und erfolgreich zu bekämpfen.

Diejenigen, die berufen wären, als eine derartige
überlegene Ordnungsgewalt zu wirken, sind vielmehr trotz aller
hochtrabenden idealistischen Phrasen auf das Niveau der
koreanischen Räuberbanden herabgesunken. Und wie sehr auch
die einen Räuber sich über die Untaten der andern Räuber
beklagen — Raub und Mord dauern fort, weil sie die notwendigen

Begleiterscheinungen des moralischen Niveaus sind, von
dem die Machthaber sich nicht trennen wollen.

Wir müssen die Gewaltpsychose, in die der Krieg die
Menschen gestürzt hat, genau so nüchtern und exakt untersuchen
und behandeln, wie jede andere Krankheit, die die Menschen
überfällt, wie jedes andere Uebel, unter dem die Menschen
leiden. Es wäre oberflächlich, wollten wir das Wesen der
Gewaltpsychose nur nach den exzessiven Formen beurteilen,
in denen sie sich bei den extremsten Parteien auf der Rechten
und Linken in allen Ländern äussert. Bei den diesen Gruppen

Angehörigen ist die Gewaltpsychose gleichsam eine
endemische Krankheit. Sie würden aber über nicht grössere Macht
verfügen als die koreanischen Räuberbanden nach dem
Erdbeben in Japan, wenn die Disposition zur Gewaltpsychose bei
der überwiegenden Mehrzahl der Menschen nicht als natürliche
Anlage vorhanden wäre, die dann in erregten Zeiten leicht zu
weitaus stärkerer Entfaltung gelangt.

Die Disposition zur Gewaltpsychose hat ihre Wurzel im
Willen zur unbedingten Voranstellung des eigenen Interesses,
welcher aber sowohl unbewusst instinktmässig als auch durchaus

bewusst rational fundiert sein kann. In letzterer Gestalt
stellt er das weitaus schwerere Uebel dar. Denn rohe Instinkte
lassen sich nur durch Intellekt und Erziehung unterdrücken.
Kommt ihnen deshalb der Intellekt zu Hilfe, statt sie zu
bändigen, so ist die Hölle entfesselt. Nun sind die Menschen aber
Gewaltanbeter geblieben, wie die Wilden im Dämonenkult
verharren. Wie die Wilden nicht vom Zauberglauben loskommen,

so sitzt im Tiefsten unserer Seele noch der Gewaltglaube
fest. Ja, dieser Gewaltglaube beherrscht unser Denken in
noch viel höherem Mass weiter als unsere Instinkte, die ja
vielfach schon gelernt haben, sich unserem Denken zu fügen.
Wo aber auch unser Denken versagt, da sind wir verloren.

Schluss folgt.

Gerechtigkeit, Gerechtigkeit
Zum Eidg. Dank-, Buss- und Bettag veröffentlicht Dr. H.

K. Sonderegger in «Demokrat» Nr. 110 vom 16. September
einen Artikel, den er mit « Besinnung » überschreibt. Der
Bettag soll in unseren Tagen des Krieges auch ein Tag der
Besinnung sein. Wir geben nachstehend den Artikel
auszugsweise wieder:

« Da ist es begreiflich, daß man sich besinnt. Ebenso begreiflich
ist es, dass mau in der Unsicherheit des Daseins wieder

Rückhalt und Geborgenheit bei der Macht des Geistes und des

Glaubens sucht. Aber — der Leser wird es mir nicht übel
nehmen, weil er mich niclit missversteht — ich wäre dafür, dass
man heutzutage etwas weniger von Gott und der Vorsehung
reden sollte. WTer das Bedürfnis hat, für sich allein alle Sorgen
und Nöte der Gnade und Güte Gottes anheimzustellen, der
wird es im stillen Kämmerlein tun. Der Glaube ist und bleibt
die persönliche Angelegenheit des Lebens. Wir haben auch
alles Verständnis dafür, das man dabei Land und Volk mit
einbezieht. Aber die gleichsam offizielle Bemühung der
Vorsehung, bei welcher sie sozusagen von Staats wegen als Teil
unserer Politik herangezogen wird, lässt sich mit dem wahren
Glauben, der ohnedies die Stille sucht, nicht vereinbaren. Ich
halle es da mit Jakob Burckhardt: wir sind in die Pläne der
Vorsehung nicht eingeweiht und sollen daher jedes «kecke
Anlezipieren », d. h. die anmassende Vorwegnahme dieser
Pläne unterlassen. Das schrieb Burckhardt, gerade weil er ein
frommer Mensch war, weil er es mit seinem Glauben nicht
vereinbaren konnte, Gott und die Vorsehung als politische
MH.-M/a hinzustellen, die gerade gut genug sind, um die Fehler
der Menschen fortwährend wieder gutzumachen. Es ist in der
letzten Zeit auch bei uns zuviel von Gott und der Vorsehung
öffentlich geredet worden. Dabei blieb es, auch wenn höchste
Redner sprachen, dem Zuhörer überlassen, zu entscheiden, ob
die Schweiz z. B. im letzten Kriege durch die Vorsehung oder
durch ihre Armee vor dem Unheil bewahrt worden sei oder
auf welche Art und Weise sich ein allfälliges Zusammenwirken
beider vollzogen habe.

Denn wenn wir schon daran glauben wollen, dass über
allem eine höchste Vorsehung walte, dann können wir uns diese
nicht denken ohne die beiden Begriffe der Gerechtigkeit und
der Gnade. Man sollte annehmen, dass wenigstens der Christ
wisse, was unter Gerechtigkeit zu verstehen ist. Aber er weiss
es nicht oder will es nicht wissen, weil er dann sein gutes
Gewissen verliert, weil er sich zu schämen anfängt, die
Vorsehung mit Dingen zu belasten, die er selber verschuldet hat.
Denn man muss doch mit aller Strenge das Eine immer wieder
sagen: wenn heute die Völker wiederum vor Tod, Vernichtung
und gänzlich unberechenbarer Wendung ihres Geschickes
stehen, so ist dies ausschliesslich ihre eigene Schuld. Was wir
erleben, ist die durchaus richtige Folge unseres eigenen
Verhaltens. Gewiss, nicht wir haben den Krieg begonnen, nicht
wir haben eine- Diktatur errichtet, nicht wir entscheiden über
Völkerschicksale. Aber es ist oberflächlich, Einzelne als
besonders Verantwortliche herauszugreifen, um sich seiner
eigenen angeblichen Schuldlosigkeit bewusst zu werden. Die
Frage geht tiefer: haben wir alles getan, um selber eine
Ordnung der Gerechtigkeit zu schaffen? Haben wir selber aus der
Forderung der Gerechtigkeit alle Folgerungen gezogen, auch

diejenigen, welche unbequem sind und Interessen oder
Vorrechte berühren? Nein, das haben wir nicht getan. Die
Entwicklung der letzten zehn Jahre ist von einer durchaus
unanfechtbaren Richtigkeit und Zwangsläufigkeit: Krise — Zerrüttung

der Wirtschaft — Emporkommen gewaltiger finanzieller
und politischer Diktaturen — Unterjochung der Arbeit und der
ganzen Erde als Gegenstand der Ausbeutung — schliesslich
Forderungen nach « Lebensraum » und Krieg. Da fehlt kein
einziges Glied in der Kette. Was aber hat die Vorsehung damit
zu tun? Ist sie vielleicht schuld daran, dass die Menschen,
mammonistisch bis auf den Grund der Seele verdorben, nicht
einmal die kleine Aufgabe ausführen wollen, sich das Geld
dienstbar zu machen? dass sie viel lieber selber dem Gelde
dienstbar sind, dass sie ihr ganzes Leben, ihr ganzes Sein willig

dem Gelde unterwerfen? Soll auf dieser grundverkehrten
Welt gar hoch Gerechtigkeit entstehen? Gewiss: Gerechtigkeit
entsteht daraus. Aber diese Gerechtigkeit ist das Gericht. Und
das ist richtig. Erst dann würde die Welt wirklich zusammenstürzen,

wenn es keine Gerechtigkeit, also kein Gericht
mehrgeben würde. Was wir heute erleben, das ist das Gericht, das
über alle Völker und auch über uns gekommen ist. Und wir
können uns darauf verlassen: dieses Gericht wird nicht
aufhören, solange wir nicht. Gerechtigkeit in allen Dingen zu
schaffen vermögen oder willens sind. Der Weltkrieg war ein
Teil dieses Gerichtes, die Revolutionen waren es, und spätere
Umwälzungen werden es wieder sein. Solange, bis die Menschen
endlich merken und einsehen wollen, was Gerechtigkeit ist,
was Gerechtigkeit politisch und wirtschaftlich zu bedeuten hat. »


	Gerechtigkeit, Gerechtigkeit!

