
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 8

Artikel: Philosophie und Politik

Autor: Albin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62 DER FREIDENKER Nr. 8

ist an der dortigen Missionsschule der Jesuit Rohner als Ge-
neralpräfekt tätig.

Im Priesterseminar in Chur lehrt das geistliche Leben der
Jesuit Murmann. In gleicher Eigenschaft wirkt am Priesterseminar

in Luzern ein früher in Frankfurt tätig gewesener
Jesuit. Im Töchterinstitut zu Campher im Engadin amtet der
Jesuit Gaverna als Religionslehrer.

In Bern sind als Seelsorger im Viktoria-Spital die beiden
Jesuiten de Chastonay und Tschudy neben dem jesuitischen
Studentenseelsorger beschäftigt. Am Institut der Ursulinen in
Brig amtet der Jesuit Anton Höss als Religionslehrer und
Hausgeistlicher. Mit der letztern Aufgabe ist im Franziskusheim in
Zug ebenfalls ein Jesuit, Oskar Jenisch, beauftragt.

Aber neben den Ordensleuten SJ. gibt es in der Schweiz
drei Niederlassungen der Redemptoristen, eine dem Jesuitenorden

affiliierte Gesellschaft, die demgemäss auch unter das
Verbot fällt, und zwar in Bernrain bei Kreuzlingen, in Weesen
und Mariawil bei Baden, alle mit mehreren Patres, die besonders

in Völksmissionen auftreten. Ausserdem hat der Jesuitenorden

in Bertigny bei Freiburg ein Gymnasium, in dem
ausschliesslich Patres des Ordens als Lehrer amten. Auch das
Haus der Pallotiner in Morschach darf unter die jesuitischen
Niederlassungen in der Schweiz gezählt werden.

Das alles trotz des Artikels 51 der Bundesverfassung, der
lautet :

«Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten
Gesellschaften dürfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden
und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und
Schule untersagt.»
Diese Verfassungsbestimmung ist klar. Ebenso klar ist,

dass die schweizerischen Diözesanbischöfe, unter Duldung und
Mitwissen der weltlichen Behörden, die darauf vereidigt sind,
die Verfassung zu wahren, gegen diesen Verfassungsartikel
gehandelt haben, so dass daneben die Affäre des Canisianums
in Sitten nur sehr geringfügig erscheint.

Bischöfe und Bundesrat mögen dem Schweizervolk, auch

jenem katholischen Teil, der im Interesse, des friedlichen
Zusammenlebens mit der protestantischen Bevölkerung nichts
von den Jesuiten wissen will, Antwort geben, wie sie diese

Ausbreitung der Tätigkeit des Jesuitenordens mit ihrem Eide
und der Verfassung vereinbar halten. Die Behörden mögen
sich von den genannten Geistlichen Weihezeugnisse vorlegen
lassen, wenn sie noch Zweifel in die Richtigkeit der hier
aufgeführten, noch unvollständigen Liste der in der Schweiz
tätigen Jesuiten hegen.

Die Jesuitenfrage muss in der Schweiz eine Lösung finden.
Aber eine andere, als sie der Bundesrat beim Canisianum
getroffen hat. Entweder gilt der Jesuitenartikel und dann muss
die Tätigkeit aller Jesuiten unterbunden werden, oder dann
wird die Verfassung im Sinne der Aufhebung des Jesuitenverbotes

revidiert. Aber verfassungswidrige Zustände dulden
und so tun, als ob mag für gewisse Bundesräte und für
die Jesuiten angenehm sein, liegt aber nicht im Sinne des

gesund und klar denkenden Schweizervolkes.
(Volksrecht, No. 74 vom 28. März 1939.)

Philosophie und Politik.*)
Von A. Albin.

Im Allgemeinen wird behauptet, Philosophie und Politik
seien nicht nur zwei voneinander getrennte, sondern geradezu
fremde Domänen, die sich nie berühren, ja es wird sogar die
Ansicht geäussert, dass sie voneinander so scharf als möglich
geschieden werden müssen. Diese Ansicht ist jedoch grundfalsch

und zu widerlegen, ebenso durch die Geschichte der

Philosophie, -die uns von der Einwirkung einzelner
philosophischer Strömungen auf den Gang der Geschehnisse belehrt,
wie aueh durch die Teilnahme und Betätigung vieler bedeu-

*) Maximilian Beck: Philosophie und Politik, Europa-Verlag
ZürichrNew Vork.

lender Philosophen an politischen Missionen und Unternehmungen.

Schon die Vorsokratiker beteiligten sich lebhaft am
politischen Leben; Sokrates nahm sich kein Blatt vor den
Mund, wo es galt Demagogie und politischen Dilettantismus
zu bekämpfen; Plato dachte viel über «den Staat» und «die
Gesetze» nach; Aristoteles widmete nicht wenig Aufmerksamkeit

«dem Staat der Athener». Mit dem «Staat Gottes»
beschäftigte sich der hl. Augustin. Und auch seine Nachfolger,
die mittelalterlichen Philosophen, wandten sich von der
Politik nicht ab, wenn auch ihr Blick den sogenannten
himmlischen, ewigen Dingen zugekehrt war. War doch die Kirche
der entscheidende Faktor der mittelalterlichen Politik, somit
waren die mittelalterlichen Philosophen als Kirchenmänner
schon von pflicbtswegen Politiker.

Politiker waren auch die Philosophen der Neuzeit. Bacon
von Verulam war aktiver Parlamentarier und Minister; die
Hauptwerke Hobbes' und Spinozas versuchen politische
Probleme zu lösen. Leibniz war Diplomat. Locke war aktiver
Politiker, Hume Unterstaatssekretär. Lebhaftes Interesse für
politische Fragen bekundeten Kant und Fichte, Schelling und
Schleiermacher, Schopenhauer und Nietzsche.

Die dem Buche Becks zugrunde liegende These ist, dass
die Politik in den Verantwortungsbereich der Philosophie
gehört. Im Besonderen aber wirft Beck die Frage auf, welche
wichtigen politischen Aufgaben der Philosophie zufallen in
dieser unserer so sonderbaren und rätselhaften Gegenwart.

In der gegenwärtigen Phase steht die Menschheit vor
einem Entschluss, der für sie so folgenschwer sein kann, wie
in keiner Phase bisher. Die Menschheit hat nämlich die Wahl
zu treffen zwischen einem Entwicklungsgang nach vorwärts
und nach oben und ihrem Untergang- Die Demokratie und
mit ihr die Zivilisation vermögen sich im Kampfe mit dem
Faschismus nur dann zu behaupten, wenn sie zu ihren
geistigen Kräften umkehren und sich auf sie stützen werden.
In diesem Kampf fällt der Philosophie eine wichtige Rolle zu.

Ihre Aufgabe wird es in erster Reihe sein, Material zur
ideologischen Erschütterung jenes Glaubens zu liefern, welcher
dem Faschismus Mut und Kraft verleiht zu seinen verderblichen

Taten und skrupellosen Untaten. Wenn die Demokratie
ihren Willen und ihre Energie intensiver geistiger Propaganda
zuwenden soll, ist es Sache der Philosophie ihr Ideen zu

liefern, die «Geschichte machen» und hiedurch den Faschismen

aller Art wirksam entgegengestellt werden können. Ideen
können eine wirksamere Waffe werden als Kanonen.
Zahlreiche pseudophilosophische Lehren der letzten Zeit, die dem

Menschen seine Persönlichkeit und die Freude am (für nichts

geachteten) Denken nehmen, vermochten es ihm einzureden,
dass allein unter geistigem Aspekt Geschichte nicht gemacht
werde. Es ist also Hauptaufgabe der Philosophie jenen
falschen Lehren eine wahrhaft philosophische Argumentierung
entgegenzuhalten. Es unterliegt nämlich keinem Zweifel, dass

die letzten Motive freier Entscheidung über die Fortdauer
oder den Untergang der Menschheit geistiger Natur sind, die

aus einer auf Ethik gestützten Weltanschauung entspringen.
Die gegenwärtige Philosophie — meint Beck — müsse es

sich zur Pflicht machen, diesen Motiven die grösste Aufmerksamkeit

zu widmen, sie zu erklären und in den Menschen

zu befestigen.
Es ist nicht Sache des Philosophen, die Welt gleich

umzugestalten. Seine Funktion ist das Erkennen. Er ist Theoretiker,

nicht Praktiker. Daher meint auch Beck, den Staat solle

ein Weiser (sofos) lenken und nicht eiu Philosoph. Was der

Philosoph erkannt, müssen sich die Staatslenker zunutze
machen, d. h. die politische Regierung müsse durchaus nicht in

den Händen der Philosophen liegen, wohl aber sich auf

philosophische Erkenntnis stützen und von Weisheit leiten lassen.

Die Hauptbedingung aber für die Herrschaft der Weisheit,
somit auch der Wahrheit ist die Freiheit des Geistes. Wo sie

fehlt, tritt innere Zersetzung ein, wird der Glaube an allgemein

gültige Wahrheiten, Werte und Normen untergraben.



Nr. 8 DER FREIDENKER 63

Dem folgt konsequenterweise Diktatur, Tyrannei, Gewalt,
Verachtung des Menschen und der ihm zustehenden Rechte,
Barbarei (die mancherorts als Heroismus sich aufspielt).
Kennzeichen der Barbarei ist ihre aller Kultur feindliche Vernich-
tungswut. Barbarei ist — nach Beck — ein Zustand, in
welchen der Mensch gerät, sobald sein Glaube an höhere Werte
geschwächt und sein Vertrauen an die objektive und absolute
Bedeutung sichtbarer Werte und Güter erschüttert wird.
Barbar — das ist ein Mensch, den die Kultur enttäuscht hat.
Da er nichts Besonderes und nichts Bestimmtes hat, das ihn
befriedigen könnte, sucht er sein Heil in der Menge und in
der dynamischen Unbestimmbarkeit. Die Superlative der
Menge und Zahl macht ihn trunken, alles andere tritt er mit
Füssen und geht darüber unbekümmert hinweg. Immer
erobern — nicht um sich am Besitz des Eroberten zu freuen,
sondern: das Erobern allein an und für sioh ist ihm Zweck.
Barbarei — das ist die Krankheit des Nihilismus.

Das einzige Mittel aber, das der Barbarei entgegenzuwirken
und sie zu beseitigen vermag, das ist die überzeugende

Beweisführung von der absoluten Wichtigkeit geistiger Werte,
die allein dem menschlichen Dasein seinen positiven Sinn
wiederzugeben imstande sind.

Die demokratischen Staaten aber haben bislang gar nicht
versucht die faschistischen Ideologien mit Hilfe von Ideen zu
bekämpfen, sondern bedienten sieh (und bedienen sich noch

immer) ausschliesslich materieller Motive, wie wirtschaftliche
Blokade, Vorenthalten von Geld, Rohstoffen usw. Das sei —
meint Beck — der Kardinalfehler aller demokratischen
Politiker, die noch nicht begriffen haben, dass Ideen eine stärkere
und wirksamere Waffe sein können als Kanonen. Als Hitler
und Mussolini ihre Laufbahn angetreten haben, da hatten sie
nichts anderes zu bieten als gewisse Ideen, für die sie erst
durch Reden und Schriften Anhänger werben müssten. Und
obgleich es Ideen aus dem Souterrain des Gehirns waren,
wirkten sie dennoch, da die Gegner überhaupt keine Ideen
hatten. Die Demokratie und mit ihr die Zivilisation können
aus dem Kampf mit dem Faschismus nur dann siegreich
hervorgehen, wenn sie ihm geistige Kräfte entgegenstellen und
nicht mehr auf ungeistige Faktoren, wie Geld, Wirtschaft,
Rüstung sich stützen werden. «Viel, viel gefährlicher als
Bomben und Tanks könnten dem Nationalsozialismus zum
Beispiel deutschsprachige Radiosendungen werden, würden
die Sender demokratischer Staaten sie auch nur halbwegs so

laut, energisch und virtuos zuf Verbreitung von Wahrheit
und Weisheit verwenden, wie sie von Sendern fascistischer
Staaten zur Propoganda der Lüge und Dummheit missbraucht
werden.»

Das äusserst interessante und lehrreiche Buch Maximilian
Becks schneidet nicht nur gewisse Fragen an, sondern weiss
sie auch zu beantworten, Mittel zur Lösung der Probleme
anzugeben. Ohne Hass und Vorurteil bringt der Verfasser seine

Argumente vor, triftig und überzeugend. Trotz des so arg
heimisch gewordenen Uebels verzweifelt er nicht. Im Gegenteil:
er gibt der Hoffnung Ausdruck, dass die Vernunft zu ihrem
Rechte kommen und der Alpdruck, der auf er Gegenwart
lastet, verschwinden wird.

Wie ist es bei uns!
Das «Pfarrblatt der Antonius-Pfarrei Zürich» bringt am 1. Juli

a. c (No. 7) folgendes Geständnis, das wir unsern Lesern nicht
vorenthalten möchten. Der tatsächliche Glaube steht also im
umgekehrten Verhältnis zum Einfluss des Katholizismus in der schweizerischen

Politik!
Man spricht heute nicht mit Unrecht von einer Krise des

Gottesdienstes. Diese Krise ist wirklich da. Wer die Mai- und

Herz-Jesuandachten besucht hat, konnte sie unschwer
feststollen. Der Besuch der Nachmittags- und Abendandachten
hat merklich abgenommen. Viele Gläubige wissen genau, dass

sie nur am Sonntag zum Besuch der hl. Messe verpflichtet
sind. Wenn sie diese Pflicht dem Buchstaben nach erfüllen,
soll Gott zufrieden sein. Dass die Kirche in mütterlicher
Sorge für unser Seelenheil auch den Besuch der Predigt und
der Nebengottesdienste immer wieder dringend empfiehlt,
scheinen manche ganz zu überhören.

Niclit überall tritt diese Krise des Gottesdienstes gleich
gefährlich auf. Bei uns sind die Kirchen am Sonntagvormittag
immer noch gefüllt, manchmal sogar überfüllt. Und auch der
Besuch der hl. Werktagsmesse ist wenigstens befriedigend.
Aber fehlt nicht vielfach die richtige Einstellung "zum Altar? —
Priester und Volk beten wohl im gleichen Raum und zur
gleichen Zeit. Aber vielfach nicht mehr miteinander. «Es ist
in gewissen Sinn nicht mehr ein und derselbe Gottesdienst
im Chor und Schiff, nicht dasselbe Beten, dasselbe Tun. Jeder
betet seine Messe für sich, nicht die Messe. Man ist wohl
Zuschauer, aber nicht Mitopferer.» Warum? Es fehlt der religiöse
Gemeinschaftsgeist.

Dieser Mangel an religiösem Gemeinschaftsgeist tritt
besonders hervor als Krise des Sonntagsgottesdienstes. «Nie
erscheint der wunderbare Glaubensartikel von der Gemeinschaft
der Heiligen und von dem königlichen Priestertum des
katholischen Volkes in so feierlicher Schönheit, wie gerade im
offiziellen Sonntagsgottesdienst, im Hauptgottesdienst. Nie ist
man so Christ, nie fühlt man sich in dem Masse katholisch.

Heute ist der Hauptgottesdienst vielerorts, vorab in den
Städten in Gefahr, der schlechtbesuchteste Gottesdienst der
Pfarrei zu werden. Gründe: ein gewisser Minimalismus in
der Religion, das Bestreben nach dem möglichst wenig und
möglichst kurz; ein gewisser Partikularismus, die Tendenz zu
besondern Standes- und Klassengottesdiensten; dann die Ver-
sportung und Vergnügungssucht, denen eine Früh- oder Spät-
niesse besser liegt.

Nicht allen ist der Besuch des Hauptgottesdienstes immer
möglich. Zugegeben! Mit aller Weitherzigkeit zugegeben! Aber
die immer mehr einsetzende Flucht vor dem offiziellen
Pfarrgottesdienst ist eine nicht zu bestreitende Tatsache im
religiösen Leben unserer Tage. Es ist der Zusammenbruch einer
Hauptfestung der Kirche. Da bieten die katholischen Tagungen
und Familienabende keinen Ersatz.

Die katholischste Tagung und die sozialste Versammlung
einer Pfarrei, das was auch lieute am meisten zusammenbringt

und zusammenhält, ist die Sammlung um den Opferaltar,

das, was Pius XI. «die aktive Anteilnahme an der
Mysterienfeier der Kirche und ihrem feierlichen und öffentlichen

Gottesdienst» nannte. Das ist in hervorragender Weise
der offizielle Pfarrgottesdienst, der sonntägliche Hauptgottesdienst».

(Mäder).

Frage: «Wie ist es bei uns? — Könnten nicht noch mehr
Gläubige den Hauptgottesdienst besuchen? Könnten unsere
Eltern ihre grösseren Knaben und Mädchen nicht noch eifriger
zum Besuch des Hauptgottesdienstes anhalten?» — Wer za

einem guten Besuch des Hauptgottesdienstes mithilft, leistet
wertvollste Arbeit für die Erhaltung und den Ausbau des

Reiches Christi. Der Segen in der Familie und Pfarrei wird
nicht ausbleiben. Er, der jeden Trunk Wasser belohnt, der in
seinem Namen gereicht wird, muss auch allen zu danken wissen,

die eine Seele zu den Gnadenquellen am Opferaltar
führen.

Der Geist ist demselben Gesetz unterworfen wie der

Körper, der sich nur durch beständige Nahrung
erhalten kann.

Vauvenargues.


	Philosophie und Politik

