Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 8

Artikel: Philosophie und Politik

Autor: Albin, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409007

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

62 DER FREIDENKER ‘ Nr. 8

ist an der dortigen Missionsschule der Jesuit Rohner als Ge-
neralpréfekt titig.

Im Priesterseminar in Chur lehrt das geistliche Leben der
Jesuit Murmann. In gleicher Eigenschaft wirkt am Priester-
seminar in Luzern ein frither in Frankfurt titig gewesener
Jesuit. Im Tochterinstitut zu Campher im Engadin amtet der
Jesuit Caverne als Religionslehrer.

In Bern sind als Seelsorger im Viktoria-Spital die beiden
Jesuiten de Chastonay und Tschudy neben dem jesuitischen
Studentenseelsorger beschiiftigt. Am Institut der Ursulinen in
Brig amtet der Jesuit Anton Héss als Religionslehrer und Haus-
geistlicher. Mit der letztern Aufgabe ist im Franziskusheim in
Zug ebenfalls ein Jesuit, Oskar Jentsch, beauftragt.

Aber neben den Ordensleuten SJ. gibt es in der Schweiz
drei Niederlassungen der Redemptoristen, eine dem Jesuiten-
orden affiliierte Gesellschaft, die demgemiss auch unter das
Verbot fillt, und zwar in Bernrain bei Kreuzlingen, in Weesen
und Mariawil bei Baden, alle mit mehreren Patres; die beson-
ders in Volksmissionen auftreten. Ausserdem hat der Jesuiten-
orden in Bertigny bei Freiburg ein Gymnasium, in dem aus-
schliesslich Patres des Ordens als Lehrer amten. Auch das
Haus der Pallotiner in Morschach darf unter die jesuitischen
Niederlassungen in der Schweiz gezéhlt werden.

Das alles trotz des Artikels 51 der Bundesverfassung, der
lautet:

«Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesell-
schaften diirfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden
und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und
Schule untersagt.»

Diese Verfassungsbestimmung ist klar. Ebenso klar ist,
dass die schweizerischen Ditzesanbischéfe, unter Duldung und
Mitwissen der weltlichen Behorden, die darauf vereidigt sind,
die Verfassung zu wahren, gegen diesen Verfassungsartikel
gehandelt haben, so dass daneben die Affire des Canisianums
in Sitten nur sehr geringfiigig erscheint.

Bischéfe und Bundesrat moégen dem Schweizervolk, auch
jenem katholischen Teil, der im Interesse des friedlichen Zu-
sammenlebens mit der protestantischen Bevélkerung nichts
von den Jesuiten wissen will, Antwort geben, wie sie diese
Ausbreitung der Tétigkeit des Jesuitenordens mit jhrem Eide
und der Verfassung vereinbar halten. Die Behdérden mogen
sich von den genannten Geistlichen Weihezeugnisse vorlegen
lassen, wenn sie noch Zweifel in die Richtigkeit der hier auf-
gefithrten, noch unvollstindigen  Liste der in der Schweiz
tiatigen Jesuiten hegen. :

Die Jesuitenfrage muss in der Schweiz eine Losung finden.
Aber eine andere, als sie der Bundesrat beim Canisianum ge-
troffen hat. Entweder gilt der Jesuitenartikel und dann muss
die Téatigkeit aller Jesuiten unterbunden werden, oder dann
wird die Verfassung im Sinne der Aufhebung des Jesuiten-
verbotes revidiert. Aber verfassungswidrige Zustinde dulden
und so tun, als ob..., mag fiir gewisse Bundesrite und fiir
die Jesuiten angenehm sein, liegt aber nicht im Sinne des
gesund und klar denkenden Schweizervolkes.

(Volksrecht, No. 74 vom 28. Mirz 1939.)

Philosophie und Politik.")
Von A. Albin.

Im Allgemeinen wird behauptet, Philosophie und Politik
seien nicht nur zwei voneinander getrennte, sondern geradezu
fremde Domiinen, die sich nie beriihren, ja es wird sogar die
Ansicht ge#ussert, dass sie voneinander so scharf als moglich
geschieden werden miissen. Diese Ansicht ist jedoch grund-
falsch und zu widerlegen, ebenso durch die Geschichte der
Philosophie, -die uns von der Einwirkung einzelner philoso-
phischer Strémungen auf den Gang der Geschehnisse belehrt,
wie auch durch die Teilnahme und Betitigung vieler bedeu-

*) Maximilian Beck: Philosbphie und Politik, Europa-Verlag
Ziirich-New York.

tender Philosophen an politischen Missionen und Unterireh-
mungen. Schon die Vorsokratiker beteiligten sich lebhaft am
politischen Leben; Sokrates nahm sich kein Blatt vor den
Mund, wo es galt Demagogie und politischen Dilettantismus
zu bekédmpfen; Plato dachte viel {iber «den Staat> und «die
Gesetze» nach; Aristoteles widmete nicht wenig Aufmerksam-
keit «dem Staat der Athener». Mit dem «Staat Gottes> be-
schiftigte sich der hl. Augustin. Und auch seine Nachfolger,
die mittelalterlichen Philosophen, wandten sich von der Po-
litik nicht ab, wenn auch ihr Blick den sogenannten himm-
lischen, ewigen Dingen zugekehrt war. War doch die Kirche
der entscheidende Faktor der mittelalterlichen Politik, somit
waren die mittelalterlichen Philosophen als Kirchenmiinner
schon von pflichtswegen Politiker.

Politiker waren auch die Philosophen der Neuzeit. Bacon
von Verulam war aktiver Parlamentarier und Minister; die
Hauptwerke Hobbes’ und Spinozas versuchen politische Pro-
bleme zu 16sen. Leibniz war Diplomat. Locke war aktiver
Politiker, Hume Unterstaatssekretidr. Lebhaftes Interesse fiir
volitische Fragen bekundeten Kant und Fichte, Schelling und
Schleiermacher, Schopenhauer und Nietzsche. '

Die dem Buche Becks zugrunde liegende These ist, dass
die Politik in den Verantwortungsbereich der Philosophie ge-
hort. Im Besonderen aber wirft Beck die Frage auf, welche
wichtigen politischen Aufgaben der Philosophie zufallen in
dieser unserer so sonderbaren und ritselhaften Gegenwart.

In der gegenwirtigen Phase steht die Menschheit vor
einem Entschluss, der fiir sie so folgenschwer sein kann, wie
in keiner Phase bisher. Die Menschheit hat namlich die Wahl
7u treffen zwischen einem Entwicklungsgang nach vorwiirts
und nach oben und ihrem Untergang. Die Demokratie und
mit ihr die Zivilisation vermégen sich im Kampfe mit dem
Faschismus nur dann zu behaupten, wenn sie zu ihren gei-
stigen Kriften umkehren und sich auf sie stiitzen werden.
In diesem Kampf fillt der Philosophie eine wichtige Rolle zu.
{hre Aufgabe wird es in erster Reihe sein, Material zur ideo-
logischen Erschiitterung jenes Glaubens zu liefern, welcher
dem Faschismus Mut und Kraft verleiht zu seinen verderb-
lichen Taten und skrupellosen Untaten. Wenn die Demokratie
ihren Willen und ihre Energie intensiver geistiger Propaganda
suwenden soll, ist es Sache der Philosophie ihr Ideen zu
liefern, die «Geschichte machen» und hiedurch den Faschis-
men aller Art wirksam entgegengestellt werden konnen. Ideen
kénnen eine wirksamere Waffe werden als Kanonen. Zahl-
reiche pseudophilosophische Lehren der letzten Zeit, die dem
Menschen seine Personlichkeit und die Freude am (fiir nichts
geachteten) Denken nehmen, vermochten es ihm einzureden,
dass allein unter geistigem Aspekt Geschichte nicht gemacht
werde. Es ist also Hauptaufgabe der Philosophie jenen fal-
schen Lehren eine wahrhaft philosophische Argumentierung
entgegenzuhalten. Es unterliegt ndmlich keinem Zweifel, dass
die letzten Motive freier Entscheidung iiber die Fortdauer
oder den Untergang der Menschheit geistiger Natur sind, die
aus einer auf Ethik gestiitzten Weltanschauung entspringen.
Die gegenwirtige Philosophie — meint Beck — miisse es
sich zur Pflicht machen, diesen Motiven die grosste Aufmerk-
samkeit zu widmen, sie zu erkliren und in den Menschen
zu befestigen.

Es ist nicht Sache des Philosophen, die Welt gleich um-
zugestalten. Seine Funktion ist das Erkennen. Er ist Theore-
tiker, nicht Praktiker. Daher meint auch Beck, den Staat solle
ein Weiser (sofos) lenken und nicht ein Philosoph. Was der
Philosoph erkannt, miissen sich die Staatslenker zunutze ma-
chen, d. h. die politische Regierung miisse durchaus nicht in
den Hinden der Philosophen liegen, wohl aber sich auf philo-
sophische Erkenntnis stiitzen und von Weisheit leiten lassen.
Die Hauptbedingung aber fiir die Herrschaft der Weisheit,
comit auch der Wahrheit ist die Freiheit des Geistes. Wo sie
fehlt, tritt innere Zersetzung ein, wird der Glaube an allge-
mein giiltige Wahrheiten, Werte und Normen untergraben.



Nr. 8 _ o DER FREIDENKER 63

Dem folgt konsequenterweise Diktatur, Tyrannei, Gewalt, Ver-
achtung des Menschen und der ihm zustehenden Rechte, Bar-
barei (die mancherorts als Heroismus sich aufspielt). Kenn-
veichen der Barbarei ist ihre aller Kultur feindliche Vernich-
tungswut. Barbarei ist — nach Beck — ein Zustand, in wel-
chen der Mensch gerit, sobald sein Glaube an héhere Werte
geschwicht und sein Vertrauen an die objektive und absolute
Bedeutung sichtbarer Werte und Giiter erschiittert wird.
Barbar — das ist ein Mensch, den die Kultur enttiuscht hat.
Da er nichts Besonderes und nichts Bestimmtes hat, das ihn
befriedigen konnte, sucht er sein Heil in der Menge und in
der dynamischen Unbestimmbarkeit. Die Superlative der
Menge und Zahl macht ihn trunken, alles andere tritt er mit
Fiissen und geht dariiber unbekiimmert hinweg. Immer er-
obern — nicht um sich am Besitz des Eroberten zu freuen,
sondern: das Erobern allein an und fiir sich ist ihm Zweck.
Barbarei — das ist die Krankheit des Nihilismus.

Das einzige Mittel aber, das der Barbarei entgegenzuwir-
ken und sie zu beseitigen vermag, das ist die iiberzeugende
Beweisfiihrung von der absoluten Wichtigkeit geistiger Werte,
die allein dem menschlichen Dasein seinen positiven Sinn
wiederzugeben imstande sind.

Die demokratischen Staaten aber haben bislang gar nichl
versucht die faschistischen Ideologien mit Hilfe von Ideen zu
bekampfen, sondern bedienten sich (und bedienen sich noch
immer) ausschliesslich materieller Motive, wie wirtschaftliche
Blokade, Vorenthalten von Geld, Rohstoffen usw. Das sei —
meint Beck — der Kardinalfehler aller demokratischen Po-
litiker, die noch nicht begriffen haben, dass Ideen eine stirkete

und wirksamere Waffe sein kénnen als Kanonen. Als Hitler

und Mussolini ihre Laufbahn angetreten haben, da hatten sie
nichts anderes zu bieten als gewisse Ideen, fiir die sie erst
durch Reden und Schriften Anhinger werben mussten. Und
obgleich es Ideen aus dem Souterrain des Gehirns waren,
wirkten sie dennoch, da die Gegner i{iberhaupt keine Ideen
hatten. Die Demokratie und mit ihr die Zivilisation kénnen
aus dem Kampf mit dem Faschismue nur dann siegreich her-
vorgehen, wenn sie ihm geistige Krift2 entgegenstellen und
nicht mehr auf ungeistige Faktoren, wie Geld, Wirtschaft,
Riistung sich stiitzen werden. «Viel, viel gefidhrlicher als
Bomben und Tanks konnten dem Nationalsozialismus zum
Reispiel deutschsprachige Radiosendungen werden, wiirden
die Sender demokratischer Staaten sie auch nur halbwegs so
laut, energisch und virtuos zur Verbreitung von Wahrheit
und Weisheit verwenden, wie sie von Sendern fascistischer
Staaten zur Propoganda der Liige und Dummheit missbraucht
werden.»

Das Ausserst interessante und lehrreiche Buch Maximilian
Becks schneidet nicht nur gewisse Fragen an, sondern weiss
sie auch zu beantworten, Mittel zur Lésung der Probleme an-
zugeben. Ohne Hass und Vorurteil bringt der Verfasser seine
Argumente vor, triftig und iiberzeugend. Trotz des so arg hei-
misch gewordenen Uebels verzweifelt er nicht. Im Gegenteil:
er gibt der Hoffnung Ausdruck, dass die Vernunft zu ihrem
Rechte kommen und der Alpdruck, der auf er Gegenwart
Iaslet, verschwinden wird.

Wie ist es bei uns!

Das «Pfarrblatt der Antonius-Pfarrei Ziirich» bringt am 1. Juli
a. ¢. (No. 7) folgendes Gestiindnis, das wir unsern Lesern nicht vor-
enthalten mochten. Der tatsiichliche Glaube steht also im umge-
kehrten Verhiltnis zum Einfluss des Katholizismus in der schweize-

« rischen Politik!

Man spricht heute nicht mit Unrecht von einer Krise des
Joitesdienstes. Diese Krise ist wirklich da. Wer die Mai- und
Herz-Jesuandachten besucht hat, konnte sie unschwer fest-
stellen. Der Besuch der Nachmittags- und Abendandachten
hat merklich abgenommen. Viele Gliubige wissen genau, dass

sie nur am Sonntag zum Besuch der hl. Messe verpflichtet
sind. Wenn sie diese Pflicht dem Buchstaben nach erfiillen,
soll Gott zufrieden sein. Dass die Kirche in miitterlicher
Sorge fiir unser Seelenheil auch den Besuch der Predigt und
der Nebengottesdienste immer wieder dringend empfiehlt,
scheinen manche ganz zu iiberhoren.

Nicht iiberall tritt diese Krise des Gottesdienstes gleich
geldhrlich auf. Bei uns sind die Kirchen am Sonntagvormittag
immer noch gefiillt, manchmal sogar iiberfiillt. Und auch der
Besuch der hl. Werktagsmesse ist wenigstens befriedigend.
Aber fehlt nicht vielfach die richtige Einstellung zum Altar? —
Priester und Volk beten wohl im gleichen Raum und zur
gleichen Zeit. Aber vielfach nicht mehr miteinander. <Es st
in gewissen Sinn nicht mehr ein und derselbe Golttesdienst
im Chor und Schiff, nicht dasselbe Beten, dasselbe Tun. Jeder
betet seine Messe fiir sich, nicht die Messe. Man ist wohl Zu-
schauer, aber nicht Mitopferer.» Warum? Es fehlt der religitse
Gemeinschaftsgeist.

Dieser Mangel an religiosem Gemeinschaftsgeist tritt be-
sonders hervor als Krise des Sonntagsgottesdienstes. «Nie er-
scheint der wunderbare Glaubensartikel von der Gemeinschaft
der Heiligen und von dem koniglichen Priestertum des ka-

.tholischen Volkes in so feierlicher Schonheit, wie gerade im

offiziellen Sonntagsgottesdienst, im Hauptgottesdienst. Nie ist
man so Christ, nie fithlt man sich in dem Masse katholisch.

Heute ist der Hauptgottesdienst vielerorts, vorab in den
Stadten in Gefahr, der schlechtbesuchteste Gottesdienst der
Pfarrei zu werden. Griinde: ein gewisser Minimalismus in
der Religion, das Bestreben nach dem moglichst wenig und
moglichst kurz; ein gewisser Partikularismus, die Tendenz zu
besondern Standes- und Klassengottesdiensten; dann die Ver-
sportung und Vergniigungssucht, denen eine Frith- oder Spit-
messe besser liegt.

Nicht allen ist der Besuch des Hauptgottesdienstes immer
mdoglich. Zugegeben! Mit aller Weitherzigkeit zugegeben! Aber
die immer mehr einsetzende Flucht vor dem offiziellen Pfarr-
gottesdienst ist eine nicht zu bestreitende Tatsache im reli-
giosen Leben unserer Tage. Es ist der Zusammenbruch einer
Hauptfestung der Kirche. Da bieten die katholischen Tagungen
und Familienabende keinen Ersatz.

Die katholischste Tagung und die sozialste Versammlung
einer Pfarrei, das was auch heute am meisten zusammen-
bringt und zusammenhélt, ist die Sammlung um den Opfer-
altar, das, was Pius XI. «die aktive Anteilnahme an der
Mysterienfeier der Kirche und ihrem feierlichen und o6ffent-
lichen Gottesdienst> nannte. Das ist in hervorragender Weise
der offizielle Pfarrgottesdienst, der sonntigliche Hauptgottes-
dienst>. ’ (Mader).

Frage: «Wie ist es bei uns? — Koénnten nicht noch mehr
Glaubige den Hauptgottesdienst besuchen? Konnten unsere
Eltern ihre grésseren Knaben und Midchen nicht noch eifriger
zum Besuch des Hauptgotitesdienstes anhalten?> — Wer zn
einem guten Besuch des Hauptgottesdienstes mithilft, leistet
wertvollste Arbeit fiir die Erhaltung und den Ausbau des
Reiches Christi. Der Segen in der Familie und Pfarrei wird
nicht ausbleiben. Er, der jeden Trunk Wasser belohnt, der in
seinem Namen gereicht wird, muss auch allen zu danken wis-
sen, die eine Seele zu den Gnadenquellen am Opferaltar
fithren.

Der Geist ist demselben Gesetz unterworfen wie der
Kérper, der sich nur durch bestindige Nahrung er-
halten kann.

Vauvenargues.



	Philosophie und Politik

