Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 8

Artikel: Die Jesuiten in der Schweiz

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-409006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-409006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 ' DER FREIDENKER 61

Heterodoxie als ihre unentbehrliche Voraussetzung und ist
daher duldsam gegeniiber allen Anschauungen.

Es scheint undenkbar, dass diese beiden Haltungen jemals
i Uebereinstimmung gebracht werden kénnen. Wir konnen
nicht das freie Denken fordern und gleichzeitig auf der Ortho-
doxie beharren, und wenn wir die Vergangenheit kritisieren,
s0 konnen wir unsere Vorfahren nicht auf einen Piedestal
stellen.

Das Christentum hat der Zivilisation in der Vergangenheit
niitzlich gedient. Wenn wir heute seine Mythen ablehnen und
an ihrer Stelle fiir die Zukunft die wissenschaftliche Anschau-
ung annehmen, so haben wir keinen Anlass zur Enttiuschung
oder zum Bedauern. Wir stecken uns ein neues Lebenszial.
das genau so schén und edel ist wie das alte. Wir widmen
unser Bestes dem Wbhlergehen des Menschen auf diesem
Planeten hier. Unsere ungeteilte Treue gilt dem Humanismus.
An Stelle der religiosen Unterscheidung zwischen Gut und
Bose in den Augen Gottes, erkennen wir in unserem eigenen
Herzen, dass alles, was die Menschheit besser macht, gut, und
was umgekehrt wirkt, schlecht ist. Unser héchstes Ziel ist ein
an Korper und Geist gesundes und gliickliches Geschlecht.

Welche Aussichten bestehen fiir die Erreichung disses
Zieles? Mir scheinen sie durchaus gut zu sein. Der christliche
Glaube befriedigt die grosse Mehrheit unseres Volkes nicht
und sie hélt Umschau nach etwas anderem, das ihr ein er-
strebenswertes Ziel zeigt. In immer grosserem Masse wird sie
das Ziel im Wohlergehen ihrer Mitmenschen erblicken. Zwei-
fellos werden wir zeitweilige Riickfille in der Form eines
Wiederauflebens religiéser Gefithle erleben und auf Grund
unserer psychologischen Kenntnisse miissen wir immer darvauf
vefasst sein. Leute zu finden, diz religios veranlagt sind.
genau wie wir jederzeit solche treffen werden, die aber-
oldubisch sind und an Magie glauben. Wir miissen auch damit
rechnen, dass die Kirchen ihren Widerstand, besonders gegen
neue wissenschaftliche Entdeckungen. die die Theologi= be-
rithren, nicht aufgeben werden. Aber was kann man anderes
erwarten, wenn es wahr ist, dass die beiden unverséhnlich
¢ind? Der Strom des Fortschritts wird weiter in unserer Rich-
tung fliessen. Schon heute hat das Kirchentum die Fithrung
in unserem nationalen Leben verloren und da die kommenden
Geschlechter von religiosen Vorurteilen freier aufwachsen
als wir selbst, diirferi wir sicher einer grossen Zukunft fiir
die Sache des Freidenkertums entgagensehen.

(Aus: L’Etoile Rationaliste, Briissel, No. 7, 1939.)

Die Jesuiten in der Schweiz.

Von katholischer Seitz wird uns geschrieben:

Der Entscheid des Bundesrates in Sachen <«Canisianum in
Sitten» zihlt unter die iiblen Kompromisse schweizerischer
Politik. Denn entweder gilt der Artikel der Bundesverfassung
iiber das Verbot der Niederlassung und der Tétigkeit des Je-
suitenordens und der ihm affiliierten Orden und dann kann
man auch temporir keine Ausnahmen zulassen, oder dann
stellt man sich auf den Standpunkt, es gebe Teile der Bun-
desverfassung, die von sich aus obsolet geworden seien und
die deshalb fiir immer oder fiir bestimmte Zeit (nimlich dann,
wenn es darauf ankime, dass sie Rechtskraft besitzen!) ausser
Geltung kommen. Will man das?

Kann dann der Bundesrat bestimmen, welche Verfassungs-
artikel vollumfinglich in Kraft, welche nur halb und welche
aar nicht mehr gelten?

Schon diese Fragen zeigen, auf welch schiefen Weg sich
der Bundesrat mit seinem Entscheid in der Jesuitenangelegen-
heit begeben hat und wie die oberste Landesbehdrde selbst das
Vertrauen in das Grundgesetz des Staates untergriibt.

Einige tatsdchliche Feststellungen. Der Jesuitenorden ist im
Dritten Reiche nicht verboten worden. Es hiitte also der soge-

nannten <amerikanischen Fakultat> des Canisianums freigestan-
den, weiterhin in der «Ostmark> zu bleiben; das um so mehr,
als auch keiner der in Frage stehenden Jesuiten ausgewiesen
ist. Die Nazi haben in Innsbruck das Gebdude des Canisianums
fiir Parteizwecke beschlagnahmt und dabei noch einen ausser-
ardentlich hohen Mietzins versprochen. (Ob sie ihn auch zah-
fen, ist eine andere, mehr zweifelhafte Angelegenheit.) Auf
jeden Fall stimmt es nicht, dass das «Canisianum» des Landes
verwiesen wurde und tatsdchlich ist ja das eigentliche Je-
suitenkolleg in Innsbruck verblieben. Also ist auch die Be-
hauptung, es handle sich bei den in die Schweiz gszogenen
Jesuiten um politische Flichtlinge, wenig stichhaltig. Bei dem
Lbekannten Grundsatz der Kirche, dass sie sich nicht mit Po-
litik befasse, kann dies ja auch gar nicht mdglich sein!
Uebrigens hat eine ganz bestimmte Richtung innerhalb das
Jesuitenordens sich gegeniiber dem Nationalsozialismus immer
sehr anerkennend verhalten, aus dem Bestreben heraus, sich
mit ihm freundlich zu stellen, nachdem er die Macht errungen
hat. Gewiss ergaben sich aus der Beschlagnahmung des Ge-
baudes in Innsbruck fiir das «Canisianum» einige Schwierig-
keiten, aber nicht derartige, dass deshalb ein absolut zwingen-
der Grund vorgelegen hitte, in ein Land iiberzusiedeln, das in
seiner Verfassung das Verbot der Tiligkeit des Jesuitenordens
und seiner Glieder kennt! Die Schikanen der Nazi waren da,
ja sie werden sicher noch zunehmen, auch fiir die Kirche und
die Jesuiten. Aber die Welt ist gross, ganz besonders fiir den
Jesuitenorden, so dass der Wegzug in die Schweiz mit einer
ganz besondern Berechnung erfolgt sein muss, die nichts zu
tun hat mit der Tatsache, dass es gesund ist in unsern Tilern.
Denn sowohl die Jesuitenpatres wie die Studenten hitten sich
unbehindert anderswo in Innsbruck oder im iibrigen gross-
deutschen Reich niederlassen koénnen. )

Warum zogen sie denn in die Schweiz?

Die Jesuiten konnten gar nicht mehr wissen, dass das Ver-
bot der Tétigkeit und der Niederlassung ihres Ordens in der
Schweiz iiberhaupt noch in Kraft ist oder wirklich gehandhabt
wird. Denn seit vielen Jahren wirken sie ungehindert und mit
Zustimmung der Didzesanbischofe in der Schweiz. Unter still-
schweigender Duldung der weltlichen Behorden, vor allem
auch des Bundesrates, in dem zwei Mitglieder sitzen, die wis-
sen miissen, dass in zahlreichen Instituten und Missionen seit
Jahr und Tag bei uns Jesuiten wirkten. Wir wollen den Be-
weis fiir diese Behauptung gleich antreten.

In Ziirich bestehen seit langem zwei jesuitische Niederlas-
sungen. Im Akademikerheim am Hirschengraben wirken fol-
gende Jesuiten als Seelsorger, Prediger und Conferenciers:
Richard Gutzwiller, Mario Galli, Xaver Walker, Jakob Alois
David, Karl Johann Stark aus Mannheim und Paul Casimir
Reinert, dieser als Studentenseelsorger. Im Maximileanum an
der Leonhardstrasse sind nachfolgende Mitglieder des Jesuiten-
ordens tétig: Direktor Adolf Gamma, Thomas Gdchier, Paul
Miiller und Walter Mugglin. Die Jesuiten dieses Instituts sind
Sonntag fiir Sonntag in der Seelsorge und auf Mission tétig.

In Basel gibt es ebenfalls zwei Niederlassungen, an denen
die nachfolgenden Jesuitenpatres wirken: Direktor Kaspar
Egli, Emanuel Hofer, Vikar Fr. Trefzer, Ed. Zenklusen, Volks-
missionar Anton Riedweg, Vikar Jos. Schnyder. Sie betreuen
vor allem die Marienkirche. Aber neben diesen halten sich in
Basel noch nachfolgende Jesuiten titig auf: Studentenseelsorger
Walter Vonmoos, die Spitalgeistlichen Josef Biitler, Jos. Win-
ferhalder, Jos. Dufner und August Briihwiler.

Das bekannte rémisch-katholische FExerzitienhaus Schon-
brunn bei Menzingen im Kanton Zug, das auch von Herrn
Bundesprisident Etter aufgesucht worden sei, steht schon lange
unter jesuitischer Leitung. Es sind dort nachweisbar folgende
Jesuitenpatres titig oder titig gewesen: Schonenberger, Stalter,
Kilin, Tmes, Burkart, Hofer und Direktor Villiger.

Im bekannten Institut Bethlehem bei Immensee (Schwyz)



62 DER FREIDENKER ‘ Nr. 8

ist an der dortigen Missionsschule der Jesuit Rohner als Ge-
neralpréfekt titig.

Im Priesterseminar in Chur lehrt das geistliche Leben der
Jesuit Murmann. In gleicher Eigenschaft wirkt am Priester-
seminar in Luzern ein frither in Frankfurt titig gewesener
Jesuit. Im Tochterinstitut zu Campher im Engadin amtet der
Jesuit Caverne als Religionslehrer.

In Bern sind als Seelsorger im Viktoria-Spital die beiden
Jesuiten de Chastonay und Tschudy neben dem jesuitischen
Studentenseelsorger beschiiftigt. Am Institut der Ursulinen in
Brig amtet der Jesuit Anton Héss als Religionslehrer und Haus-
geistlicher. Mit der letztern Aufgabe ist im Franziskusheim in
Zug ebenfalls ein Jesuit, Oskar Jentsch, beauftragt.

Aber neben den Ordensleuten SJ. gibt es in der Schweiz
drei Niederlassungen der Redemptoristen, eine dem Jesuiten-
orden affiliierte Gesellschaft, die demgemiss auch unter das
Verbot fillt, und zwar in Bernrain bei Kreuzlingen, in Weesen
und Mariawil bei Baden, alle mit mehreren Patres; die beson-
ders in Volksmissionen auftreten. Ausserdem hat der Jesuiten-
orden in Bertigny bei Freiburg ein Gymnasium, in dem aus-
schliesslich Patres des Ordens als Lehrer amten. Auch das
Haus der Pallotiner in Morschach darf unter die jesuitischen
Niederlassungen in der Schweiz gezéhlt werden.

Das alles trotz des Artikels 51 der Bundesverfassung, der
lautet:

«Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesell-
schaften diirfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden
und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und
Schule untersagt.»

Diese Verfassungsbestimmung ist klar. Ebenso klar ist,
dass die schweizerischen Ditzesanbischéfe, unter Duldung und
Mitwissen der weltlichen Behorden, die darauf vereidigt sind,
die Verfassung zu wahren, gegen diesen Verfassungsartikel
gehandelt haben, so dass daneben die Affire des Canisianums
in Sitten nur sehr geringfiigig erscheint.

Bischéfe und Bundesrat moégen dem Schweizervolk, auch
jenem katholischen Teil, der im Interesse des friedlichen Zu-
sammenlebens mit der protestantischen Bevélkerung nichts
von den Jesuiten wissen will, Antwort geben, wie sie diese
Ausbreitung der Tétigkeit des Jesuitenordens mit jhrem Eide
und der Verfassung vereinbar halten. Die Behdérden mogen
sich von den genannten Geistlichen Weihezeugnisse vorlegen
lassen, wenn sie noch Zweifel in die Richtigkeit der hier auf-
gefithrten, noch unvollstindigen  Liste der in der Schweiz
tiatigen Jesuiten hegen. :

Die Jesuitenfrage muss in der Schweiz eine Losung finden.
Aber eine andere, als sie der Bundesrat beim Canisianum ge-
troffen hat. Entweder gilt der Jesuitenartikel und dann muss
die Téatigkeit aller Jesuiten unterbunden werden, oder dann
wird die Verfassung im Sinne der Aufhebung des Jesuiten-
verbotes revidiert. Aber verfassungswidrige Zustinde dulden
und so tun, als ob..., mag fiir gewisse Bundesrite und fiir
die Jesuiten angenehm sein, liegt aber nicht im Sinne des
gesund und klar denkenden Schweizervolkes.

(Volksrecht, No. 74 vom 28. Mirz 1939.)

Philosophie und Politik.")
Von A. Albin.

Im Allgemeinen wird behauptet, Philosophie und Politik
seien nicht nur zwei voneinander getrennte, sondern geradezu
fremde Domiinen, die sich nie beriihren, ja es wird sogar die
Ansicht ge#ussert, dass sie voneinander so scharf als moglich
geschieden werden miissen. Diese Ansicht ist jedoch grund-
falsch und zu widerlegen, ebenso durch die Geschichte der
Philosophie, -die uns von der Einwirkung einzelner philoso-
phischer Strémungen auf den Gang der Geschehnisse belehrt,
wie auch durch die Teilnahme und Betitigung vieler bedeu-

*) Maximilian Beck: Philosbphie und Politik, Europa-Verlag
Ziirich-New York.

tender Philosophen an politischen Missionen und Unterireh-
mungen. Schon die Vorsokratiker beteiligten sich lebhaft am
politischen Leben; Sokrates nahm sich kein Blatt vor den
Mund, wo es galt Demagogie und politischen Dilettantismus
zu bekédmpfen; Plato dachte viel {iber «den Staat> und «die
Gesetze» nach; Aristoteles widmete nicht wenig Aufmerksam-
keit «dem Staat der Athener». Mit dem «Staat Gottes> be-
schiftigte sich der hl. Augustin. Und auch seine Nachfolger,
die mittelalterlichen Philosophen, wandten sich von der Po-
litik nicht ab, wenn auch ihr Blick den sogenannten himm-
lischen, ewigen Dingen zugekehrt war. War doch die Kirche
der entscheidende Faktor der mittelalterlichen Politik, somit
waren die mittelalterlichen Philosophen als Kirchenmiinner
schon von pflichtswegen Politiker.

Politiker waren auch die Philosophen der Neuzeit. Bacon
von Verulam war aktiver Parlamentarier und Minister; die
Hauptwerke Hobbes’ und Spinozas versuchen politische Pro-
bleme zu 16sen. Leibniz war Diplomat. Locke war aktiver
Politiker, Hume Unterstaatssekretidr. Lebhaftes Interesse fiir
volitische Fragen bekundeten Kant und Fichte, Schelling und
Schleiermacher, Schopenhauer und Nietzsche. '

Die dem Buche Becks zugrunde liegende These ist, dass
die Politik in den Verantwortungsbereich der Philosophie ge-
hort. Im Besonderen aber wirft Beck die Frage auf, welche
wichtigen politischen Aufgaben der Philosophie zufallen in
dieser unserer so sonderbaren und ritselhaften Gegenwart.

In der gegenwirtigen Phase steht die Menschheit vor
einem Entschluss, der fiir sie so folgenschwer sein kann, wie
in keiner Phase bisher. Die Menschheit hat namlich die Wahl
7u treffen zwischen einem Entwicklungsgang nach vorwiirts
und nach oben und ihrem Untergang. Die Demokratie und
mit ihr die Zivilisation vermégen sich im Kampfe mit dem
Faschismus nur dann zu behaupten, wenn sie zu ihren gei-
stigen Kriften umkehren und sich auf sie stiitzen werden.
In diesem Kampf fillt der Philosophie eine wichtige Rolle zu.
{hre Aufgabe wird es in erster Reihe sein, Material zur ideo-
logischen Erschiitterung jenes Glaubens zu liefern, welcher
dem Faschismus Mut und Kraft verleiht zu seinen verderb-
lichen Taten und skrupellosen Untaten. Wenn die Demokratie
ihren Willen und ihre Energie intensiver geistiger Propaganda
suwenden soll, ist es Sache der Philosophie ihr Ideen zu
liefern, die «Geschichte machen» und hiedurch den Faschis-
men aller Art wirksam entgegengestellt werden konnen. Ideen
kénnen eine wirksamere Waffe werden als Kanonen. Zahl-
reiche pseudophilosophische Lehren der letzten Zeit, die dem
Menschen seine Personlichkeit und die Freude am (fiir nichts
geachteten) Denken nehmen, vermochten es ihm einzureden,
dass allein unter geistigem Aspekt Geschichte nicht gemacht
werde. Es ist also Hauptaufgabe der Philosophie jenen fal-
schen Lehren eine wahrhaft philosophische Argumentierung
entgegenzuhalten. Es unterliegt ndmlich keinem Zweifel, dass
die letzten Motive freier Entscheidung iiber die Fortdauer
oder den Untergang der Menschheit geistiger Natur sind, die
aus einer auf Ethik gestiitzten Weltanschauung entspringen.
Die gegenwirtige Philosophie — meint Beck — miisse es
sich zur Pflicht machen, diesen Motiven die grosste Aufmerk-
samkeit zu widmen, sie zu erkliren und in den Menschen
zu befestigen.

Es ist nicht Sache des Philosophen, die Welt gleich um-
zugestalten. Seine Funktion ist das Erkennen. Er ist Theore-
tiker, nicht Praktiker. Daher meint auch Beck, den Staat solle
ein Weiser (sofos) lenken und nicht ein Philosoph. Was der
Philosoph erkannt, miissen sich die Staatslenker zunutze ma-
chen, d. h. die politische Regierung miisse durchaus nicht in
den Hinden der Philosophen liegen, wohl aber sich auf philo-
sophische Erkenntnis stiitzen und von Weisheit leiten lassen.
Die Hauptbedingung aber fiir die Herrschaft der Weisheit,
comit auch der Wahrheit ist die Freiheit des Geistes. Wo sie
fehlt, tritt innere Zersetzung ein, wird der Glaube an allge-
mein giiltige Wahrheiten, Werte und Normen untergraben.



	Die Jesuiten in der Schweiz

