
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 22 (1939)

Heft: 8

Artikel: Die Jesuiten in der Schweiz

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-409006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-409006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 DER FREI DENKER 61

Heterodoxie als ihre unentbehrliche Voraussetzung und ist
daher duldsam gegenüber allen Anschauungen.

Es scheint undenkbar, dass diese beiden Haltungen jemals
in Uebereinstimmung gebracht werden können. Wir können
nicht das freie Denken fördern und gleichzeitig auf der Orthodoxie

beharren, und wenn wir die Vergangenheit kritisieren,
so können wir unsere Vorfahren nicht auf einen Piedestal
stellen.

Das Christentum hat der Zivilisation in der Vergangenheit
nützlich gedient. Wenn wir heute seine Mythen ablehnen und
an ihrer Stelle für die Zukunft die wissenschaftliche Anschauung

annehmen, so haben wir keinen Anlass zur Enttäuschung
oder zum Bedauern. Wir stecken uns ein neues Lebensziel.
das genau so schön und edel ist wie das alte. Wir widmen
unser Bestes dem Wohlergehen des Menschen auf diesem
Planeten hier. Unsere ungeteilte Treue gilt dem Humanismus.
An Stelle der religiösen Unterscheidung zwischen Gut und
Böse in den Augen Gottes, erkennen wir in unserem eigenen
Herzen, dass alles, was die Menschheit besser macht, gut, und
was umgekehrt wirkt, schlecht ist. Unser höchstes Ziel ist ein
an Körper und Geist gesundes und glückliches Geschlecht.

Welche Aussichten bestehen für die Erreichung dieses
Zieles? Mir scheinen sie durchaus gut zu sein. Der christliche
Glaube befriedigt die grosse Mehrheit unseres Volkes nicht
und sie hält Umschau nach etwas anderem, das ihr ein
erstrebenswertes Ziel zeigt. In immer grösserem Masse wird sie
das Ziel im Wohlergehen ihrer Mitmenschen erblicken.
Zweifellos werden wir zeitweilige Rückfälle in der Form eines
Wiederauflebens religiöser Gefühle erleben und auf Grund
unserer psychologischen Kenntnisse müssen wir immer darauf
gefasst sein. Leute zu finden, die religiös veranlagt sind.

genau wie wir jederzeit solche treffen werden, die
abergläubisch sind und an Magie glauben. Wir müssen auch damit
rechnen, dass die Kirchen ihren Widerstand, besonders gegen
neue wissenschaftliche Entdeckungen, die die Theologie
berühren, nicht aufgeben werden. Aber was kann man anderes
erwarten, wenn es wahr ist, dass die beiden unversöhnlich
sind? Der Strom des Fortschritts wird weiter in unserer Richtung

fliessen. Schon heute hat das Kirchentum die Führung
in unserem nationalen Leben verloren und da die kommenden
Geschlechter von religiösen Vorurteilen freier aufwachsen
als wir selbst, dürfet! wir sicher einer grossen Zukunft für
die Sache des Freidenkertums entgegensehen.

(Aus: L'Etoile Rationalste, Brüssel, No. 7, 1939.)

Die Jesuiten in der Schweiz.
Von katholischer Seite wird uns geschrieben:

Der Entscheid des Bundesrates in Sachen «Canisianum in
Sitten» zählt unter die üblen Kompromisse schweizerischer
Politik. Denn entweder gilt der Artikel der Bundesverfassung
über das Verbot der Niederlassung und der Tätigkeit des
Jesuitenordens und der ihm affiliierten Orden uud dann kann
man auch temporär keine Ausnahmen zulassen, oder dann
stellt man sich auf den Standpunkt, es gebe Teile der
Bundesverfassung, die von sich aus obsolet geworden seien und
die deshalb für immer oder für bestimmte Zeit (nämlich dann,
wenn es darauf ankäme, dass sie Rechtskraft besitzen!) ausser
Geltung kommen. Will man das?

Kann dann der Bundesrat bestimmen, welche Verfassungsartikel

vollumfänglich in Kraft, welche nur halb und welche

gar nicht mehr gelten?
Schon diese Fragen zeigen, auf welch schiefen Weg sich

der Bundesrat mit seinem Entscheid in der Jesuiten angelegen-
heit begeben hat und wie die oberste Landesbehörde selbst das

Vertrauen in das Grundgesetz des Staates untergräbt.
Einige tatsächliche Feststellungen. Der Jesuitenorden ist im

Dritten Reiche nicht verboten worden. Es hätte also der soge¬

nannten «amerikanischen Fakultät» des Canisianums freigestanden,

weiterhin in der «Ostmark» zu bleiben; das um so mehr,
als auch keiner der in Frage stehenden Jesuiten ausgewiesen
ist. Die Nazi haben in Innsbruck das Gebäude des Canisianums
für Parteizwecke beschlagnahmt und dabei noch einen
ausserordentlich hohen Mietzins versprochen. (Ob sie ihn auch zahlen,

ist eine andere, mehr zweifelhafte Angelegenheit.) Auf
jeden Fall stimmt es nicht, dass das «Canisianum» des Landes
verwiesen wurde und tatsächlich ist ja das eigentliche Je-
c-uitenkolleg in Innsbruck verblieben. Also ist auch die
Behauptung, es handle sich bei den in die Schweiz gezogenen
Jesuiten um politische Flüchtlinge, wenig stichhaltig. Bei dem
bekannten Grundsatz der Kirche, dass sie sich nicht mit
Politik befasse, kann dies ja auch gar nicht möglich sein!
Uebrigens hat eine ganz bestimmte Richtung innerhalb des
Jesuitenordens sich gegenüber dem Nationalsozialismus immer
sehr anerkennend verhalten, aus dem Bestreben heraus, sich
mit ihm freundlich zu stellen, nachdem er die Macht errungen
hat. Gewiss ergaben sich aus der Beschlagnahmung des
Gebäudes in Innsbruck für das «Canisianum» einige Schwierigkeiten,

aber nicht derartige, dass deshalb ein absolut zwingender

Grund vorgelegen hätte, in ein Land überzusiedeln, das in
seiner Verfassung das Verbot der Tätigkeit des Jesuitenordens
und seiner Glieder kennt! Die Schikanen der Nazi waren da,

ja sie werden sicher noch zunehmen, auch für die Kirche und
die Jesuiten. Aber die Welt ist gross, ganz besonders für den
Jesuitenorden, so dass der Wegzug in die Schweiz mit einer
ganz besondern Berechnung erfolgt sein muss, die nichts zu
tun hat mit der Tatsache, dass es gesund ist in unsern Tälern.
Denn sowohl die Jesuitenpatres wie die Studenten hätten sich
unbehindert anderswo in Innsbruck oder im übrigen
grossdeutschen Reich niederlassen können.

Warum zogen sie denn in die Schweiz?

Die Jesuiten konnten gar nicht mehr wissen, dass das Verbot

der Tätigkeit und der Niederlassung ihres Ordens in der
Schweiz überhaupt noch in Kraft ist oder wirklich gehandhabt
wird. Denn seit vielen Jahren wirken sie ungehindert und mit
Zustimmung der Diözesanbischöfe in der Schweiz. Unter
stillschweigender Duldung der weltlichen Behörden, vor allem
auch des Bundesrates, in dem zwei Mitglieder sitzen, die wissen

müssen, dass in zahlreichen Instituten und Missionen seit
Jahr und Tag bei uns Jesuiten wirkten. Wir wollen den
Beweis für diese Behauptung gleich antreten.

In Zürich bestehen seit langem zwei jesuitische Niederlassungen.

Im Akademikerheim am Hirschengraben wirken
folgende Jesuiten als Seelsorger, Prediger und Conferenciers:
Richard Gutzwiller, Mario Galli, Xaver Walker, Jakob Alois
David, Karl Johann Stark aus Mannheim und Paul Casimir
Reinert, dieser als Studentenseelsorger. Im Maximileanum an
der Leonhardstrasse sind nachfolgende Mitglieder des Jesuitenordens

tätig: Direktor Adolf Gamma, Thomas Gächter, Paul
Müller und Walter Mugglin. Die Jesuiten dieses Instituts sind
Sonntag für Sonntag in der Seelsorge und auf Mission tätig.

In Basel gibt es ebenfalls zwei Niederlassungen, an denen
die nachfolgenden Jesuitenpatres wirken: Direktor Kaspar
Egli, Emanuel Hofer, Vikar Fr. Trefzer, Ed, Zenklusen,
Volksmissionar Anton Riedweg, Vikar Jos. Schnyder. Sie betreuen
vor allein die Marienkirche. Aber neben diesen halten sich in
Basel noch nachfolgende Jesuiten tätig auf: Studentenseelsorger
Walter Vonmoos, die Spitalgeistlichen Josef Bütler, Jos.
Winterhaider, Jos. Dufner und August Brühwiler.

Das bekannte römisch-katholische Exerzitienhaus Schönbrunn

bei Monzingen im Kanton Zug, das auch von Herrn
Bundespräsident Etter aufgesucht worden sei, steht schon lange
unter jesuitischer Leitung. Es sind dort nachweisbar folgende
Jesuitenpatres tätig oder tätig gewesen : Schönenberger, Stalter,
Kälin, Imes, Burkart, Hofer und Direktor Villiger.

Im bekannten Institut Bethlehem bei Immensee (Schwyz)



62 DER FREIDENKER Nr. 8

ist an der dortigen Missionsschule der Jesuit Rohner als Ge-
neralpräfekt tätig.

Im Priesterseminar in Chur lehrt das geistliche Leben der
Jesuit Murmann. In gleicher Eigenschaft wirkt am Priesterseminar

in Luzern ein früher in Frankfurt tätig gewesener
Jesuit. Im Töchterinstitut zu Campher im Engadin amtet der
Jesuit Gaverna als Religionslehrer.

In Bern sind als Seelsorger im Viktoria-Spital die beiden
Jesuiten de Chastonay und Tschudy neben dem jesuitischen
Studentenseelsorger beschäftigt. Am Institut der Ursulinen in
Brig amtet der Jesuit Anton Höss als Religionslehrer und
Hausgeistlicher. Mit der letztern Aufgabe ist im Franziskusheim in
Zug ebenfalls ein Jesuit, Oskar Jenisch, beauftragt.

Aber neben den Ordensleuten SJ. gibt es in der Schweiz
drei Niederlassungen der Redemptoristen, eine dem Jesuitenorden

affiliierte Gesellschaft, die demgemäss auch unter das
Verbot fällt, und zwar in Bernrain bei Kreuzlingen, in Weesen
und Mariawil bei Baden, alle mit mehreren Patres, die besonders

in Völksmissionen auftreten. Ausserdem hat der Jesuitenorden

in Bertigny bei Freiburg ein Gymnasium, in dem
ausschliesslich Patres des Ordens als Lehrer amten. Auch das
Haus der Pallotiner in Morschach darf unter die jesuitischen
Niederlassungen in der Schweiz gezählt werden.

Das alles trotz des Artikels 51 der Bundesverfassung, der
lautet :

«Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten
Gesellschaften dürfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme finden
und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in Kirche und
Schule untersagt.»
Diese Verfassungsbestimmung ist klar. Ebenso klar ist,

dass die schweizerischen Diözesanbischöfe, unter Duldung und
Mitwissen der weltlichen Behörden, die darauf vereidigt sind,
die Verfassung zu wahren, gegen diesen Verfassungsartikel
gehandelt haben, so dass daneben die Affäre des Canisianums
in Sitten nur sehr geringfügig erscheint.

Bischöfe und Bundesrat mögen dem Schweizervolk, auch

jenem katholischen Teil, der im Interesse, des friedlichen
Zusammenlebens mit der protestantischen Bevölkerung nichts
von den Jesuiten wissen will, Antwort geben, wie sie diese

Ausbreitung der Tätigkeit des Jesuitenordens mit ihrem Eide
und der Verfassung vereinbar halten. Die Behörden mögen
sich von den genannten Geistlichen Weihezeugnisse vorlegen
lassen, wenn sie noch Zweifel in die Richtigkeit der hier
aufgeführten, noch unvollständigen Liste der in der Schweiz
tätigen Jesuiten hegen.

Die Jesuitenfrage muss in der Schweiz eine Lösung finden.
Aber eine andere, als sie der Bundesrat beim Canisianum
getroffen hat. Entweder gilt der Jesuitenartikel und dann muss
die Tätigkeit aller Jesuiten unterbunden werden, oder dann
wird die Verfassung im Sinne der Aufhebung des Jesuitenverbotes

revidiert. Aber verfassungswidrige Zustände dulden
und so tun, als ob mag für gewisse Bundesräte und für
die Jesuiten angenehm sein, liegt aber nicht im Sinne des

gesund und klar denkenden Schweizervolkes.
(Volksrecht, No. 74 vom 28. März 1939.)

Philosophie und Politik.*)
Von A. Albin.

Im Allgemeinen wird behauptet, Philosophie und Politik
seien nicht nur zwei voneinander getrennte, sondern geradezu
fremde Domänen, die sich nie berühren, ja es wird sogar die
Ansicht geäussert, dass sie voneinander so scharf als möglich
geschieden werden müssen. Diese Ansicht ist jedoch grundfalsch

und zu widerlegen, ebenso durch die Geschichte der

Philosophie, -die uns von der Einwirkung einzelner
philosophischer Strömungen auf den Gang der Geschehnisse belehrt,
wie aueh durch die Teilnahme und Betätigung vieler bedeu-

*) Maximilian Beck: Philosophie und Politik, Europa-Verlag
ZürichrNew Vork.

lender Philosophen an politischen Missionen und Unternehmungen.

Schon die Vorsokratiker beteiligten sich lebhaft am
politischen Leben; Sokrates nahm sich kein Blatt vor den
Mund, wo es galt Demagogie und politischen Dilettantismus
zu bekämpfen; Plato dachte viel über «den Staat» und «die
Gesetze» nach; Aristoteles widmete nicht wenig Aufmerksamkeit

«dem Staat der Athener». Mit dem «Staat Gottes»
beschäftigte sich der hl. Augustin. Und auch seine Nachfolger,
die mittelalterlichen Philosophen, wandten sich von der
Politik nicht ab, wenn auch ihr Blick den sogenannten
himmlischen, ewigen Dingen zugekehrt war. War doch die Kirche
der entscheidende Faktor der mittelalterlichen Politik, somit
waren die mittelalterlichen Philosophen als Kirchenmänner
schon von pflicbtswegen Politiker.

Politiker waren auch die Philosophen der Neuzeit. Bacon
von Verulam war aktiver Parlamentarier und Minister; die
Hauptwerke Hobbes' und Spinozas versuchen politische
Probleme zu lösen. Leibniz war Diplomat. Locke war aktiver
Politiker, Hume Unterstaatssekretär. Lebhaftes Interesse für
politische Fragen bekundeten Kant und Fichte, Schelling und
Schleiermacher, Schopenhauer und Nietzsche.

Die dem Buche Becks zugrunde liegende These ist, dass
die Politik in den Verantwortungsbereich der Philosophie
gehört. Im Besonderen aber wirft Beck die Frage auf, welche
wichtigen politischen Aufgaben der Philosophie zufallen in
dieser unserer so sonderbaren und rätselhaften Gegenwart.

In der gegenwärtigen Phase steht die Menschheit vor
einem Entschluss, der für sie so folgenschwer sein kann, wie
in keiner Phase bisher. Die Menschheit hat nämlich die Wahl
zu treffen zwischen einem Entwicklungsgang nach vorwärts
und nach oben und ihrem Untergang- Die Demokratie und
mit ihr die Zivilisation vermögen sich im Kampfe mit dem
Faschismus nur dann zu behaupten, wenn sie zu ihren
geistigen Kräften umkehren und sich auf sie stützen werden.
In diesem Kampf fällt der Philosophie eine wichtige Rolle zu.

Ihre Aufgabe wird es in erster Reihe sein, Material zur
ideologischen Erschütterung jenes Glaubens zu liefern, welcher
dem Faschismus Mut und Kraft verleiht zu seinen verderblichen

Taten und skrupellosen Untaten. Wenn die Demokratie
ihren Willen und ihre Energie intensiver geistiger Propaganda
zuwenden soll, ist es Sache der Philosophie ihr Ideen zu

liefern, die «Geschichte machen» und hiedurch den Faschismen

aller Art wirksam entgegengestellt werden können. Ideen
können eine wirksamere Waffe werden als Kanonen.
Zahlreiche pseudophilosophische Lehren der letzten Zeit, die dem

Menschen seine Persönlichkeit und die Freude am (für nichts

geachteten) Denken nehmen, vermochten es ihm einzureden,
dass allein unter geistigem Aspekt Geschichte nicht gemacht
werde. Es ist also Hauptaufgabe der Philosophie jenen
falschen Lehren eine wahrhaft philosophische Argumentierung
entgegenzuhalten. Es unterliegt nämlich keinem Zweifel, dass

die letzten Motive freier Entscheidung über die Fortdauer
oder den Untergang der Menschheit geistiger Natur sind, die

aus einer auf Ethik gestützten Weltanschauung entspringen.
Die gegenwärtige Philosophie — meint Beck — müsse es

sich zur Pflicht machen, diesen Motiven die grösste Aufmerksamkeit

zu widmen, sie zu erklären und in den Menschen

zu befestigen.
Es ist nicht Sache des Philosophen, die Welt gleich

umzugestalten. Seine Funktion ist das Erkennen. Er ist Theoretiker,

nicht Praktiker. Daher meint auch Beck, den Staat solle

ein Weiser (sofos) lenken und nicht eiu Philosoph. Was der

Philosoph erkannt, müssen sich die Staatslenker zunutze
machen, d. h. die politische Regierung müsse durchaus nicht in

den Händen der Philosophen liegen, wohl aber sich auf

philosophische Erkenntnis stützen und von Weisheit leiten lassen.

Die Hauptbedingung aber für die Herrschaft der Weisheit,
somit auch der Wahrheit ist die Freiheit des Geistes. Wo sie

fehlt, tritt innere Zersetzung ein, wird der Glaube an allgemein

gültige Wahrheiten, Werte und Normen untergraben.


	Die Jesuiten in der Schweiz

