
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 1

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER FREIDENKER Nr. 1

Kirche wollte der Faschismus, das lag in der Richtung des

angestrebten Organisationsmonopols, einen Kampf gegen die
Kirche konnte er jedoch nicht gebrauchen. Die Aktivität der
offiziellen «Deutschen Christen» wurde deshalb verschiedentlich

gebremst. Die Nachgiebigkeit gegen die Opposition sollte
eine Versöhnung ermöglichen (eine Versöhnung allerdings,
die ihr das Lebenslicht ausgeblasen hätte). Anlässlich der
Saarabstimmung verkündete der nationalsozialistische
Reichsbischof, der ehemalige Reichswehrpfarrer Müller, seinen
Einigungswillen mit den Worten: «Brüder, lasst uns doch die
Hand reichen, brecht den Bann, schliesst die Reihen!» Wie
ein roter Faden zieht sich durch die Kirchenkämpfe immer
das Bestreben der braunen Machthaber, den Kirchenfrieden
wieder herzustellen, allerdings ohne auf die Gleichschaltung
derselben zu verzichten. Mit Zuckerbrot und Peitsche, in
einem zermürbenden Kleinkrieg suchte man die Kirchenopposition

zu erledigen. Devisen- und Sittlichkeitsprozesse, Terror
und Gestapo waren die heimtückischen und vergifteten Waffen

der offiziellen Machthaber.

Von seiten der Regierung mimte man in diesen Kämpfen
Neutralität. Presseverbote etc. trafen hin und wieder auch
die rassegläubigen Wotansanbeter der verschiedensten
Richtungen der «Neuheiden». Hitler selber hilt sich den
Kirchenkämpfen möglichst fern. Das von den verschiedensten Seiten
oft erwartete Machtwort des «Führers» blieb aus, und es
wird wahrscheinlich auch in Zukunft ausbleiben. Er gebärdet

sich weiterhin katholisch, und als er 1935 Trauzeuge seines
«Kameraden» Göring war, hielt er sich streng an die katholischen

Riten. Den Standpunkt der Nichteinmischung in
religiöse Kämpfe hat Hitler allerdings schon in seiner Bibel
«Mein Kampf« vertreten. Doch daneben stehen andere Kreise
der nationalsozialistischen Führung ganz entschieden zu den

verschiedensten Richtungen der neudeutschen Glaubensbewegungen

und bekämpfen die Kirche aufs schärfste. Allen voran
marschiert hier der Rassetheoretiker und Chefredakteur des

«Völkischen Beobachter», Rosenberg. Ebenfalls auf der Linie
eines rassisch geläuterten Christentums marschiert der Bauernführer

Darre, die Reichs jugendführung Baidur von Schirachs,
die Führung der SS mit dem Gestapochef Himmler an der
Spitze. Insbesondere die Zeitung «Das schwarze Korps» ist
führend bei den Angriffen auf die Kirche.

Der Faschismus ist im Kirchenkampf in einer gewissen
Zwickmühle. Organisatorisch steht er den «Deutschen
Christen» nahe, während er sich ideologisch auch den verschiedensten

nordisch-neuheidnischen Glaubensbewegungen verbunden
fühlt. Doch die «Deutschen Christen» haben und hatten keine

Literatur.

Franz Brentano als Religionsphilosoph.

Unter diesem Titel hat Dr. Leo Heinrich Skrbensky eine
Schrift publiziert, die im Verlag der Freigeistigen Vereinigung der
Schweiz (Zürich 1937) als 4. Heft der «Veröffentlichungen der
Brentano-Gesellschaft» erschienen ist. Der Umfang beträgt 31 Seiten, der
Preis Sfr. 1.50.

Der Verfasser hat der Versuchung widerstanden, sein Thema in
einem Buch breitzutreten. In der vorliegenden Broschüre ist in
konzentrierter Form alles Wesentliche gesagt. Für ein Buch wäre
Stoff genug vorhanden, wie schon der Anhang der Schrift beweist,
der nicht weniger als 56 Anmerkungen und Hinweise umfasst. Würden

alle wissenschaftlichen Autoren, insbesondere auf philosophischem

Gebiete die gleiche erfreuliche Zurückhaltung üben, dann
besassen wir weniger Makulatur in der sogenannten «Fachliteratur».
Aber es gehört offenbar zum Wesen des bestehenden Bildungsprivilegs

der bevorrechteten Klasse, dass der Zugang zur Wissenschaft,
wenn diese schon nicht mehr — wie einstmals — geheim gehalten
werden kann, wenigstens durch einen Wust von «Material»
ersehwert wird. Es hat einen politischen Sinn, dass gerade die
Wissenschaft nicht rationalisiert ist.

Nun zur Sache selbst. Wenn ein so hervorragender Denker wie
Franz Brentano aus "Wahrscheinlichkeits-Erwägungen» an der
Hypothese einer religiösen Ueberwelt festhält — er selbst hat «seine

ausreichende Massenbasis, während die Glaubensbewegungen
der Rassegläubigen wohl grosse Teile überzeugter Nazis in
ihreu Reihen hatten und noch haben und Massen auf die
Beine bringen können, aber ideologisch unklar und in viele
Sekten gespalten sind, die in gegenseitiger Fehde liegen. In
den grossen Massenversammlungen dieser Neuheiden feiert
die alte «Kampfzeit» der SA und SS oft ihre Auferstehung.
Sie verstehen es, ihren Geguern manchmal sehr handgreifliche

Argumente an die Köpfe zu werfen. Eine wirkliche
Beieinigung des Kirchenkampfes ist aber nur möglich, wenn die
Regierung den oppositioneilen Katholiken und den oppositionellen

Anhängern der evangelischen Kirche entgegenkommt.
Da dies Entgegenkommen jedoch in Widerspruch zu den Tota-
litätsansprüchen des Faschismus und der Diktatur liegen
muss, war es in den vergangenen Jahren trotz allen Bemühungen

auf beiden Seiten schwierig, ein annehmbares Kompromiss

zu finden. Die Diktatur erfordert das Monopol der
Organisation, vor allem auch das Monopol der Jugenderziehung.
Hier liegt einer der Hauptkonflikte mit der katholischen Kirche,

die ja auch auf die Jugenderziehung in den Schulen, auf
die Tätigkeit ihrer eigenen Jugendorganisationen und die
Beeinflussungsmöglichkeiten der Massen mit Hilfe einer ganzen

Reihe anderer Vereine und Institutionen nicht verzichten

möchte. Die innere Festigkeit der katholischen Kirche)
ihre bessere Verankerung in den Massen, ihre internationale
Bedeutung liessen sie in dem Kirchenkampf widerstandsfähiger

erscheinen als z. B. die Bekenntniskirche der evangelischen

Opposition. Während deshalb der Kampf gegen die
katholische Kirche eine Angelegenheit der offiziellen Gerichte
wurde, man klagte ihre Mitglieder der verschiedensten
kriminellen Vergehen an, wurde der Kampf gegen die Bekenntniskirche

eine eindeutige Aufgabe der Gestapo, d. h. eine klare
politische Massnahme. Himmler wird seine Aufgabe aller
Wahrscheinlichkeit nach erst dann als beendet betrachten,
wenn seine Polizei diese oppositionelle Kirchenrichtung liquidiert

hat und ihre Vertreter in den Konzentrationslagern und
Zuchthäusern Daueraufenthalt genommen haben.

Es ist eine unweigerliche Folge, dass unter einer totalen
Diktatur alle Kämpfe, gleich welcher Art, politischen
Charakter annehmen müssen. Die religiöse Opposition gegen
bestimmte Massnahmen und Herrschaftsansprüche der
Nationalisten musste letzten Endes ein politischer Kampf gegen das

Regime werden, obwohl das nicht im geringsten der Wille
der Niemöller und Faulhaber war. Wenn ihre Forderungen
und ihr Handeln in weitesten Kreisen Anklang fand, so nicht
aus religiösen Gründen, sondern weil diese Massen wussten

Gottes- und Unsterblichkeitslehre oft und deutlich als Hypothese
bezeichnet» — dann muss das seine besonderen Gründe haben
psychologischer und soziologischer Art. Das geht aus der vorliegenden
Schrift klar hervor, wenn auch diese Seite der Frage nicht in den

Mittelpunkt der Erörterung gerückt wird. Immerhin finden sich
genügend Anhaltspunkte, um dem seelischen Mechanismus der
religionsphilosophischen Einstellung eines Mannes nachzuspüren, der
das zeitgenössische philosophische Denken nachhaltig beeinflust hat
und auch heute noch beeinflusst, wie der Bestand der Brentano-Gesellschaft

beweist.

Franz Brentano war ursprünglich katholischer Priester, aber
später aus der Kirche ausgetreten. Aus Gründen geistiger Reinlichkeit

hat er aus seinen Erwägungen philosophischer Natur die
praktischen Konsequenzen gezogen, was für die Lauterkeit seines
Charakters zeugt. Seiner philosophischen Gesinnung erschien es ber^i's
untragbar, dass die katholische Kirche das nur «Wahrscheinliche!)
(nämlich die Existenz Gottes) zur Gewissheit erhebt und darüber
hinaus im Glaubensbekenntnis das Fürwahrhalten von
Unwahrscheinlichem» fordert. Immerhin hat der von Glaubenszweifeln
geplagte Denker ziemlich lange gebraucht, um den schweren Schritt
zu tun und die konfessionelle Gemeinschaft zu verlassen. Psychologisch

gesehen, scheint eine Mutterbindung vorgelegen zu sein:
seine Mutter aber war — «Verfasserin von Erbauungsbüchern».

Was die Stellung Brentanos zur Volksreligion betrifft, so wird
man an Goethe erinnert, der bekanntlich «Wissenschaft und Kunst»
als hinreichenden Religionsersatz betrachtete und meinte: «Wer



Nr. 1 DER FREI DENKER 3

oder instinktiv fühlten, dass sich jede Opposition gegen
Massnahmen der Regierung letzten Endes ein Kampf gegen die
faschistische Diktatur überhaupt bedeutet. Für ihre religiösen

Forderungen hätte vor allem die evangelische
Kirchenopposition nie Massen auf die Beine gebracht, aus politischen
Gründen aber fand sie und auch die katholische Opposition
breite Kreise von Sympathisierenden. Und es ist vollkommen
richtig, wenn auch Freidenker und andere Antifaschisten
diesen Kirchenkampf benutzen, um die Zersetzung des
faschistischen Regimes zu fördern. Nur ist es notwendig, dabei die
Grenzen des Möglichen zu erkennen.

In den religiösen Fragen ist die katholische und evangelische

Kirche reaktionärer als die sogenannten Neuheiden.
Gerade die Vertreter der kirchlich-oppositionellen Kreise sind
die schärfsten Verfechter des orthodoxen Christentums mit
seinem Wunderglauben und seiner Dogmenanbetung. Doch
gerade diese religiös reaktionärsten Schichten verkörpern
gegenüber dem Faschismus als politische Macht eine
fortschrittliche Bewegung. Auf der anderen Seite stehen uns als
Freidenker die verschiedensten neuheidnischen Bewegungen
in der Kritik des Christentums und der Religion erheblich
näher als die ersteren. Politisch dagegen stehen diese halbganz

oder dreiviertel Wotansanbeter auf dem rechtesten Flügel

des Faschismus.
Reaktionär und fortschrittlich ist eben nicht immer

dasselbe. Auch eine reaktionäre und konservative Bewegung
kann unter bestimmten Umständen und zu bestimmten Zeiten
fortschrittliche Tendenzen besitzen und umgekehrt. Beides
steht immer in engster Wechselwirkung. Können diese
neuheidnischen Bewegungen für uns eine gewisse Unterstützung
im Kampfe gegen die religiösen Nebel des Christentums
bedeuten, unsere Arbeit für die spätere Zeit gewisser™ qs=^-

durch eine Zerstörung des christlichen Mythos erleichtern,
so ist die kirchliche Opposition der Gegenwart eine Hilfe
im politischen Kampf gegen das herrschende Terrorregime.
Wiederum ist es eine Aufgabe aller Antifaschisten, auch der
Freidenker, die Kirche in ihrem Kampfe gegen den Terror
zu schützen und ihr zu helfen.

Man muss sich jedoch hüten. Illusionen zu verfallen. Denn
trotz dem Kirchenkampf in Deutschland sind Kreuz und
Hakenkreuz auch dort keine unversöhnlichen Feinde. Wenn
heute Pfarrer ins Konzentrationslager kommen, so bedeutet
das noch lange nicht, dass eine Einigung zwischen Staat und
Kirche unmöglich ist. Nicht nur in der evangelischen, auch
in der katholischen Kirche ist die Zahl der «Brückenbauer»
erheblich. Wenn wir die Vergangenheit betrachten, so müs-

diese beiden nicht besitzt, der habe Religion». In ähnlicher Weise
erblickte Brentano in der Religion eine Art Philosophie-Ersatz,
genauer gesagt: eine Art Moralbegründung. In diesem Sinne wird ihm
die Volksreligion zu einer Forderung der «praktischen Vernunft».
um mit Kant zu sprechen.

Soziologisch gesehen, stellt sich die Sache so dar, wie es
Skrbensky ohne Umschweife sagt: «Brentanos Stellung zur
Volksreligion lässt sich nur dann voll verstehen, wenn man berücksichtigt,

dass Brentano stets in Wohlstand, ja Reichtum gelebt hat.»
Sein Klassenstandpunkt wird noch verdeutlicht durch ein Zitat aus
einem seiner Werke: «Man sehe, wie leicht die irreligiöse Propaganda

der Sozialistenführer die Arbeiterkreise gewinnt, und wie
die Päpste selbst die schwersten Uebelstande unserer Zeit mit dem
Xe.rfall des Glaubens in Zusammenhang bringen.»

¦' Nun, bei den Päpsten braucht uns diese Feststellung nicht zu
wundern. Brentano aber «hüt die soziale Frage in seinem (bisher
unveröffentlichten) Ethik-Kolleg ausführlich behandelt und sein
Bruder Luio Brentano, der «sich um die Klärung der Beziehungen
zwischen Ethik und Volkswirtschaft bemüht hat», galt zu seiner
Zeit als der «bestgehasste Kathedersozialist». Es ist hochinteressant,
zu verfolgen, wie das Denken eines Manne von solchen Qualitäten
— unbewusst — soziologisch (um nicht zu sagen: politisch)
dirigiert wird.

Wichtiger erscheint mir jedoch, welche Wege das bewusste
Denken Brentanos eingeschlagen hat. um die Hypothese seiner
Gotteslehre zu stützen. Hat er doch schon in seiner Habilitationsschrift

sen wir erkennen, dass die Kirche in den politischen Kämpfen
zwar auf die eine oder die andere Seite treten konnte,
niemals aber auf die Seite derer, die die bestehende
Gesellschaftsordnung grundlegend im Sinne einer auf dem
Gemeineigentum beruhenden umändern wollten. Ein Martin Luther
fand die Unterstützung der deutschen Fürsten, weil seine
Lehre, seine Reformation der Romkirche zugleich im Interesse

dieser deutschen Fürsten lag. Luther war es, der diesen
Fürsten im Kampfe gegen die aufständischen, ausgebeuteten
und unterdrückten Bauern seine wertvolle Hilfe angedeihen
liess. Er war der beste und blutigste Propagandist des
grausamsten Bauernmordens. — Als die Tahoriten nicht nur die
kirchliche, sondern auch die soziale Ordnung von Grund auf
ändern wollten, wurden sie von der einheitlichen Front des
katholischen und des hussitischen Adels niedergeworfen. Die
sozialen Bande erwiesen sich stärker als die religiösen. Die
Kirche stand immer zu den Mächtigen der Welt, das ist im
Deutschland des Dritten Reiches trotz der Kirchenkonflikte
nicht anders.

Gerade in Deutschland ist die Gefahr gross, dass man die
reaktionäre Rolle der Kirche übersieht, weil Organe dieser
Kirche von der gleichen Gestapo verfolgt werden, von den

gleichen Gerichten eingekerkert werden, wie andere
Antifaschisten. Selbstverständlich ist im Kampfe gegen Hitler jeder
Bundesgenosse recht und mag es Beizebub oder mögen es die
Diener Gottes sein. Notwendig ist nur nicht, hinter jedem
zeitweiligen und oftmals unfreiwilligen Bundesgenossen einen
zuverlässigen Freund zu sehen. Notwendig ist weiterhin,
zugunsten dieses oft sehr zweifelhaften Bundesgenossen nicht
alle Prinzipien und Grundsätze über Bord zu werfen, oder eine

Anbiederungstaktik zu verfolgen (wie die Komunisten), die
ausser erfolglos nur lächerlich wirken muss. Klar, eindeutig
und ehrlich gilt es vielmehr zu sagen, was trennt und was
verbindet. Die Freidenker waren und sind Vorkämpfer der
Toleranz und der Geistesfreiheit. Sie haben diese Prinzipien
gegenüber dem Gesinnungsterror der braunen Rassemenschen.
Sie kämpfen darum auch für die Glaubensfreiheit der Katholiken

und Protestanten, obwohl sie deren Glauben bekämpfen.

Was ist Religion?
Mit dieser Frage befasst sich Univ.-Prof. Dr. Leonhard

Franz (Prag) in einem informativen Aufsatz, der in der
Zeitschrift -'Forschungen und Fortschritte» erschienen ist; seine
Untersuchungen erstrecken sich nicht auf die psychologischen
Wurzeln der Religion, sondern bezwecken nur, den Begriff

die These vertreten: «Die wahre Methode der Philosophie ist keine
andere als die der Naturwissenschaft.» Darnach darf man also wohl
an eine philosophische Hypothese die gleichen Ansprüche stellen
wie an eine naturwissenschaftliche Hypothese. Diese muss vor
allem heuristischen*) Wert besitzen. Ausserdem muss sie in formaler
Hinsicht zwei Hauptforderungen entsprechen: 1. sie darf keinen
Widerspruch in sich enthalten und 2. es darf aus ihr in Verbindung

mit bereits bekannten Wahrheiten niemals etwas Falsches
folgen.

Es scheint mir, dass die Annahme eines Gottes diesen
Forderungen nicht entspricht. Schon das Werden widerspricht dem abso-

*) Archimedes soll das berühmte, nach ihm benannte
physikalische Gesetz gefunden haben, als er im Bade war. Der König
Hiero hatte ihm die Aufgabe gestellt, zu prüfen, ob seine Krone
wirklich so viel Gold und Silber enthalte, wie er dein Arbeiter zur
Verfügung gestellt hatte. Die Aufgabe ist nur zu lösen, wenn es

gelingt, das spezifische Gewicht der Legierung (Metallmischung)
festzustellen. Dies ermöglicht das archimedische Prinzip, welches
besagt, dass ein Körper im Wasser so viel an seinem Gewicht
verliert, wie das Gewicht der von ihm verdrängten Wassermenge
beträgt. Als Archimedes im Bade diesen scheinbaren Gewichtsverlust
am eigenen Körper verspürte, erkannte er sofort die Tragweite
seiner Entdeckung und er lief mit dem Rufe «Heureka» (ich habe
gefunden) nach Hause. Man bezeichnet daher jede Methode oder
Annahme als «heuristisch», welche es gestattet, neue Wahrheiten zu
finden.



4 DER FREI DENKER Nr. 1

«Religion» möglichst eindeutig und umfassend zu definieren.
Die Theologen wollen natürlich nur den Glauben an einen
persönlichen Gott als religiös gelten lassen, um sich dadurch
vom «Aberglauben» zu distanzieren. Jeder unvoreingenommene

Beurteiler muss jedoch erkennen, dass in allen
«Kulturreligionen» noch zahlreiche Ueberreste vergangener
Aberglaubensformen enthalten sind. Mit Recht hat schon Wilhelm
Wundt in seiner «Völkerpsychologie» darauf hingewiesen, dass

im Christentum sämtliche religiösen Vorstellungen der
Vergangenheit (Totemismus, Fetischismus, Zauberglaube etc.)
anzutreffen sind.

Ferner darf man nicht vergessen, welche Rolle das
symbolische Denken in der Religion spielt. Es kommt nicht darauf

an, was die als «heilig» verehrten Dinge in Wirklichkeit
sind, sondern welcher Sinn ihnen von den Gläubigen
unterschoben wird. Darum kann man auch mit einem Talmudisten
nicht polemisieren, weil dieser immer die Rückendeckung hat:
die Worte der Bibel oder des Talmuds seien nicht wörtlich
zu nehmen, sondern haben nebenbei noch einen geheimen
(symbolischen) Sinn. (Bekanntlich suchen die Kabbalisten
diesen geheimen Sinn durch die Zahlenwerte der einzelnen
Buchstaben zu ergründen.)

Darum hat Prof. Franz sehr recht, wenn er — im Gegensatz

zu Leopold von Schröder — auch dem Totemismus
religiösen Charakter zuerkennt. Denn es kommt nicht auf das
reale Objekt des Glaubens an (Pflanze oder Tier), sondern
was der Gläubige in dieses Objekt hinein geheimnist (z. B.

einen Ahnengeist). So gelangt Prof. Franz zu einer erweiterten

Definition, die auch wir Freidenker akzeptieren können:
«Religion ist der Glaube an Wesen, Mächte oder Kräfte, die
jenseits der empirisch-logischen Erkenntnissphäre des
Menschen angenommen werden, die man als heilig empfindet,
denen gegenüber man das Gefühl der Abhängigkeit hat und
von denen man glaubt, dass man sie durch bestimmte Handlungen

zur Erfüllung von Wünschen bringen kann». (Es wird nur
der Deutlichkeit halber zweckmässig sein, in dieser Definition

das Wörtchen «man» durch «der Gläubige» zu ersetzen.)
In ähnlichem Sinne habe ich selbst schon vor Jahren als'

Kennzeichen der Religion bezeichnet: «Der Glaube an eine
Ueberwelt, mit der sich der Gläubige durch gewisse
Zeremonien in Verbindung zu setzen wähnt.» (Die Wunscherfüllung

halte ich mehr für ein seelisches Motiv als ein Kriterium
der Religion.) In den primitiven Religionen überwiegen die
Zeremonien, in den vergeistigten Formen der Religion spielt
die Ueberwelt die Hauptrolle, wobei philosophische Erwägungen

— Abrundung des Weltbildes — in den Vordergrund tre¬

ten. In diesem Sinne ist auch die These des Jesuitenpaters
Przywara zu verstehen: «Alle Philosophie ist säkularisierte
(verweltlichte) Theologie.»

Allerdings wird durch meine vereinfachte Definition der
Okkultismus nicht ausgeschaltet, aber ich glaube, dass sich
der Okkultismus von der Religion in engerem Sinne wirklich
nicht abgrenzen lässt und umgekehrt, die Religion vom
Okkultismus, schon gar nicht. Im übrigen kommt es uns Freidenkern

weniger auf eine Definition der Religion als darauf an,
die inneren Triebfedern aufzudecken, die zu religiösem
Empfinden und mystischem Denken führen.

Hier muss uns Psychologie und Soziologie beraten. Mit
dem Appell an den blossen Verstand werden wir nicht weit
kommen, denn die Menschen sind im allgemeinen nur zum
geringsten Teil vernünftigen Erwägungen zugänglich und
selbst bei Verstandesmenschen sind gefühlsmässige Ueberreste

im Unterbewusstsein wirksam. Die Freidenkerbewegung

muss diesem Umstand Rechnung tragen, will sie nicht
auf einen toten Punkt gelangen. Mit einer Definition ist wenig
getan; es gilt, den seelischen Mechanismus des Menschen zu

durchleuchten, damit wir erkennen, was ihn für religiöse
Vorstellungen empfänglich macht. In diesem Sinne ist für uns
Freidenker die Fragestellung «Was ist Religion?» noch immer
höchst aktuell. Th. Hartwig.

Zur Psychologie des Priesterzölibats.
Im medizinischen Verlag von Hans Huber (Bern) ist kürzlich

ein Buch erschienen, das auch unsere Aufmerksamkeit
verdient: «Die psychische Impotenz» von Dr. Edmund Bergler,

Assistent am Wiener Psychoanalytischen Ambulatorium.
(147 Seiten, geb. Sfr. 7.50.)

Scheinbar handelt es sich bei dem Problem der Impotenz
nur um ein Sondergebiet der Sexual-Pathologie, in Wahrheit
greift diese Frage mit allen ihren Verästelungen tief in das

Privatleben der Menschen ein. Nur die herrschende
Sexualheuchelei sucht den Tatbestand zu verschleiern, wie der
Verfasser in der Einleitung konstatiert : «Die Häufigkeit der Po-

tenzstöruhgen in allen Schichten der Bevölkerung ist eine
tingeahnt grosse. Man lasse sich über diese Tatsache durch
das übliche männliche Bramarbasieren mit Casanova-Allüren
nicht täuschen: in keiner Lebenslage lügen die Männer so

konsequent wie beim Verschleiern der Potenzstörung.» Jedenfalls

steht objektiv fest, dass die Impotenz «in der Selbstmordstatistik

von Männern an zweiter Stelle rangiert, Glück und
Zufriedenheit vieler Ehen zerstört, Entscheidendes zum

Verluten Sein eines Gottes. Der Annahme der sittlichen Vollkommenheit
Gottes steht die Tatsache des Uebels in der Welt entgegen, was

auch Skrbensky feststellt. Und überdies: Jede Hypothese sucht doch
etwas zu erklären! Was in der Welt lässt sich denn eigentlich m i t
Gott besser erklären als ohne ihn?

Von einer «Erklärung» in wissenschaftlichem Sinne sprechen
J wir dann, wenn es gelingt, komplizierte Vorgänge auf einfache

zurückzuführen, Unbekanntes durch Bekanntes zu ersetzen (Maxwell),
Ungewohntes durch Gewohntes auszudrücken (Mach). Dies wird
ermöglicht durch den Vergleich der zu erforschenden Naturvorgänge
mit solchen Vorstellungen, die uns geläufig sind, z. B. in der Physik
durch die Wellentheorie des Lichtes oder in der Biologie durch
die Lehre von der natürlchen Auslese auf Grund eines allgemeinen
Daseinskampfes.

Niemals darf man aber etwas Unbekanntes durch etwas Unbe-
kanteres «erklären» wollen, wie dies etwa bei der Phlogiston-
Theorie der Fall war. So eine Phlogiston-Annahnie stellt auch die
Gott-Hypothese dar. Welchen heuristischen Wert soll übrigens die
Annahme eines göttlichen Wesens haben, da doch bekanntlich «bei
Gott alles möglich ist?» Und warum hält Brentano dennoch die
Existenz Gottes für «wahrscheinlich», wenn auch nicht für evident?
Es wäre eine dankenswerte Aufgabe, die Freidenker darüber
aufzuklären. Insbesondere dürfte es sich lohnen, den «werdenden Gott»
Brentanos einer freidenkerischen Analyse zu unterziehen.

Skrbenskv, der — wie aus seiner Broschüre hervorgeht — die
betreffende Materie beherrscht, wäre berufen, eine solche Arbeit zu
leisten. Er würde sich damit ein Verdienst um die Freidenkerbe¬

wegung erwerben. Denn wir haben uns nicht nur mit den
Argumenten unserer klerikalen Gegner auseinanderzusetzen, sondern
auch mit den Gedankengängen jener Intellektuellen, die es aus
irgend einem Grunde ablehnen, sich religionspolitisch zu betätigen
oder gar — wie Brentano — aus sozialen Erwägungen mit der
Volksreligion trotz manchen Bedenken philosophischer Natur
sympathisieren. T h. Hartwig.

Neuerscheinungen.
Nobs, Ernst: Die erzieherische Bedeutung der politischen Parteien.

35 Seiten, brosch. Fr. 1.25. Jean-Christoph Verlag, Zürich 1937.
Ritter, Hans: Politik und Moral. 38 Seiten, brosch. Fr 1.25. Jean-

Christoph-Verlag, Zürich 1937.
Francesco, Grete de: Die Macht des Charlatans. 257 Seiten, Fr. 9.70.

Verlag Benno Schwabe, Basel 1937.
Walter, Emil: Unser naturwissenschaftliches Weltbild. Sein Werden

vom Altertum bis zur Gegenwart. 247 Seiten mit 84 Abbildungen,

Fr. 9.20. Verlag Max Niehans, Zürich u. Leipzig 1938.
Matisse, Georges: La Philosophie de la nature. Vol. I: Identite du

monde et de la connaissance. — Collection: Bibliotheque de
la Philosophie contemporaine. 256 pages, Fr. 6.— ; Librairie
Felix Alcan, Paris.

Brehier, Emile: La Philosophie du moyen-äge. — Collection: L'Evo-
lution de l'humanite, 460 pages; brosch. ffr. 40. — (Schildert
den Streit zwischen Wissen und Glauben.)

Wir werden gelegentlich näher auf diese Werke zu sprechen
kommen.


	Literatur

