
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 12

Artikel: Religion, Gott und Moral nach Kant : (Schluss)

Autor: Seidel, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 12 DER FREIDENKER 93

Weise zu Erkenntnissen zu gelangen als ein beliebiger
«Rationalist»! — Die Verfahrensweisen, kraft deren wir Erkenntnisse

sammeln, sind ein- für. alle Male das Beobachten, das

sprachliche Fassen und das Verknüpfen von Beobachtungen,
das Schliessen u. ä. Auch der entschiedenste «Intuitionist»
verfügt über keine anderen Erkenntnismittel. Indessen, diese
Verfahrungsweisen bilden sich durch Erfahrung und Gewöhnung

häufig, zu einer derartigen Geschwindigkeit des Ablaufs
aus, dass die Einzelbeobachtungen so gut wie unbewusst werden.

Der Erkenntnisvorgang, an sich auch beruhend auf
Beobachtung usw., geht so schnell vor sich, dass man selbst den
Eindruck hat, gar nicht beobachtet zu haben, sondern
«unmittelbar» (intuitiv) zur Erkenntnis gelangt zu sein. Das
einfachste Beispiel davon bildet die Erkenntnis durch Schliessen
aus «Symptomen». Nehmen wir scherzeshalber an, jemand
habe die Erfahrung gemacht, alle rothaarigen Menschen .seien
hysterisch. Nun tritt er in einer Gesellschaft als «Menschenkenner»

auf. Es begegnet ihm da eine rothaarige Frau. Ohne
sie sonderlich zu beobachten, schliesst er aus dem Symptom
ihrer Haarfarbe auf Hysterie und beginnt mit einiger
Vorsicht und allgemeinen Wendungen ihr ein paar Eigenschaften

von «Hysterischen» auf den Kopf zuzusagen. Ist sie wirklich

«hysterisch» — und das kann ja der Fall sein! — so
rühmt man hernach die Intuitionskraft des Menschenkenners.
Ist sie es nicht, so werden trotzdem einige der behaupteten
Eigenschaften, ihr zukommen. Da man endlich Irrtümer in
solchen Fällen nachzusehen und nicht zu rechnen pflegt, bleibt
der Ruhm des «Intuitiven» meist unangetastet. In Wahrheit
hat er nichts anderes durchgeführt als jeder «Rationalist»
auch: Beobachten, Verknüpfen, Schliessen — nur sehr
geschwind, einigermassen unvorsichtig und vielleicht sogar
«unbewusst». Entsprechend diesem Scherzbeispiel und mit allerhand

Verfeinerungen und Vervielfältigungen — mit rasch
erfolgenden Beobachtungen in grösserer Anzahl, geschwinden
V erknüpfunsren und schnellen Schlüssen — lässt sich alle
«Intuition » auf die Erkenntnismittel des braven Rationalisten
zurückführen. Nur die besondere und allerdings erstaunliche
Schnelligkeit des Verfahrens erweckt den Anschein, als ob
andere Fähigkeiten, besondere Kräfte im Spiele seien. Will
man dieses Geschwindkönnen mit einem gewissen Wort
bezeichnen, so mag man den Ausdruck «Intuition» dafür
beibehalten: er ist nicht schlechter als irgend ein anderer. Dann
aibt es also «Intuition»; aber sie bedeutet keine andere Fähigkeit

als die. w.elche auch jeder Rationalist beansprucht und
beanspruchen darf!

Auf eine andere Ebene würden und könnten wir uns nun
begeben, wenn wir als fernere Wettbewerber der Ratio um
den Posten der «Leitkraft» im menschlichen Leben die Ethik,
die Philosophie, die Religionslehre betrachten wollten. Wir
hätten dann nicht andere menschliche Fähigkeiten zu beleuchten

und allenfalls auf allgemein bekannte zurückzuführen oder
grundsätzlich zu leugnen, sondern Rang, Wert und Autorität
gedanklicher Gebilde zu erörtern. Dies möge für diesmal
unterbleiben. Dass diesen Konstruktionen der Denkfähigkeit
keine höhere Autorität zukommt als der auf Beobachtung und
Schluss gestützten Ratio, dass ihnen überhaupt keine «Autorität»

zukommt, bedarf an dieser Stelle keines langwierigen
Nachweises.

Eins aber möge nun hervorgehoben sein. Aller Rationalismus

— alles «vernunftgemässe» Verfahren und alles Streben

danach — ist verwandt, ia eigentlich wesensgleich mit
«wissenschaftlichen» Verfahren und dem Streben nach diesem.
Wir haben den «gesunden Menschenverstand» als unzureichend,

den Instinkt als wesenlos, die Intuition als verkürzt-
rationalistisches Verfahren erkannt. Sie eignen sich insofern
ungenügend oder gar nicht als Leitkräfte für das
Menschengeschlecht. Moral. Ethik, Philosophie. Religion eignen sich
nicht, da ihnen Autorität mangelt, da sie lediglich Erfindungen

und Konstruktionen darstellen. Wissenschaft aber bedient

sich derselben Mittel wie der Rationalist: der Beobachtung,
Verknüpfung von Beobachtungen usw. Wissenschaft hat,
insoweit sie dies reinlich vollzieht, Autorität; sie ist unwider-
sprechbar.

Das mag übertrieben klingen. Es ist auch übertrieben.
Denn wie viele Worte umgreift nach dem Sprachgebrauch
auch das Wort Wissenschaft, was nach strengerer
Auffassung nicht dazu gehören möchte. Es gibt mangelhafte
Wissenschaft, die sich nicht auf Beobachtung stützt; man spricht
von Philosophie, sogar von Metaphysik als von Wissenschaften

usw. Gegenwärtig ist es unmöglich, allen scheinwissenschaftlichen

Betätigungen sprachlich das Kennwort «Wissenschaft»

vorzuenthalten. So sei hier nur abschliessend bemerkt,
dass Wissenschaft nur insofern dem Ideal des Rationalismus
entspricht und nur insoweit Autorität besitzt, wie sie dem
Vorbild und der Methode der wirksamsten, erfolgreichsten
und unwidersprechbarsten Wissenschaften folgt: das aber sind
die Physik und die ihr nebengeordneten Naturwissenschaften.
In diesem Sinne ist der moderne «Physikalismus» die Wis-
senschäftsauffassung, welche dem Rationalisten genugtut, das
Bestreben nach «Einheitswissenschaft» dasjenige, das dem
Wollen des Rationalisten entspricht.

Rationalismus und Pliysikalismus, Rationalismus und Ein-
heitswissenschaftsbewegung sind die nächsten Verwandten,
sind Früchte eines Zweiges am Baum des menschlichen
Wesens. Hans Herter.

Religion, Gott und Moral nach Kant.
Von Robert Seidel, Professor in Zürich.

(Schluss.)

Diese Ueberzeugung hat Kant nicht etwa erst 1797 in :

«Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft»
ausgesprochen, sondern schon 1781 in seinem Hauptwerke: «Kritik

der reinen Vernunft».
Hören wir Kant weiter über Gott, Religion und Pfaffentum!

Er schreibt:
«Alles, was ausser dem guten Lebenswandel der Mensch

noch zu tun können vermeint, um Gott wohlgefällig zu werden,

ist blosser Religionswahn und Afterdienst Gottes»
«Das Beten als ein innerer förmlicher Gottesdienst, und

dämm als Gnadenmittel gedacht, ist ein abergläubischer
Wahn, ein Fetischmachen» (Götzenmachen)

Das Pfaffentum ist also die Verfassung einer Kirche,
sofern in ihr ein Fetischdienst (Götzendienst) regiert.»

«Das Pfaffentum also würde überhaupt die usurpierte
(widerrechtlich ergriffene) Herrschaft der Geistlichkeit über
die Gemüter sein.»

«Was die weltliche, oberste Macht nicht kann, das kann
doch die geistliche: nämlich selbst das Denken zu verbieten
und wirklich auch zu hindern»

Wer Augen hat zu lesen, der lese diese trefflichen, klaren
und freien Sätze des grossen Denkers Kant nicht nur
einmal! Sie richten sich gegen den damaligen Hauptfeind der
Volksbefreiung, gegen das Kirchen- und Pfaffentum, welches
das Denken verbietet und verhindert, und damit den Geist
lötet.

Der «Intrigante Pfafe» Wöllner hatte ganz recht, den in
«Bigamie lebenden König, der den Herrn Jesus sah und oft
Stunden sass und weinte»*), auf Kant zu hetzen, dass er ihm
Bestrafung wegen seiner Schriften androhte und. das öffentliche

Reden und Schreiben über Religion verbot.
Die Religion der Vernunft, Sittlichkeit und Freiheit Kants

war wahrlich keine Stütze der weltlichen und geistlichen
Despotie oder des Pfaffentums, und sie kann es auch heute nicht
sein.

Wer das Denken verbietet und hindert, der ist der grösste

*) Borländer: Immanuel Kants Leben. Philosophische Bibliothek,

Band 126. Leipzig 1920. Felix Meiner.



94 DER FREIDENKER Nr. 12

Feind der Freiheit, er sei auch, wer er sei: Eine Kirche, ein
Diktator oder eine Partei.

* **
Nach dem Tode dieses Königs 1797 veröffentlichte Kant

wieder ein grosses Werk : «Metaphysische Anfangsgründe der
Tugendlehre».

Darin wird die Moral wieder nicht mit Gott und Religion
begründet, sondern wieder mit den sozialpolitischen Bedürfnissen

des Menschen, mit seinem Wesen, seiher Vernunft,
seiner Freiheit und Würde, seiner wechselseitigen
Hilfsbedürftigkeit, Achtung, Freundschaft und Liebe. Da steht wieder

geschrieben einfach, klar und bestimmt:
«Die Religionslehre, als Lehre der Pflichten gegen Gott,

liegt ausserhalb der Grenzen der reinen Moralphilosophie »

«Ein moralischer Katechismus kann aus der gemeinen
Menschenvernunft entwickelt werden.»

Diese prächtige moralphilosophische Schrift Kants schliesst
mit folgenden Gedanken:

1. In der Ethik sind uns nur die moralischen Verhältnisse
des Menschen gegen den Menschen begreiflich.

2. Was für ein moralisches Verhältnis zwischen Gott und
dem Menschen besteht, — das ist für uns schlechterdings
unbegreiflich.

3. Die Ethik kann nicht über die Grenzen der Menschenpflichten

gegen sich selbst und andere Menschen erweitert

und nicht auf Gott ausgedehnt werden.
Wir danken Dir, Du grosser Kant, für Deine rein menschlich

und nicht theologisch-religiös begründete Tugendlehre.
Sie ist für unsere konfessionslose Volksschule ein dringendes
Bedürfnis, und sie wurde von der Zürcher Lehrerschaft schon

im Jahre 1902 an der Schulsynode in Wetzikon gefordert,
damit «die öffentlichen Schulen von den Angehörigen aller
Bekenntnisse ohne Beeinträchtigung ihrer Glaubens- und
Gewissensfreiheit besucht werden können», wie es Artikel 27

unserer Bumdsverfassung von 1874 vorschreibt.
Für diese dogmenlose, rein menschlich-gute Sittenlehre

haben wir immer gekämpft und werden wir weiter kämpfen.
Ihr gehört die Zukunft; sie ist die Ethik eines demokratischen
und konfessionell neutralen Staates und eines Volkes, das

ein Volk von Brüdern und Schwestern sein will und soll.
Wir brauchen aber nicht nur ein einigendes, heiligendes

Band für unsere Volksgemeinschaft, sondern auch für einen

Völkerbund. Dieses heilige Band ist eine Moral der
gegenseitigen Rechte und Pflichten der Menschen und Völker. Sie

komme!

Oberrichter Alfred Müller, Luzern.
Schon wieder ist unsere Ortsgruppe von einem Todesfall

betroffen worden. Alfred Müller, Oberrichter in Luzern,
einer der Gründer unserer Ortsgruppe und langjähriges
Mitglied, ist gestorben.

Ihm erwies am 7. Oktober im Krematorium Luzern eine
zahlreiche Trauergemeinde — darunter einige Mitglieder
unserer Ortsgruppe — die letzte Ehre. Die «Luzerner Neuesten
Nachrichten» schreiben über den Verstorbenen u. a. folgendes

: 1

«Ein als Mensch, hoher Richter und Freund gleich
zuverlässiger Charakter, ein Mann von vielseitigster gründlichster
Bildung und tiefem Wissen und ein Beamter, dessen Leben
in treuester Pflichterfüllung im Dienste der Rechtspflege
bestand, ist nicht mehr unter uns. Nach langem, mit grosser
Geduld ertragenem Leiden ist Oberrichter Alfr. Müller dessen
Geist fast bis zur letzten Stunde ungetrübt durchhielt,
dahingeschieden. Ungefähr vor Jahresfrist hatte der Verstorbene
mitten aus seiner obergerichtlichen Tätigkeit heraus sich
einer schweren Magenoperation zu unterziehen, die er gut

überstand. Leider konnte dann ein längerer Aufenthalt in
Locarno und ein Sommeraufenthalt im Eigental die erhoffte
gänzliche Genesung nicht mehr erbringen.

Oberrichter Alfr. Müller war der Sohn eines Arztes; er
wurde in Knutwil geboren. Sein Vater, ein vielbeschäftigter
Landarzt, starb viel zu früh an den Folgen einer
Blinddarmentzündung. Der junge Alfred war gar zu bald auf eigene
Füsse gestellt. Schon früh zeigten sich bei dem intelligenten
Knaben besondere Wünsche für Musik und die Schönen Künste.

Nach Absolvierung von Gymnasialstudien in Engelberg
und Luzern entschloss sich Alfr. Müller, Rechtswissenschaft
zu studieren. Die Universitätsstadt München mit ihren
Anregungen für gute Musik, Theater und auch für die bildenden
Künste liinterliess bei dem jungen Studenten Eindrücke, die
für das ganze Leben blieben.»

Seine juristischen Studien schloss er in der Schweiz ab.
Sowohl als Anwalt wie in amtlichen Stellungen erwarb er
sich grosses Ansehen, wofür am besten seine im Jahre 1918

erfolgte Wahl ins luzernische Obergericht zeugt.

«Alfred Müller verfügte auch über eine gewandte Feder.
In jungen Jahren, als er noch Anwalt war, redigierte er eine
Zeitlang die freisinnige Wochenzeitung «Der Eidgenosse» und
liess auch sonst seine Stimme vernehmen, wenn es für Recht
und Gerechtigkeit ging.»

Eindrucksvoll waren die Worte, die ein Kollege am Sarge
des Verstorbenen sprach. Den Ausklang der Gedenkrede
möchte ich im «Freidenker» festhalten:

«WiF nehmen Abschied von dem Juristen und Richter,
aber besonders nahe geht es vielen unter uns, dass wir künftig

den lieben Menschen vermissen müssen. Es war nie seine
Sache, hervorzutreten und sich wichtig zu machen, aber sein
interessevolles Verständnis reichte weit über den Kreis seines

Berufes hinaus. Mit freiem Sinne würdigte er die
Menschen und die Dinge und suchte der Wahrheit zu dienen,
wie sie vor seiner Erkenntnis erschien. Er war ein Kenner
der Literatur und Kunst und ein Freund der Künstler, der
es nicht bei' blossen Worten bewenden liess, sondern ihre
Bestrebungen unterstützte bis an die Grenzen seines Vermögens.

Seine grosse Liebe war die Musik, die herrliche. —
So sahen wir ihn auch in den späteren Jahren, in jugendlich-
heiterer Aufgeschlossenheit gegenüber allem Schönen dieser
Erde. «Homo sum». Als dann die langen und schweren Leiden

kamen, ertrug er sie mit Starkmut. und sein Geist blieb
wach bis zum letzten Hauche seines Lebens.»

Als Mitglied unserer Ortsgruppe war Alfred Müller in
den letzten Jahren nicht mehr besonders aktiv. Als wir während

den Wirren des Weltkrieges an die Gründung der
Ortsgruppe herantraten, war und blieb er neben Dr. Franz
Bucher-Heller der einzige Intellektuelle, der den Mut zur
Förderung und Unterstützung des Freidenkertums aufbrachte.
Als zeitweiliger Leiter unserer Ortsgruppe half er uns über
die ertsen Schwierigkeiten hinweg. Nach seiner im Jahre
1918 erfolgten Wahl zumvOberrichter legte er sich, wohl im
Bewusstsein seines schweren Standpunktes als Mitglied des
höchsten kantonalen Gerichtes, die ihm nötig scheinende
Reserve auf. Immerhin konnte nie ein Zweifel darüber
aufkommen, dass Alfred Müller trotz vieler Anfeindungen Freigeist

war. Seine Erklärung zur Konfessionslosigkeit. seine
über zwei Jahrzehnte dauernde treue Mitgliedschaft bei unserer

Ortsgruppe sind unzweideutige Zeugnisse für seine innere
Verbundenheit mit uns und unseren Zielen. Um so grösser
war für uns die Ueberraschung und um so schwerer die
Enttäuschung, als wir feststellen müssten. dass an der Trauerfeier

trotz letztwilliger schriftlicher Verfügung des Verstorbenen

auf eine nichtkirchliche Bestattungsart von den Testa-
mentsvollsreckern ein protestantischer Pfarrer zur Mitwirkung
veranlasst wurde, dessen Worte wir nicht in Einklang zu
bringen vermochten mit der freigeistigen Lebensanschauung
und dem Weltbild Alfred Müllers. Eine Einsprache unserer-


	Religion, Gott und Moral nach Kant : (Schluss)

