
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 12

Artikel: Rationalismus

Autor: Herter, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


92 DER FRE I DENKER Nr. 12

die der Besitz in den totalitären Staaten bringen muss,
stehen in keinem Verhältnis zu jenen Opfern, die die demokratischen

Staaten zu leisten hätten, um ihren Bestand zu sichern.
Aber nur wenn die' Demokratie diese Opfer bringe, gelinge
es ihr, dem Nationalsozialismus zu widerstehen. Hoffentlich
ringt sich diese Ansicht auch in der Schweiz durch. Das ist
der Wunsch aller vom Ausland unabhängigen Demokraten.

Leox.

Rationalismus-
Wörter mit den Endsilben -ismus deuten vielfach zugleich

auf einen Sachverhalt und auf ein Bestreben oder eine
Bewegung hin.. So bezeichnen wir mit «Rationalismus» sowohl
den Sachverhalt, dass wir Menschen «rational» — vemunftgemäss

— verfahren, denken, wirken, uns organisieren können,

wie auch das Bestreben, dies ständig und wirklich zu
tun.

Was aber heisst das: «rational verfahren»? Die einfache
Wendung ins Deutsche («vemunftgemäss» verfahren) besagt
begrifflich wenig. Auf die «Vernunft» berufen sich auch
solche, die keineswegs «Rationalisten» sind und durchaus
nicht rational verfahren, z. B. Vertreter religiöser Denkweisen

und Verhaltensarten, indem sie etwa die «göttliche
Vernunft» als Richtinstanz für die Zielsicherheit und Berechtigung

ihres Tuns anrufen.
Es lohnt sich eine kurze Betrachtung derjenigen anderen

Leitkräfte, welche im Leben der Menschen mit dem Anspruch
auf Vorherrschaft über Denken, Handeln, Wirken etc.
auftreten. Da leben etliche, welche vermeinen, der «gesunde
Menschenverstand» solle regieren, und mehr bedürfe es nicht.
Nun, er soll auch regieren! Damit ist der Rationalist an sich
einverstanden. Er lehnt mit dem Verfechter des gesunden
Menschenverstandes alles Verstiegene, alle Verkünstelung des
Denkens, alle Verbildung des Wesens ab. Jedoch: es bedarf
eines Mehr über den gesunden Menschenverstand hinaus; es
bedarf einer Vervielfältigung und Verfeinerung, einer Schärfung

uhd Läuterang, einer Erweiterung und Bereicherung
unseres «gesunden» Instrumentes, um alle Aufgaben des
Menschengeschlechtes zielgerecht in Angriff nehmen zu können.
Das Vorbild für diese Verbesserung des Mittels stellen etwa
die mechanischen Instrumente dar. Sehen wir z. B. als eine
hohe Aufgabe die Beherrschung der Naturkräfte an, als Weg
zu ihrer Lösung das genaue Beobachten, so bedienen wir uns
zwar des gesunden Menschenverstandes, indem wir nicht
etwa am hellichten Tage Sternbeobachtungen vornehmen, son-

Als das Neue Testament seine jetzige Form annahm, gab
es noch keinen einzigen Christen, der über eine weltliche Macht
verfügt hätte. Als die Christen jedoch unter Kaiser Konstantin in
die Regierung eintraten, benahmen sie sich, wie sich jede Regierung

der Welt benimmt: das heisst, sie hielten an der Macht fest
und wandten soviel Gewalt an, wie ihren Zwecken dienstbar war.

Wenn wir die Anzahl von Religionskriegen in Betracht ziehen,
die ein Jahrtausend hindurch Europa in ein Beinhaus verwandelten,

so können wir getrost behaupten, dass auf jedes von der Sow-
jetrevolution in Russland geopferte Leben hunderttausend Leben
kommen, die im Namen des sanften und demütigen Jesus vernichtet

worden sind.
Es handelt sich hier um ein Problem, das nicht in einer

Generation, ja nicht einmal in einem Jahrhundert gelöst werden kann,
wir bleiben daher bei unserer Frage, wie das Neue Testament
literarisch zu bewerten ist. Es wird allgemein angenommen, dass
kein einziges anderes Werk auf die Menschheit einen derart grossen

Einfluss ausgeübt hat. ünd dies, obwohl diese Literatur reine,
unverfälschte Propaganda ist: in den Evangelien, in der
Apostelgeschichte, in den Episteln und in der Offenbarung, — nirgends
finden wir auch nur eine einzige Zeile, die nicht bewusste und
beabsichtigte Propaganda wäre.iiiiiiiiiiiiijiiiii i i

Freidenker, kauft vor allem die Werke unserer
schweizerischen Verleger. Das Schweizerbuch kaufen heisst Arbeit schaffen.

¦

dem dies auf die Nacht verschieben. Aber wir erweitern
unser Instrumentarium — das Auge — durch das Fernrohr.
Gegenüber kleinen Beobachtungsgegenständen verschärfen
wir es durch das Mikroskop. Und solches geschieht tausendfältig.

Nicht nur mechanische Hilfsmittel, sondern auch das

Hilfsmittel der Logik, der Mathematik u. a. müssen in den

Dienst des «gesunden Menschenverstandes» treten, um ihm
zum Ziele zu verhelfen.

1

Andere stellen der Ratio den menschlichen «Instinkt»
gegenüber. Namentlich Friedrich Nietzsche hat gegenüber dem
Rationalismus des Verderbers Sokrates Würde, Wert und

Wirkung des «ungebrochenen» Instinkts für das Menschenleben

betont. Häufig wird auch dem rationalen Wesen des

Mannes das instinktgeleitete des Weibes gegenübergestellt.
Diese gesamte Anschauung leidet grundsätzlich an der völligen

Verschwommenheit, ja Unbrauchbarkeit des Wortes
«Instinkt». Zu Nietzsches Zeit noch eine Art Tagesschlagwort,
noch in der Naturwissenschaft gebräuchlich, ist es seither dem

Sprachgebrauch entfremdet worden. Der Grund dafür dürfte
im wesentlichen sein, dass es lediglich ein Lückenbüsser war.
Verhaltensarten, die man früher weder auf die angeborene
Ausrüstung des Menschenkindes mit Reaktionsformen noch
auf spätere Gewöhnungen zu beziehen wusste und die doch

einen zielgerechten und sinnvollen Eindruck machten, führte
man auf die eigens hierfür erfundene Kraft des Instinktes
zurück. Das war ein herzlich bequemes Verfahren : zu
irgendwelchen Erscheinungen oder Vorgängen einfach eine besondere,

verursachende Kraft als «Erklärung» hinzuzudichten. In
Wahrheit ist selbstverständlich auf diese Art nicht das

Geringste zu «erklären». Wollten wir allgemein so verfahren,
so würde unser Weltbild schliesslich aus Tausenden von
Vorgängen und ebensoviel hinzuersonnenen «Kräften» bestehen,
aber jeder Vereinheitlichung und Gesetzmässigkeit entbehren.
Je durchdringender die Wissenschaft das menschliche (und
auch das tierische) Wesen wirklich erforscht, um so weiter
tritt ein blosser Notbegriff wie «Instinkt» in den Hintergrund.
Zur Erklärung unseres Verhaltens hat er niemals beigetragen.

Eine grosse Rolle in der Erörterung des Menschwesens
spielt ferner der Begriff der «Intuition». Die Behauptung
"eht dabin, eine geeignete Lehrkraft für unser Denken und
Treiben sei nicht die Ratio, sondern die «n'ntuitio», das

«innere», ungedankliche Anschauen und «Verstehen» der
anderen Menschen und der Ereignisse und Vorgänge in der
Welt. Nun ist dieses Stichwort freilich nicht so sinnleer wie
das Wort «Instinkt«. Man kann allenfalls darunter etwas
verstehen. Aber keineswegs eine geheimnisvolle, mit unergründlichen

Fähigkeiten der Person verknüpfte Kraft, auf andere

Ohne Mittel keine Macht!
Denket an den Pressefonds!
Postcheckkonto der F.V.S., VIII 26.074, Zürich.

THOMAS MANN: Vom zukünftigen Sieg der Demokratie. Sonderheft
der Zeitschrift «Mass und Wert». 45 Seiten. Fr. 2.20. Verlag
Oprecht, Zürich.
Von Thomas Mann erschien soeben im Verlag Oprecht in

Zürich eine Broschüre «Vom zukünftigen Sieg der Demokratie»,
die erweiterte Form eines Vortrages, den der Verfasser im Frühjahr

1938 in fünfzehn Städten der Vereinigten Staaten von Amerika
hielt. Der Widerhall, den der Vortrag in Amerika fand, war so

stark, dass Thomas Mann den Aufforderungen, ihn in gedruckter
Form einer grösseren Oeffentlichkeit zugänglich zu machen, Folge
leistete.

Es sind jetzt anderthalb Jahre her, dass Thomas Mann in
seinem «Briefwechsel mit dem Dekan der Universität Bonn», der in
Broschürenform im gleichen Verlag erschien, zu den politischen
Fragen der Zeit Stellung nahm, und dieser kurze Brief hat stärker

an das Gewissen der Welt gepocht als viele dicke Bände. Heute
bekennt Thomas Mann seinen festen Glauben an den Endsieg der
Demokratie, und er gibt dem Begriff «Demokratie» den weitesten
und menschlich höchsten Sinn. Seine Worte sind eine Mahnung
und ein Appell, den keiner überhören darf.



Nr. 12 DER FREIDENKER 93

Weise zu Erkenntnissen zu gelangen als ein beliebiger
«Rationalist»! — Die Verfahrensweisen, kraft deren wir Erkenntnisse

sammeln, sind ein- für. alle Male das Beobachten, das

sprachliche Fassen und das Verknüpfen von Beobachtungen,
das Schliessen u. ä. Auch der entschiedenste «Intuitionist»
verfügt über keine anderen Erkenntnismittel. Indessen, diese
Verfahrungsweisen bilden sich durch Erfahrung und Gewöhnung

häufig, zu einer derartigen Geschwindigkeit des Ablaufs
aus, dass die Einzelbeobachtungen so gut wie unbewusst werden.

Der Erkenntnisvorgang, an sich auch beruhend auf
Beobachtung usw., geht so schnell vor sich, dass man selbst den
Eindruck hat, gar nicht beobachtet zu haben, sondern
«unmittelbar» (intuitiv) zur Erkenntnis gelangt zu sein. Das
einfachste Beispiel davon bildet die Erkenntnis durch Schliessen
aus «Symptomen». Nehmen wir scherzeshalber an, jemand
habe die Erfahrung gemacht, alle rothaarigen Menschen .seien
hysterisch. Nun tritt er in einer Gesellschaft als «Menschenkenner»

auf. Es begegnet ihm da eine rothaarige Frau. Ohne
sie sonderlich zu beobachten, schliesst er aus dem Symptom
ihrer Haarfarbe auf Hysterie und beginnt mit einiger
Vorsicht und allgemeinen Wendungen ihr ein paar Eigenschaften

von «Hysterischen» auf den Kopf zuzusagen. Ist sie wirklich

«hysterisch» — und das kann ja der Fall sein! — so
rühmt man hernach die Intuitionskraft des Menschenkenners.
Ist sie es nicht, so werden trotzdem einige der behaupteten
Eigenschaften, ihr zukommen. Da man endlich Irrtümer in
solchen Fällen nachzusehen und nicht zu rechnen pflegt, bleibt
der Ruhm des «Intuitiven» meist unangetastet. In Wahrheit
hat er nichts anderes durchgeführt als jeder «Rationalist»
auch: Beobachten, Verknüpfen, Schliessen — nur sehr
geschwind, einigermassen unvorsichtig und vielleicht sogar
«unbewusst». Entsprechend diesem Scherzbeispiel und mit allerhand

Verfeinerungen und Vervielfältigungen — mit rasch
erfolgenden Beobachtungen in grösserer Anzahl, geschwinden
V erknüpfunsren und schnellen Schlüssen — lässt sich alle
«Intuition » auf die Erkenntnismittel des braven Rationalisten
zurückführen. Nur die besondere und allerdings erstaunliche
Schnelligkeit des Verfahrens erweckt den Anschein, als ob
andere Fähigkeiten, besondere Kräfte im Spiele seien. Will
man dieses Geschwindkönnen mit einem gewissen Wort
bezeichnen, so mag man den Ausdruck «Intuition» dafür
beibehalten: er ist nicht schlechter als irgend ein anderer. Dann
aibt es also «Intuition»; aber sie bedeutet keine andere Fähigkeit

als die. w.elche auch jeder Rationalist beansprucht und
beanspruchen darf!

Auf eine andere Ebene würden und könnten wir uns nun
begeben, wenn wir als fernere Wettbewerber der Ratio um
den Posten der «Leitkraft» im menschlichen Leben die Ethik,
die Philosophie, die Religionslehre betrachten wollten. Wir
hätten dann nicht andere menschliche Fähigkeiten zu beleuchten

und allenfalls auf allgemein bekannte zurückzuführen oder
grundsätzlich zu leugnen, sondern Rang, Wert und Autorität
gedanklicher Gebilde zu erörtern. Dies möge für diesmal
unterbleiben. Dass diesen Konstruktionen der Denkfähigkeit
keine höhere Autorität zukommt als der auf Beobachtung und
Schluss gestützten Ratio, dass ihnen überhaupt keine «Autorität»

zukommt, bedarf an dieser Stelle keines langwierigen
Nachweises.

Eins aber möge nun hervorgehoben sein. Aller Rationalismus

— alles «vernunftgemässe» Verfahren und alles Streben

danach — ist verwandt, ia eigentlich wesensgleich mit
«wissenschaftlichen» Verfahren und dem Streben nach diesem.
Wir haben den «gesunden Menschenverstand» als unzureichend,

den Instinkt als wesenlos, die Intuition als verkürzt-
rationalistisches Verfahren erkannt. Sie eignen sich insofern
ungenügend oder gar nicht als Leitkräfte für das
Menschengeschlecht. Moral. Ethik, Philosophie. Religion eignen sich
nicht, da ihnen Autorität mangelt, da sie lediglich Erfindungen

und Konstruktionen darstellen. Wissenschaft aber bedient

sich derselben Mittel wie der Rationalist: der Beobachtung,
Verknüpfung von Beobachtungen usw. Wissenschaft hat,
insoweit sie dies reinlich vollzieht, Autorität; sie ist unwider-
sprechbar.

Das mag übertrieben klingen. Es ist auch übertrieben.
Denn wie viele Worte umgreift nach dem Sprachgebrauch
auch das Wort Wissenschaft, was nach strengerer
Auffassung nicht dazu gehören möchte. Es gibt mangelhafte
Wissenschaft, die sich nicht auf Beobachtung stützt; man spricht
von Philosophie, sogar von Metaphysik als von Wissenschaften

usw. Gegenwärtig ist es unmöglich, allen scheinwissenschaftlichen

Betätigungen sprachlich das Kennwort «Wissenschaft»

vorzuenthalten. So sei hier nur abschliessend bemerkt,
dass Wissenschaft nur insofern dem Ideal des Rationalismus
entspricht und nur insoweit Autorität besitzt, wie sie dem
Vorbild und der Methode der wirksamsten, erfolgreichsten
und unwidersprechbarsten Wissenschaften folgt: das aber sind
die Physik und die ihr nebengeordneten Naturwissenschaften.
In diesem Sinne ist der moderne «Physikalismus» die Wis-
senschäftsauffassung, welche dem Rationalisten genugtut, das
Bestreben nach «Einheitswissenschaft» dasjenige, das dem
Wollen des Rationalisten entspricht.

Rationalismus und Pliysikalismus, Rationalismus und Ein-
heitswissenschaftsbewegung sind die nächsten Verwandten,
sind Früchte eines Zweiges am Baum des menschlichen
Wesens. Hans Herter.

Religion, Gott und Moral nach Kant.
Von Robert Seidel, Professor in Zürich.

(Schluss.)

Diese Ueberzeugung hat Kant nicht etwa erst 1797 in :

«Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft»
ausgesprochen, sondern schon 1781 in seinem Hauptwerke: «Kritik

der reinen Vernunft».
Hören wir Kant weiter über Gott, Religion und Pfaffentum!

Er schreibt:
«Alles, was ausser dem guten Lebenswandel der Mensch

noch zu tun können vermeint, um Gott wohlgefällig zu werden,

ist blosser Religionswahn und Afterdienst Gottes»
«Das Beten als ein innerer förmlicher Gottesdienst, und

dämm als Gnadenmittel gedacht, ist ein abergläubischer
Wahn, ein Fetischmachen» (Götzenmachen)

Das Pfaffentum ist also die Verfassung einer Kirche,
sofern in ihr ein Fetischdienst (Götzendienst) regiert.»

«Das Pfaffentum also würde überhaupt die usurpierte
(widerrechtlich ergriffene) Herrschaft der Geistlichkeit über
die Gemüter sein.»

«Was die weltliche, oberste Macht nicht kann, das kann
doch die geistliche: nämlich selbst das Denken zu verbieten
und wirklich auch zu hindern»

Wer Augen hat zu lesen, der lese diese trefflichen, klaren
und freien Sätze des grossen Denkers Kant nicht nur
einmal! Sie richten sich gegen den damaligen Hauptfeind der
Volksbefreiung, gegen das Kirchen- und Pfaffentum, welches
das Denken verbietet und verhindert, und damit den Geist
lötet.

Der «Intrigante Pfafe» Wöllner hatte ganz recht, den in
«Bigamie lebenden König, der den Herrn Jesus sah und oft
Stunden sass und weinte»*), auf Kant zu hetzen, dass er ihm
Bestrafung wegen seiner Schriften androhte und. das öffentliche

Reden und Schreiben über Religion verbot.
Die Religion der Vernunft, Sittlichkeit und Freiheit Kants

war wahrlich keine Stütze der weltlichen und geistlichen
Despotie oder des Pfaffentums, und sie kann es auch heute nicht
sein.

Wer das Denken verbietet und hindert, der ist der grösste

*) Borländer: Immanuel Kants Leben. Philosophische Bibliothek,

Band 126. Leipzig 1920. Felix Meiner.


	Rationalismus

