
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 7

Artikel: Wir wiederholen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 DER FREIDENKER Nr. 7

Dass der Katholizismus gegen das neue Srafgesetz-
buch ist, ist ein Beweis, dass es gegenüber
der heutigen Ordnung ein Fortschritt
bedeutet.

Deshalb stimmen wir für das neue
Strafgesetzbuch.

bevorzugt er den ganz und gar ungräflichen Bauernkittel.
(Auch hier mag übrigens der innere Protest gegen seine
Gattin mitgespielt haben.)

Doch Ruhe findet er auch bei Gott nicht und er geht
seinen Leidensweg bis zum bitteren Ende: In der Nacht auf
den 28. Oktober 1910 begibt er sich heimlich auf die Pilgerschaft,

um — fern von Jasnaja Poljana zu sterben. In der
kleinen, entlegenen Eisenbahnhaltestelle Astapowo — jetzt
heisst sie ihm zu Ehren: Lew Tolstoj — in der
Dienstwohnung des Stationsvorstehers verbringt er die letzten
7 Tage seines so reichen und doch so unglücklichen Lebens.
Es war wie ein Selbstmord, der — wie dies bei vielen
Menschen, die den Freitod wählen — ein unbewusstes Rache-
motiv enthielt. Die richtige Lösung zu finden, war dem Dichter,

der fremde Schicksale psychologisch zu durchleuchten
vermochte, versagt. Goethe wusste, dass nur «im Herzen, das
sich selber kennt» jene freundlich brennende Lampe
entzündet werden kann, von der die «enge Zelle» unseres
Daseins erhellt wird. Tolstoj kannte sein eigenes Herz nicht; er
grübelt immer wieder darüber, wo eigentlich der Fehler
liegt, aber er findet ihn nicht. Einmal schreibt er voll
Verzweiflung an seinen Bruder (1876), dass ihn nichts mehr
freue und dass ihm wohl «nichts übrig bleibt als, zu
sterben». Dann folgt der Aufschrei: «Aber vielleicht habe ich
irgendetwas übersehen, etwas nicht begriffen Ich spürte,
irgendwo habe ich einen Fehler gemacht.» Er grübelt vergebens;

die innere Zensur hindert ihn daran, den Fehler zu
entdecken. So resigniert er schliesslich, ohne zu ahnen, dass
auch seine Resignation der gleichen Quelle entstammt wie
das quälende Schuldgefühl, das ihm, dem einst so frohen und
unbeschwerten, also religionslosen Menschen, mystischen
Ideen zugänglich macht. Er sucht Trost bei Gott (Symbol des

Vaters), aber das Uebel sitzt dort, wo auch die Suggestion
der eintönigsten Gebete versagt. Nur im ersten Stadium der
Resignation erhofft der Suchende in der religiösen Hingabe
eine Erleichterung seiner seelischen Qualen. Das hat Tolstoj
in den «Aufzeichnungen eines Irren» selbst dargestellt.

Dieses erste Stadium genügt jedoch der Kirche, um ihren
Apparat spielen zu lassen; sie weiss genau, welche Bedeutung

der Sexualhemmung als religionsbildende Kraft
zukommt und welche Gefahr ihr selbst droht, wenn die
Erkenntnisse der Psychoanalyse praktisch verwertet würden.
Leider hat die Freidenkerbewegung bisher dieser Frage
noch nicht die erforderliche Aufmerksamkeit zugewendet und
so wird es auch weiterhin noch viele Erdenpilger geben, die
— so wie Tolstoj — den Weg zu Gott finden, ohne zu ahnen,
welche Kraft eigentlich ihren «religiösen Bedürfnissen»
zugrunde liegt.

Th. Hartwig.

Wir wiederholen,
was schon ein griechischer Spötter sagte:
«Ob den Planeten Sterngötter innewohnen und sie lenken,
ist fraglich; wenn es aber zutrifft, — dass es dann ihrer
unwürdig wäre, sich um ein Pack wie die Menschheil zu
bekümmern, das ist gewiss!»

Der Missbrauch mit Gottfried Keller.
Was ein Theologe als wahr empfindet, das muss
falsch sein. Nietzsche.

Am 12. Juni sprach am Radio in einer protestantischen
Predigt Herr A. Custer, Pfarrer an der Predigerkirche in
Zürich, auch von Gottfried Keller, unserem schweizerischen
Volks- und Nationaldichter, indem er aus dem 3. Kapitel des
autobiographischen Romans von Keller «Der grüne Heinrich»
die nachfolgende Stelle rezitierte, die sich auf das Dach der
Predigerkirche bezieht, das der zweijährige Gottfriedli vom
Estrichfenster seines Geburtshauses aus über die Dächer der
Nachbarhäuser emporragen sah.

«Seine gegen Westen gekehrte grosse Fläche war für
meine Augen ein unermessliches Feld, auf welchem sie mit
immer neuer Lust ruhten, wenn die letzten Strahlen der
Sonne es beschienen, und diese schiefe, rotglühende Ebene
über der dunklen Stadt war für mich recht eigentlich das,
was die Phantasie sonst unter seligen Auen oder Gefilden
versteht. Auf diesem Dache stand ein schlankes, nadelspitzes
Türmchen, in welchem eine kleine Glocke hing und auf dessen

Spitze sich ein glänzender goldener Hahn drehte. Wenn
in der Dämmerung das Glöckchen läutete, so sprach meine
Mutter von Gott und lehrte mich beten. Ich fragte: was ist
Gott? Ist es ein Mann? und sie antwortete: Nein, Gott ist
ein Geist!»

Es ist klar, dass Herr Pfarrer Custer mit diesem Zitat
den guten Gottfried Keller für seine Predigt ausgenützt hat,
ihn quasi für seine christliche Predigt als eine gute Figur
hinstellte, mit der Staat zu machen sei und ihn als guten
Christen darstellen wollte, was er bekanntlich nicht war.

Es ist nicht anzunehmen, dass Herr Pfarrer Custer nur
gerade diese Stelle aus Gottfried Kellers «grünen Heinrich»
gelesen habe, die er zitierte. Wenn er aber weiter gelesen
hätte, so hätte er folgendes gefunden:

«Das Kirchendach versank nach und nach in grauem
Schatten, das Licht klomm an dem Türmchen hinauf, bis es

zuletzt nur noch auf dem goldenen Wetterhahne funkelte.
und eines Abends fand ich mich plötzlich des bestimmten
Glaubens, dass dieser Hahn Gott sei. Er spielte auch eine
unbestimmte Rolle der Anwesenheit in den kleinen
Kindergebeten, welche ich mit vielem Vergnügen herzusagen wusste.
Als ich aber einst ein Bilderbuch bekam, in dem ein prächtig

gefärbter Tiger abgebildet war, ging meine Vorstellung
von Gott allmählich auf diesen über und wenn der Name
Gottes genannt wurde, so schwebte mir erst der glänzende
Vogel und nachher der schöne Tiger vor.»

Dass Gottfried Keller in diesen Ausführungen im «Grünen

Heinrich» nur zeigen wollte, wie sich bei ihm langsam der

Begriff «Gott» bildete, der aber nie sein Wesen und Leben

bestimmte, sondern dem er schon zur Zeit seiner Konfirmation

sehr kühl gegenüberstand, sollte ein Leser und Kenner
Gottfried Kellers wissen, auch der Pfarrer an der Predigerkirche.

Als Gottfried Keller zu Weihnachten 1835 als 16jäh-

riger Knabe in der Predigerkirche in Zürich konfirmiert
wurde, fühlte er sich bei dem feierlichen Vorgange nicht

zum frömmsten aufgelegt. Der ernste Jüngling, der sich

mehr als hundert andere redlich mit seinen Glaubensbemühen

zurechtzusetzen trachtete, war allem dogmatischen Kirchentum

abgeneigt, die Sünden- und Bluttheologie war ihm
zuwider. Sein Verhältnis zu Gott und Unsterblichkeit bildet
ein Hauptthema im «Grünen Heinrich» und wird die stehende

Frage, die seine Freunde immer wieder an ihn richten*).
In den Jahren 1848/49 hat Gottfried Keller als Dreissig

jähriger in Heidelberg den Atheisten Ludwig Feuerbach

gehört, der ihn zu seiner Weltanschauung gewonnen hat. Feuer-
hach hat Keller in seinem Denken so stark beeinflusst, dass

Gottfried Keller fortan dem Materialismus angehörte. Gott

*) Jakob Baechtold, Gottfried Kellers Leben. Kl. Ausg., pag. '29.


	Wir wiederholen

