
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 7

Artikel: Leo Tolstojs Weg zu Gott

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 DER FREIDENKER Nr. 7

und protestantisch-kirchliche Hierarchie. Dabei wissen wir
wohl und sind uns dessen immer bewusst, dass wahre Freiheit

die Rechte des Nächsten respektiert.
Im Prophetenstädtchen Brugg statteten wir dem Vindo-

nissa-Museum einen Besuch ab, nachdem die Basler
Gesinnungsfreunde Zuzug aus Zürich, Bern, Biel und andern Orten
erhalten hatten. Herr Direktor Dr. Simonett erklärte die
topographischen Verhältnisse, die den Römern die Anlage eines

Waffenplatzes empfehlenswert erscheinen liessen. An Hand
zahlreicher Funde und Pläne von Ausgrabungen liess sich
das Tun und Treiben, Ernährung und Erholung der Einwohner

der Militärstadt Vindonissa feststellen. Anschliessend
folgte ein Besuch des Amphitheaters, wo sich die römische
Soldateska belustigte, und am selben Vormittag wurde, so

paradox dies klingen mag, die schönste frühgotische Kirche
der Schweiz in Königsfelden besichtigt. Herr Direktor Simonett

wusste die prachtvollen Kirchenfenster anziehend zu
erklären. Alle gingen mit dem Wunsche von dünnen, es möchten

diese Kunstwerke, auch wenn sie im Bilde geistig überholte

Dinge umrahmten, erhalten werden. Der erhebende
gothische Stil der einstigen Stätte des blinden Glaubens und
die wundervollen Farben der Kirchenfenster werden noch
oft im Geiste vor unsere Augen treten. "Neben Sarkophag und
Grabsteinen leisten sich einzig zwei Rohrsessel für den Pförtner

Gesellschaft in dem verlassenen grossen Räume. Sie halten

Wache vor der Gruft, in der einst die Königinnen Elisabeth

und Agnes und der Herzog Leopold ruhten, der von
Arnold von Winkelried zur grossen Retirade von Sempacii
genötigt wurde.

Nach dem Mittagessen erwiesen wir, höflich wie die
Gottlosen nun einmal sind, dem Stammschloss der Habsburger
die letzte Ehre, obschon sich von Königsfelden nach der
Stammburg manche Intrigue zum Nachteil der Schweiz spann.
Staunend standen wir im Rittersaal vor der Büste von Kaiser
Franz Joseph, als wäre zwischen heute und seinem Hinschiede
schon ein Jahrhundert verflossen.

Sic transit gloria mundi (so vergeht die Herrlichkeit der
Welt) könnte über Vindonissa, Königsfelden und Habsburg
stehen. Alles, was bloss auf materieller Macht und geistiger
Knechtschaft beruht, muss zusammenbrechen, auch wenn der
Potentat im Norden gleich tausend Jahre Bestehen prophezeit.

Im Anblick des schönen Aaretales gelobten wir, der
geistigen Freiheit überhaupt und der geistigen Verteidigung der
schweizerischen Demokratie weiterhin unsere Kräfte zu
widmen. Serrez les rangs!

Wir danken Herrn Dr. Simonett für die leicht fassliche

Führung durch Museum und Kirche sowie den Veranstaltern
der Zusammenkunft, den Gesinnungsfreunden Friedrich und
Werber in Basel; wir danken auch für den Besuch des

Zentralpräsidenten und des Verfassers der Erinnerungen an «Moses

oder Darwin», dem Gesinnungsfreund Akert aus Bern,
dessen Augen aus ehrwürdigem weissen Haupte noch sprühten

wie in der Sturm- und Drangperiode in Zürich vor vierzig
Jahren. Eugen Traber, Basel.

Leo Tolstojs Weg zu Gott.
Um zu verstehen, warum der alternde Tolstoj des Trostes

der Religion bedurfte, genügt es nicht, seine «Beichte» zu
lesen. Denn dieses Bekenntnis bildet nur den Schlusstein einer
Entwicklung, deren Etappen am deutlichsten durch die
Selbstdarstellungen im «Teufel» und in der «Kreutzersonate»
gekennzeichnet sind. Von keinem Dichter gilt das bekannte
lbsen-Worl vom «Gerichtstaghalten über sich selbst» so sehr
wie von Tolstoj. Was er seinem Tagebuch nicht anzuvertrauen

wagte, das finden wir in kaum verhüllter Form in
seinen Werken, deren Wirkung vielleicht gerade deshalb so

nachhaltig ist. Jeder Leser fühlt sich im Innersten berührt
von der geradezu selbstquälerischen Grübelsucht des Dichters,

dem gegeben war «zu sagen, was wir leiden».
Diese Leiden, obwohl seelischer Natur, sind vielfach auf

äussere Umstände zurückzuführen. Insbesondere wird das

Gegenüberstehen von Mann und Frau durch die bestehenden
gesellschaftlichen Verhältnisse vergiftet, die sich in jener
heuchlerischen Moral auswirken, deren Anwalt die Kirche
ist. Sie ist es, die den Kampf gegen die natürliche Sexualität
in den Mittelpunkt ihrer Bestrebungen stellt; von ihrem
Standpunkt aus übrigens mit Recht, denn unterdrückte
Sexualität wirkt religionsbildend, wie das Beispiel Tolstojs
deutlich zeigt. Sein Leben und Schaffen ist geradezu
gekennzeichnet durch unbefriedigte Sexualität und er ist an diesem
inneren Konflikt auch zugrunde gegangen.

Seine Gattin war frigid (gefühlskalt), er selbst aber naturhaft

liebesbedürftig, wie etwa Goethe. Während dieser
jedoch, seinem gesunden Instinkt folgend und allen
Standesrücksichten trotzend, einen «Betthasen» — wie die Frau Rat
ihre Schwiegertochter bezeichnete — ehelichte, brach Tolstoj
das ihn beglückende Liebesverhältnis mit der Bäuerin Aksinja
ab und heiratete ein Mädchen aus der sogenannten «guten»
Gesellschaft. Diese Fehlentscheidung ist zweifellos auf
tieferliegende psychische Ursachen zurückzuführen, wahrschein-

«Lcbt Gott noch?»
Haben Sie das Buch «Lebt Gott noch?» von Dr. Leo

Blum schon in Ihrem Bücherschränke?
Wenn nicht, so schalten Sie es sich an! Es gehört in die Bücherei
eines Freidenkers und ist, gut broschiert, 550seitig, zum billigen

Preis von Fr. 3.— bei der Literaturstelle in Zürich zu haben.
(Adresse und Postcheckkonto der Literaturstelle finden Sie auf der
letzten Seite dieses Blattes.)

Vermischtes.
Die Heiligsprechungen.

«V a t i k a n s t a d t 17. April, ag. (Havas.) In der St. Peterskirche

fand am Ostermorgen die feierliche Heiligsprechung des
polnischen Jesuiten Andreas Bobola, des italienischen Mönchs Giovanni
Leonardi, des Gründers der Kongregation der Muttergotteskleriker,
und des spanischen Franziskanerpaters Salvatore da Horta statt, die
alle im 16. Jahrhundert lebten. Zur Feier hatte sich eine gewaltige

Pilgermenge von etwa 50,000 Personen eingefunden. Auch die
Mitglieder des diplomatischen Korps waren zugegen. Der Papst
wurde auf der Sedia gestatoria feierlich in die Basilika getragen
und empfing die Reverenz der Mitglieder des Heiligen Kollegiums
sowie der zahlreichen Erzbischöfe und Bischöfe, fTevor er auf dem
Thronsessel Platz nahm. Dann begann sofort die Heiligsprechungs-
Zeremonie. An den Papst wurde die Aufforderung gerichtet, die
Heiligsprechung der drei Seligen vorzunehmen. Der Papst sprach
dann die vorgeschriebenen Worte und stimmte das Tedeum an.

Hierauf wurde ein feierliches Hochamt gehalten und schliesslich
erteilte der Papst von der äussern Loggia der Peterskirche aus Urbi
et Orbi, der Stadt Rom und dem ganzen Weltkreis, den
päpstlichen Segen. Die Menge jubelte dem Papst zu, der sich dam.
zurückzog.»

Die katholische Kirche zählt damit drei Heilige mehr! Die
Heiligsprechung am laufenden Band haben wir letztes Jahr schon
illustriert. Eine feierliche Heiligsprechung, zu der sich! angeblich
50,000 Pilger eingefunden haben sollen. Was tuts! an Schaulustigen
hat es nie gefehlt und wir gehen wohl mit der katholischen Kirche
einig, wenn wir uns über diese «Gläubigen» keine Illusionen
machen. Die Grundsatz- und Glaubenstreue dieser Katholiken haben
wir an anderer Stelle dargetan (z. B. jener Innitzer!), so dass wir
uns weiteren Kommentaren enthalten können. Was nützt schon
dieser, dem Weltkreis gespendeter Segen «Urbi et Orbi»?? Jeder
Leser mag sich die Antwort selbst geben. Mit Zaubersprüchen, hinter

denen nicht einmal eine Ueberzeugungstreue steht, ist nichts
getan. Taten möchte die Welt sehen, Taten, nicht Zaubersprüche.
Wenn sich der Papst und mit ihm das «Vaterland» des Herrn Wiek
auf den Jubel etwas einbilden sollten, so erinnern wir sie schüchtern

an den frenetischen Beifall, den Hitler bei seinem Einzug in
Oesterreich erntete. Ein Beifall, in den sich der kardinalerzbischöf-
liche Jubel in jenen des Pöbels michte! Der Zauber verglimmt, so
wie die Zaubersprüche verhallen und selbst drei neue Heilige
vermögen die Peterspfennige nicht mehr zu mehren. Das Gebaren
Innitzers und seiner bischöflichen Trabanten hat in der Welt seine
Wirkung getan! P.



Nr. 7 DER FREIDENKER 53

lieh auf eine Mutterbindung Tolstojs, die dadurch verstärkt
war, weil seine Mutter frühzeitig starb; er war damals erst.

2 Jahre alt und in seiner ungestillten Sehnsucht .nach Mutterliebe

schmiegte er sich als Kind an jede Frau an, die in
ihrem Gehaben etwas Mütterliches an sich hatte.

Wir wissen lieute aus der psychoanalytischen Forschung,
dass solche Menschen infolge ihrer Mutterbindung an gewissen

Sexualhemmungen leiden, wodurch ihr Ehelebeu von
vorneherein ungünstig beeinflusst wird. Welchen traurigen
Verlauf Tolstojs Ehe mit Sofia Andrejewna (Sonja) genommen

hat, kann in einem kürzlich in deutscher Sprache
erschienenen Buch von Kallinikow «Leo Tolstoi, die Tragödie
seiner Ehe? nachgelesen werden. (Die deutsche Ausgabe
wurde von W. E. Groeger besorgt imd ist im Verlag Julius
Kittls Nachf., Mährisch-Ostrau, erschienen.) Eine innere
Stimme warnte Tolstoj vor dieser Heirat und noch am
Hochzeitstage wollte er zurücktreten. Doch vermutlich wäre jede
standesgemässe Ehe unglücklich verlaufen.

Das letzte Kapitel des Buches trägt die Ueberschrift
«Genialer Wahnsinn? und schildert, wie der alternde, in sich

zusammengebrochene Dichter religiösen Wahnideen zuzuneigen

beginnt. Es sind die inneren Schuldgefühle, auch sich
selbst gegenüber, die sich auf solche Weise in sein Bewusstsein

drängen. Der junge, lebensfreudige Tolstoj kennt noch
nicht derartige Anwandlungen, sondern umfasst in spino-
zistischem Allnaturgefühl Welt und Leben; besonderes
Verständnis bringt er primitiven Menschen und Kindern entr
gegen. Religiöse Anwandlungen tauchen erst auf, als sich
infolge des dauernden sexuellen Unbefriedigtseins körperliche
Beschwerden (Kopfschmerzen, übermässiger Blutandrang etc.)
einstellen. Es erscheint lieute unfassbar, dass die damaligen
Aerzte den naheliegenden Zusammenhang nicht erkannten.
Dass Tolstoj selbst seinem eigentlichen Leiden verständnislos

gegenüberstand, ist erklärlich; es gehört mit zum
Krankheitsbild des Neurotikers, dass er die eigenen Symptome
falsch deutet: die innere Zensur gestattet nicht die
Entlarvung des Unterbewusstseins. Hätte Tolstoj die Ursache
seiner Leiden erkannt, so hätte er, trotz allen moralischen
Bedenken, das Liebesverhältnis mit der Bäuerin Aksinja wieder

aufgenommen, beziehungsweise die Trennung von seiner
Gattin vollzogen.

Gerade diesen natürlichen Ausweg verrammelt er sich mit
religiösen Bedenken, worüber seine Abhandlung «Lasterhafte
Genüsse» hinreichend Aufschluss gibt. Er wettert darin gegen
Alkohol, Tabak und vor allem gegen die Fleischeslust. In
einem eigenen Kapitel «Von den Beziehungen der Geschlechter

zueinander»» proklamiert er urchristliche, asketische
Grundsätze, deren Verfall er hauptsächlich der schönen Li-
ieratur zur Last legt: «Die Schuld an all dem Uebel fällt zum
grössten Teil den Romanschreibern und Dichtern zu, welche
den Angelegenheiten der Liebe eine Wichtigkeit verleihen, die
sie sie nicht verdienen, und welche dadurch, dass sie die
schlimmsten Verirrungen idealisieren, die delikatesten und
eindruckfähigsten Naturen irreführen.»

Zu solcher «Irreführung» hat aber Tolstoj selbst wesentlich

beigetragen, besonders durch seinen Roman «Anna
Karenina», und es klingt wie ein Widerruf, wenn er nun in
der erwähnten Abhandlung bussfertig erklärt: «Ein Christ
kann die geschlechtlichen Beziehungen nicht anders ansehen,
als für eine Abweichung von der Lehre Christi, eine wirkliche

Sünden (Der einst gesunde Tolstoj hätte offenbar nur
den Geschlechtsverkehr ohne Liebe als Sünde gegen die Natur

empfunden.) Die Mutterbindung verrät sich in seiner
krankhaft überspitzten Forderung, «dass es Pflicht der
Unverheirateten ist gegen alle Frauen dieselbe Zurückhaltung

zu beobachten, wie gegen ihre Mutter oder ihre
Schwester».

Der alternde, durch seine Ehe schwer enttäuschte Tolstoj
spricht sogar von «vergeblichen physischen Bedürfnissen».

Womit natürlich nicht die Tatsache aus der Welt zu schaffen
ist, dass er selbst diese Bedürfnisse einst in reichlichem
Masse befriedigt und überdies eine erkleckliche Anzahl Kinder

in die Welt gesetzt hat. Inwieweit der letztere Umstand
auf seine Eifersucht zurückzuführen war, bleibe dahingestellt.
In einem Roman der russischen Emigrantin Alexandra
Rachnanowa («Tragödie einer Liebe.»), der ebenfalls die Ehe
des Dichters behandelt, wird Tolstoj beschuldigt, dass er nicht
nur auf etwa auftauchende männliche Rivalen eifersüchtig
war — z. B. auf einen Jugendfreund seiner Frau (Poliwanow)

— sondern seine Frau auch an der freien Betätigung
persönlicher Neigungen hinderte; so sträubte er sich z. B.

dagegen, dass sie sich der Musik widme («Kreutzersonate»!).
Der bitterste Vorwurf gegen Tolstoj bezieht sich aber darauf,
dass er als Bräutigam — 34 Jahre alt — seiner künftigen
Gattin (damals ein unberührtes, unerfahrenes Ding von 18

Jahren!) sein Tagebuch zu lesen gab, in welchem alle seine
Liebschaften gewissenhaft verzeichnet waren. Das ist keine
Wahrheitsliebe mehr, sondern unbewusster — aus der M|ut-

terbindung entspringender — Trieb, das Mädchen seiner
Wahl zu kränken. Ueberdies sucht er seine Frau seelisch zu
modeln und als ihm dies nicht gelingt, sorgt er 1— unbewusst
— für ihre Isolierung: sie kommt aus den Schwangerschaften
gar nicht mehr heraus.

Der sexuell unbefriedigte Tolstoj hingegen wird ein
richtiger Gottsucher; er findet sogar eine verstandesmässige
Begründung für seinen neugebackenen Gottesglauben. (Alle
Neurotiker suchen für ihre Zwangsvorstellungen rationale
Erklärungen, oft seltsamster Art.) Der ehemals so glaubenskritische

Tolstoj sucht sich vor seiner Vernunft zu rechtfertigen:
In der «Beichte» erklärt er, dass das Leben an sich keinen
Sinn habe, wenn es kein höheres Prinzip (Gott) geben würde.
(Man versteht: Solange Tolstoj bei der Bäuerin Aksinja sein
Liebesglück fand, da hatte das Leben noch einen Sinn für
ihn. Erst als er in seiner Ehe die «Tragödie des Schlafzimmers»

qualvoll erlebte, verzweifelte er an dem Sinn des
Lebens überhaupt, nämlich seines Ehelebens).

Die Kette schliesst sich: Tolstoj wird religiös. Schuldgefühle

treiben ihn in «Buss' und Reu'». Mit der Kirche will
er allerdings nichts zu tun haben. (Hier scheint übrigens
auch ein unbewusster innerer Protest gegen seine Gattin
vorzuliegen, die streng kirchengläubig war; sie betet, er aber
«findet alle religiösen Zeremonien lächerlich». Schon als
Verlobter erklärt er: «Sonja, auch an Gott glaube ich nicht! Ich
soll zur Beichte gehen vor der Hochzeit, und ich habe keinen
Funken von Glauben!» Nun aber macht er einen scharfen
Unterschied zwischen Religion und Kirche.) In der erwähnten

Abhandlung «Lasterhafte Genüsse» beschäftigt er sich
im Schlusskapitel mit der Frage «Kirche und Staat». Dort
heisst es unter deutlicher Anspielung auf den Missbrauch
der Religion zu politischen Zwecken und auf die staatserhaltende

Rolle der Kirche: «Die Weihe der Staatsgewalt durch
das Christentum ist eine Gottlosigkeit, ja mehr noch als eine
Gottlosigkeit: sie ist der Ruin des Christentums selbst.» Der
religiöse Gedanke an sich wird ihm jedoch zur «Beziehung
des Menschen zu Gott» und zum «verborgenen Zweck des
menschlichen Lebens» überhaupt.

So ist es denn nicht verwunderlich, dass Tolstoj schliesslich

— zum grossen Leidwesen seiner Frau — aus der
rechtgläubigen Kirche ausgeschlossen wurde. Er ist ein richtiger
Sektierer und seine von der Kirchenlehre abweichenden
religiösen Anschauungen lassen sich aus der eigenartigen
Mentalität des russischen Bauern ableiten, worauf schon Lenin
mit Recht hingewiesen hat. Aber diese soziologische Deutung
reicht im Falle Tolstojs nicht aus; seine Wandlung vom
Spötter zum Gottsucher findet ihre psychologische Erklärung
erst dann, wenn man seine unbefriedigte Sexualität als
treibende Kraft erkennt. Er fühlt sich zu den Bauern — will
sagen: zur Bäuerin Aksinja — hingezogen und als Kleidung



54 DER FREIDENKER Nr. 7

Dass der Katholizismus gegen das neue Srafgesetz-
buch ist, ist ein Beweis, dass es gegenüber
der heutigen Ordnung ein Fortschritt
bedeutet.

Deshalb stimmen wir für das neue
Strafgesetzbuch.

bevorzugt er den ganz und gar ungräflichen Bauernkittel.
(Auch hier mag übrigens der innere Protest gegen seine
Gattin mitgespielt haben.)

Doch Ruhe findet er auch bei Gott nicht und er geht
seinen Leidensweg bis zum bitteren Ende: In der Nacht auf
den 28. Oktober 1910 begibt er sich heimlich auf die Pilgerschaft,

um — fern von Jasnaja Poljana zu sterben. In der
kleinen, entlegenen Eisenbahnhaltestelle Astapowo — jetzt
heisst sie ihm zu Ehren: Lew Tolstoj — in der
Dienstwohnung des Stationsvorstehers verbringt er die letzten
7 Tage seines so reichen und doch so unglücklichen Lebens.
Es war wie ein Selbstmord, der — wie dies bei vielen
Menschen, die den Freitod wählen — ein unbewusstes Rache-
motiv enthielt. Die richtige Lösung zu finden, war dem Dichter,

der fremde Schicksale psychologisch zu durchleuchten
vermochte, versagt. Goethe wusste, dass nur «im Herzen, das
sich selber kennt» jene freundlich brennende Lampe
entzündet werden kann, von der die «enge Zelle» unseres
Daseins erhellt wird. Tolstoj kannte sein eigenes Herz nicht; er
grübelt immer wieder darüber, wo eigentlich der Fehler
liegt, aber er findet ihn nicht. Einmal schreibt er voll
Verzweiflung an seinen Bruder (1876), dass ihn nichts mehr
freue und dass ihm wohl «nichts übrig bleibt als, zu
sterben». Dann folgt der Aufschrei: «Aber vielleicht habe ich
irgendetwas übersehen, etwas nicht begriffen Ich spürte,
irgendwo habe ich einen Fehler gemacht.» Er grübelt vergebens;

die innere Zensur hindert ihn daran, den Fehler zu
entdecken. So resigniert er schliesslich, ohne zu ahnen, dass
auch seine Resignation der gleichen Quelle entstammt wie
das quälende Schuldgefühl, das ihm, dem einst so frohen und
unbeschwerten, also religionslosen Menschen, mystischen
Ideen zugänglich macht. Er sucht Trost bei Gott (Symbol des

Vaters), aber das Uebel sitzt dort, wo auch die Suggestion
der eintönigsten Gebete versagt. Nur im ersten Stadium der
Resignation erhofft der Suchende in der religiösen Hingabe
eine Erleichterung seiner seelischen Qualen. Das hat Tolstoj
in den «Aufzeichnungen eines Irren» selbst dargestellt.

Dieses erste Stadium genügt jedoch der Kirche, um ihren
Apparat spielen zu lassen; sie weiss genau, welche Bedeutung

der Sexualhemmung als religionsbildende Kraft
zukommt und welche Gefahr ihr selbst droht, wenn die
Erkenntnisse der Psychoanalyse praktisch verwertet würden.
Leider hat die Freidenkerbewegung bisher dieser Frage
noch nicht die erforderliche Aufmerksamkeit zugewendet und
so wird es auch weiterhin noch viele Erdenpilger geben, die
— so wie Tolstoj — den Weg zu Gott finden, ohne zu ahnen,
welche Kraft eigentlich ihren «religiösen Bedürfnissen»
zugrunde liegt.

Th. Hartwig.

Wir wiederholen,
was schon ein griechischer Spötter sagte:
«Ob den Planeten Sterngötter innewohnen und sie lenken,
ist fraglich; wenn es aber zutrifft, — dass es dann ihrer
unwürdig wäre, sich um ein Pack wie die Menschheil zu
bekümmern, das ist gewiss!»

Der Missbrauch mit Gottfried Keller.
Was ein Theologe als wahr empfindet, das muss
falsch sein. Nietzsche.

Am 12. Juni sprach am Radio in einer protestantischen
Predigt Herr A. Custer, Pfarrer an der Predigerkirche in
Zürich, auch von Gottfried Keller, unserem schweizerischen
Volks- und Nationaldichter, indem er aus dem 3. Kapitel des
autobiographischen Romans von Keller «Der grüne Heinrich»
die nachfolgende Stelle rezitierte, die sich auf das Dach der
Predigerkirche bezieht, das der zweijährige Gottfriedli vom
Estrichfenster seines Geburtshauses aus über die Dächer der
Nachbarhäuser emporragen sah.

«Seine gegen Westen gekehrte grosse Fläche war für
meine Augen ein unermessliches Feld, auf welchem sie mit
immer neuer Lust ruhten, wenn die letzten Strahlen der
Sonne es beschienen, und diese schiefe, rotglühende Ebene
über der dunklen Stadt war für mich recht eigentlich das,
was die Phantasie sonst unter seligen Auen oder Gefilden
versteht. Auf diesem Dache stand ein schlankes, nadelspitzes
Türmchen, in welchem eine kleine Glocke hing und auf dessen

Spitze sich ein glänzender goldener Hahn drehte. Wenn
in der Dämmerung das Glöckchen läutete, so sprach meine
Mutter von Gott und lehrte mich beten. Ich fragte: was ist
Gott? Ist es ein Mann? und sie antwortete: Nein, Gott ist
ein Geist!»

Es ist klar, dass Herr Pfarrer Custer mit diesem Zitat
den guten Gottfried Keller für seine Predigt ausgenützt hat,
ihn quasi für seine christliche Predigt als eine gute Figur
hinstellte, mit der Staat zu machen sei und ihn als guten
Christen darstellen wollte, was er bekanntlich nicht war.

Es ist nicht anzunehmen, dass Herr Pfarrer Custer nur
gerade diese Stelle aus Gottfried Kellers «grünen Heinrich»
gelesen habe, die er zitierte. Wenn er aber weiter gelesen
hätte, so hätte er folgendes gefunden:

«Das Kirchendach versank nach und nach in grauem
Schatten, das Licht klomm an dem Türmchen hinauf, bis es

zuletzt nur noch auf dem goldenen Wetterhahne funkelte.
und eines Abends fand ich mich plötzlich des bestimmten
Glaubens, dass dieser Hahn Gott sei. Er spielte auch eine
unbestimmte Rolle der Anwesenheit in den kleinen
Kindergebeten, welche ich mit vielem Vergnügen herzusagen wusste.
Als ich aber einst ein Bilderbuch bekam, in dem ein prächtig

gefärbter Tiger abgebildet war, ging meine Vorstellung
von Gott allmählich auf diesen über und wenn der Name
Gottes genannt wurde, so schwebte mir erst der glänzende
Vogel und nachher der schöne Tiger vor.»

Dass Gottfried Keller in diesen Ausführungen im «Grünen

Heinrich» nur zeigen wollte, wie sich bei ihm langsam der

Begriff «Gott» bildete, der aber nie sein Wesen und Leben

bestimmte, sondern dem er schon zur Zeit seiner Konfirmation

sehr kühl gegenüberstand, sollte ein Leser und Kenner
Gottfried Kellers wissen, auch der Pfarrer an der Predigerkirche.

Als Gottfried Keller zu Weihnachten 1835 als 16jäh-

riger Knabe in der Predigerkirche in Zürich konfirmiert
wurde, fühlte er sich bei dem feierlichen Vorgange nicht

zum frömmsten aufgelegt. Der ernste Jüngling, der sich

mehr als hundert andere redlich mit seinen Glaubensbemühen

zurechtzusetzen trachtete, war allem dogmatischen Kirchentum

abgeneigt, die Sünden- und Bluttheologie war ihm
zuwider. Sein Verhältnis zu Gott und Unsterblichkeit bildet
ein Hauptthema im «Grünen Heinrich» und wird die stehende

Frage, die seine Freunde immer wieder an ihn richten*).
In den Jahren 1848/49 hat Gottfried Keller als Dreissig

jähriger in Heidelberg den Atheisten Ludwig Feuerbach

gehört, der ihn zu seiner Weltanschauung gewonnen hat. Feuer-
hach hat Keller in seinem Denken so stark beeinflusst, dass

Gottfried Keller fortan dem Materialismus angehörte. Gott

*) Jakob Baechtold, Gottfried Kellers Leben. Kl. Ausg., pag. '29.


	Leo Tolstojs Weg zu Gott

