Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 7

Artikel: Leo Tolstojs Weg zu Gott

Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

52 DER FREIDENKER Nr. 7

und protestantisch-kirchliche Hierarchie. Dabei wissen wir
wohl und sind uns dessen immer bewusst, dass wahre Frei-
heit die Rechte des Niachsten respektiert.

Im Prophetenstidtchen Brugg statteten wir dem Vindo-
nissa-Museum einen Besuch ab, nachdem die Basler Gesin-
rungsfreunde Zuzug aus Ziirich, Bern, Biel und anderp Orten
erhalten hatten. Herr Direktor Dr.Simonett erklarte die topo-
graphischen Verhiltnisse, die den Romern die Anlage eines
Waffenplatzes empfehlenswert erscheinen liessen. An Hand
zahlreicher Funde und Pline von Ausgrabungen liess sich
das Tun und Treiben, Erndhrung und Erholung der Einwoh-
rer der Militdrstadt Vindonissa feststellen.  Anschliessend
folgte ein Besuch des Amphitheaters, wo sich die rémische
Soldateska belustigte, und am selben Vormittag wurde, so
paradox dies klingen mag, die schonste friithgotische Kirche
der Schweiz in Konigsfelden besichtigt. Herr Direktor Simo-
nett wusste die prachtvollen Kirchenfenster anziehend zu er-
kldaren. Alle gingen mit dem Wunsche von diannen, es mdoch-
ten diese Kunstwerke, auch wenn sie im Bilde geistig iiber-
holte Dinge umrahmten, erhalten werden. Der erhebende
gothische Slil der einstigen Stétte des blinden Glaubens und
die wundervollen Farben der Kirchenfenster werden noch
cft im Geiste vor unsere Augen treten. Neben Sarkophag und
Grabsteinen leisten sich einzig zwei Rohrsessel fiir den-Pfori-
ner Gesellschaft in dem verlassenen grossen Raume. Sie hai-
ten Wache vor der Gruft, in der einst die Koniginnen Elisa-
beth und Agnes und der Herzog Leopold ruhten, der von
Arnold von Winkelried zur grossen Retirade von Sempaci
gendtigt wurde.

Nach dem Mittagessen erwiesen wir, hoflich wie die Gott-
losen nun einmal sind, dem Stammschloss der Habsburger
die letzte Ehre, obschon sich von Konigsfelden nach der
Stammburg manche Intrigue zum Nachteil der Schweiz spann.
Staunend standen wir im Rittersaal vor der Biiste von Kaiser
Franz Joseph, als wire zwischen heute und seinem Hinschiede
schon ein Jahrhundert verflossen.

Sic transit gloria mundi (so vergeht die Herrlichkeit der
Welt) konnte. iiber Vindonissa, Ko6nigsfelden und Habsburg
stehen. Alles, was bloss auf materieller Macht und geistiger
Knechtschaft beruht, muss zusammenbrechen, auch wenn der
Potentat im Norden gleich tausend Jahre Bestehen prophe-
zeit. -

Im Anblick des schénen Aaretales gelobten wir, der gei-
stigen Freiheit iiberhaupt und der geistigen Verteidigung der
schweizerischen Demokratie weiterhin unsere Kréfte zu wid-
men. Serrez les rangs! (

Wir danken Herrn Dr. Simonett fiir die leicht fassliche

Fithrung durch Museum und Kirche sowie den Veranstaltern
der Zusammenkunft, den Gesinnungsfreunden Friedrich und
Werber in Basel; wir danken auch fiir den Besuch des Zen-
tralpriasidenten und des Verfassers der Erinnerungen an «Mo-
ses oder Darwin», dem Gesinnungsfreund Akert aus Bern,
dessen Augen aus ehrwiirdigem weissen Haupte noch spriih-
ten wie in der Sturm- und Drangperiode in Ziirich vor vierzig
Jahren. FEugen Traber, Basel.

Leo Tolstojs Weg zu Gott.

Um zu verstehen, warum der alternde Tolstoj des Trostes
der Religion bedurfte, geniigt es nicht, seine «Beichte» zu le-
sen. Denn dieses Bekenntnis bildet nur den Schlusstein einer
Entwicklung, deren Etappen am deutlichsten durch die Selbst-
darstellungen im «Teufels und in der «Kreutzersonate» ge-
kennzeichnet sind. Von keinem Dichter gilt das bekannte
1bsen-Wort vom «Gerichtstaghalten iiber sich selbst> so sehr
wie von Tolstoj. Was er seinem Tagebuch nicht anzuver-
trauen wagte, das finden wir in kaum verhiillter Form in
seinen Werken, deren Wirkung vielleicht gerade deshalb so
nachhaltig ist. Jeder Leser fiihlt sich im Innersten beriihrt
von der geradezu selbstquilerischen Griibelsucht des Dich-
ters, dem gegeben war «zu sagen, was wir leiden».

Diese Leiden, obwohl seelischer Natur, sind vielfach auf
fussere Umstdnde zuriickzufithren. Insbesondere wird das
Gegeniiberstehen von Mann und Frau durch die bestehenden
gesellschaftlichen Verhiltnisse vergiftet, die sich in jener
heuchlerischen Moral auswirken, deren Anwalt die Kirche
ist. Sie ist es, die den Kampf gegen die natiirliche Sexualitét
in den Miltelpunkt ihrer Bestrebungen stellt; von ihrem
Standpunkt aus iibrigens mit Recht, denn unterdriickte Se-
xualitdt wirkt religionsbildend, wie das Beispiel Tolstojs
deutlich zeigt. Sein Leben und Schaffen ist geradezu gekenn-
zeichnet durch unbefriedigte Sexualitdt und er ist an diesem
inneren Konflikt auch zugrunde gegangen.

Seine Gattin war frigid (gefiihlskalt), er selbst aber natur-
haft liebesbediirftig, wie etwa Goethe. Wéhrend dieser je-
doch, seinem gesunden Instinkt folgend und allen Standes-
riicksichten trotzend, einen «Betthaseny — wie die Frau Rat
ihre Schwiegertochter bezeichnete — ehelichte, brach Tolstoj
das ihn begliickende Liebesverhéltnis mit der Béuerin Aksinja
ab und heiratete ein Madchen aus der sogenannten «guten»
Gesellschaft. Diese Fehlentscheidung ist zweifellos auf tiefer-
liegende psychische Ursachen zuriickzufiithren, wahrschein-

«Lebt Gott noch?»

Haben Sie das Buch «Lebt Gott noch?» von Dr. Leo
Blum schon in Ihrem Biicherschranke?

Wenn nicht, so schaffen Sie es sich an! Es gehért in die Biiche-
rei eines Freidenkers und ist, gut broschiert, 550seitig, zum billigen
Preis von Fr. 3.— bei der Literaturstelle in Ziirich zu haben.
(Adresse und Postcheckkonto der Literaturstelle finden Sie auf der
letzten Seite dieses Blattes.)

Vermischtes.
Die Heiligsprechungen.

«Vatikanstadt, 17. April. ag. (Havas.) In der ‘St. Peters-
kirche fand am Ostermorgen die feierliche Heiligsprechung des pol-
nischen Jesuiten Andreas Bobola, des italienischen Ménchs Giovanni
Leonardi, des Griinders der Kongregation der Muttergotteskleriker,
und des spanischen Franziskanerpaters Salvatore da Horta statt, die
alle im 16. Jahrhundert lebten. Zur Feier hatte sich eine gewal-
tige Pilgermenge von etwa 50,000 Personen eingefunden. Auch: die
Mitglieder des diplomatischen Korps waren zugegen. Der Papst
wurde auf der Sedia gestatoria feierlich in die Basilika getragen
und empfing die Reverenz der Mitglieder des Heiligen Kollegiums
sowie der zahlreichen Erzbischofe und Bischofe, Bevor er auf dem
Thronsessel Platz nahm. Dann begann sofort die Heiligsprechungs-
zeremonie. An den Papst wurde die Aufforderung gerichtet, die
Heiligsprechung der drei Seligen vorzunehmen. Der Papst sprach
dann die vorgeschriebenen Worte und stimmte das Tedeum an.

Hierauf wurde ein feierliches Hochamt gehalten und schliesslich er-
teilte der Papst von der #ussern Loggia der Peterskirche aus Urbi
et Orbi, der Stadt Rom und dem ganzen Weltkreis, den pipst-
lichen Segen. Die Menge jubelte dem Papst zu, der sich dan.
zuriickzog.»

Die katholische Kirche zéhlt damit drei Heilige mehr! Die
Heiligsprechung am laufenden Band haben wir letztes Jahr schon
illustriert. Eine feierliche Heiligsprechung, zu der sichi angeblich
50,000 Pilger eingefunden haben sollen. Was tuts! an Schaulustigen
hat es nie gefehlt und wir gehen wohl mit der katholischen Kirche
einig, wenn wir uns iiber diese «Gliubigen» keine Illusionen ma-
chen. Die Grundsatz- und Glaubenstreue dieser Katholiken haben
wir an anderer Stelle dargetan (z. B. jener Innitzer!), so dass wir
uns weiteren Kommentaren enthalten kénnen. 'Was niitzt schon
dieser, dem Weltkreis gespendeter Segen «Urbi et Orbi»?? Jeder
Leser mag sich die Antwort selbst geben. Mit Zauberspriichen, hin-
ter denen nicht einmal eine Ueberzeugungstreue steht, ist nichts
getan. Taten mochte die Welt sehen, Taten, nicht Zauberspriiche.
Wenn sich der Papst und mit ihm das «Vaterland» des Herrn Wick
auf den Jubel etwas einbilden sollten, so erinnern wir sie schiich-
tern an den frenetischen Beifall, den Hitler bei seinem Einzug in
Oesterreich erntete. Ein Beifall, in den sich der kardinalerzbischof-
liche Jubel in jenen des Pdbels michte! Der Zauber verglimmt, so
wie die Zauberspriiche verhallen und selbst drei neue Heilige ver-
mogen die Peterspfennige nicht mehr zu mehren. Das Gebaren
Innitzers und seiner bischoflichen Trabanten hat in der Welt seine
Wirkung getan! P.



Nr. 7

. DER FREIDENKER 53

lich anf eine Multerbindung Tolstojs, die dadurch verstiarkt
war, weil seine Mutter frithzeitig starb; er war damals erst
2 Jahre alt und in seiner ungestillten Sehnsucht nach Mutter-
liebe schmiegte er sich als Kind an jede Frau an, die in
ihrem Gehaben etwas Miitterliches an sich hatte.

Wir wissen heute aus der psychoanalytischen Forschung,
dass solche Menschen infolge ihrer Mutterbindung an gewis-
sen Sexualhemmungen leiden, wodurch ihr Eheleben von
vorneherein ungiinstig beeinflusst wird. Welchen traurigen
Verlauf Tolstojs Ehe mit Sofia Andrejewna (Sonja) genom-
men hat, kann in einem kiirzlich in deutscher Sprache er-
schienenen Buch von Kallinikow <Leo Tolstoi, die Tragddie
seiner Ehe» nachgelesen werden. (Die deutsche Ausgabe
wurde von W. E. Groeger besorgt und ist im Verlag Julius
Kittls Nachf.,, Mihrisch-Ostrau, erschienen.) FEine innere
Stimme warnte Tolstoj vor dieser Heirat und noch am Hoch-
zeitstage wollte er zuriicktreten. Doch vermutlich wire jede
standesgemisse Ehe ungliicklich verlaufen.

Das letzte Kapitel des Buches tragt die Ueberschrift
«Genialer Wahnsinns» und schildert, wie der alternde, in sich
zusammengebrochene Dichter religiosen Wahnideen zuzunei-
gen beginnt. Es sind die inneren Schuldgefiihle, auch sich
selbst gegeniiber, die sich auf solche Weise in sein Bewusst-
sein dréangen. Der junge, lebensfreudige Tolstoj kennt noch
nicht derartige Anwandlungen, sondern umfasst in spino-
zistischem Allnaturgefithl Welt und Leben; besonderes Ver-
stindnis bringt er primitiven Menschen und Kindern ent-
gegen. Religiose Anwandlungen tauchen erst auf, als sich in-
folge des dauernden sexuellen Unbefriedigtseins koérperliche
Beschwerden (Kopfschmerzen, iibermissiger Blutandrang ete.)
einstellen. Es erscheint heute unfassbar, dass die ‘damaligen
Aerzte den naheliegenden Zusammenhang nicht erkannten.
Dass Tolstoj selbst seinem eigentlichen Leiden verstindnis-
los gegeniiberstand, ist erklédrlich; es gehort mit zum Krank-
lieitsbild des Neurotikers, dass er die eigenen Symptome
falsch deutet: die innere Zensur gestattet nicht die Ent-
larvung des Unterbewusstseins. Hitte Tolstoj die Ursache
seiner Leiden erkannt, so hitte er, trotz allen moralischen
Bedenken, das Liebesverhiltnis mit der Biuerin Aksinja wie-
der aufgenommen, beziehungsweise die Trennung von seiner
Gattin vollzogen.

Gerade diesen natiirlichen Ausweg verrammelt er sich mit
religitsen Bedenken, woriiber seine Abhandlung «Lasterhafte
Geniisse» hinreichend Aufschluss gibt. Er wettert darin gegen
Alkohol, Tabak und vor allem gegen die Fleischeslust. In
einem eigenen Kapitel «Von den Beziehungen der Geschlech-
ter zueinanders» proklamiert er urchristliche, asketische
irundsitze, deren Verfall er hauptsichlich der schénen Li-
teratur zur Last legt: «Die Schuld an all dem Uebel fillt zum
grissten Teil den Romanschreibern und Dichtern zu, welche
den Angelegenheiten der Liebe eine Wichtigkeit verleihen, die
sie sie nicht verdienen, und welche dadurch, dass sie die
schlimmsten Verirrungen idealisieren, die delikatesten und
eindruckfiahigsten Naturen irrefiihren.»

Zu solcher «Irrefithrungs hat aber Tolstoj selbst wesent-
lich beigetragen, besonders durch seinen Roman <«Anna
Karenina», und es klingt wie ein Widerruf, wenn er nun in
der erwihnten Abhandlung bussfertig erklirt: <Ein Christ
kann die geschlechtlichen Beziehungen nicht anders ansehen,
als fiir eine Abweichung von der Lehre Christi, eine wirk-
liche Siinde.» (Der einst gesunde Tolstoj hitte offenbar nur
den Geschlechtsverkehr ohne Liebe als Siinde gegen die Na-
tur empfunden.) Die Mutterbindung verriit sich in seiner
krankhaft iiberspitzten Forderung, «dass es Pflicht der Un-
verheirateten ist . . . gegen alle Frauen . . . dieselbe Zuriick-
haltung zu beobachten, wie gegen ihre Mutter (!) oder ihre
Schwesters.

Der alternde, durch seine Ehe schwer enttiuschte Tolstoj
spricht sogar von «vergeblichen (!) physischen Bediirfnissens.

Womit natiirlich nicht die Tatsache aus der Welt zu schaffen.
ist, dass er selbst diese Bediirfnisse einst in reichlichem
Masse befriedigt und iiberdies eine erkleckliche Anzahl Kin-
der in die Welt gesetzt hat. Inwieweit der letztere Umstand
auf seine Eifersucht zuriickzufiihren war, bleibe dahingestellt.
In einem Roman der russischen Emigrantin Alexandra
Rachnanowa («Tragodie einer Liebe»), der ebenfalls die Ehc
des Dichters behandelt, wird Tolstoj beschuldigt, dass er nicht
nur auf etwa auftauchende minnliche Rivalen -eifersiichtig
war — z. B. auf einen Jugendfreund seiner Frau (Poliwa-
now) —, sondern seine Frau auch an der freienr Betitigung
personlicher Neigungen hinderte; so striubte er sich z. B. da-
gegen, dass sie sich der Musik widme («Kreutzersonate»!).
Der bitterste Vorwurf gegen Tolstoj bezieht sich aber darauf,
dass er als Briautigam — 34 Jahre alt — seiner kiinftigen
Gattin (damals ein unberiihrtes, unerfahrenes Ding von 18
Jahren!) sein Tagebuch zu lesen gab, in welchem alle seine
Liebschaften gewissenhaft verzeichnet waren. Das ist keine
Wahrheitsliebe mehr, sondern unbewusster — aus der Mut-
terbindung entspringender — Trieb, das Midchen seiner
Wahl zu krinken. Ueberdies sucht er seine Frau seelisch zu
modeln und als ihm dies nicht gelingt, sorgt er — unbewusst
— fiir ihre Isolierung: sie kommt aus den Schwangerschaften
gar nicht mehr heraus.

Der sexuell unbefriedigte Tolstoj hingegen wird ein rich-
tiger Gottsucher; er findet sogar eine verstandesmissige Be-
griindung fiir seinen neugebackenen Gottesglauben. (Alle
Neurotiker suchen fiir ihre Zwangsvorstellungen rationale Er-
klirungen, oft seltsamster Art.) Der ehemals so glaubenskri-
tische Tolstoj sucht sich vor seiner Vernunft zu rechtfertigen:

. In der «Beichte> erklirt er, dass das Leben an sich keinen

Sinn habe, wenn es kein hoheres Prinzip (Gott) geben wiirde.
(Man versteht: Solange Tolstoj bei der Biuerin Aksinja sein
Liebesgliick fand, da hatte das Leben noch einen Sinn fiir
ihn. Erst als er in seiner Ehe die «Tragddie des Schlafzim-
mers> qualvoll erlebte, verzweifelte er an dem Sinn des Le-
bens iiberhaupt, nimlich seines Ehelebens).

Die Kette schliesst sich: Tolstoj wird religids. Schuldge-
fiihle treiben ihn in «Buss’ und Reu’». Mit der Kirche will
er allerdings nichts zu tun haben. - (Hier scheint iibrigens
auch ein unbewusster innerer Protest gegen seine Gattin
vorzuliegen, die streng kirchengléubig war; sie betet, er aber
«findet alle religiosen Zeremonien ldcherlichs. Schon als Ver-
lobter erkldrt er: «Sonja, auch an Gott glaube ich nicht! Ich
soll zur Beichte gehen vor der Hochzeit, und ich habe keinen
Funken von Glauben!> Nun aber macht er einen scharfen
Unterschied zwischen Religion und Kirche.) In der erwihn-
ten Abhandlung «Lasterhafte Geniisse> beschiftigt er sich
im Schlusskapitel mit der Frage «Kirche und Staats. Dort
heisst es unter deutlicher Anspielung auf den Missbrauch
der Religion zu politischen Zwecken und auf die staatserhal-
tende Rolle der Kirche: «Die Weihe der Staatsgewalt durch
das Christentum ist eine Gottlosigkeit, ja mehr noch als eine
Gottlosigkeit: sie ist der Ruin des Christentums selbst.> Der
religiose Gedanke an sich wird ihm jedoch zur «Beziehung
des Menschen zu Gotts und zum «verborgenen Zweck des
menschlichen Lebensy iiberhaupt. )

So ist es denn nicht verwunderlich, dass Tolstoj schliess-

. lich — zum grossen Leidwesen seiner Frau — aus der recht-

gliubigen Kirche ausgeschlossen wurde. Er ist ein richtiger
Sektierer und seine von der Kirchenlehre abweichenden re-
ligisen Anschauungen lassen sich aus der eigenartigen Men-
talitdt des russischen Bauern ableiten, worauf schon Lenin
mit Recht hingewiesen hat. Aber diese soziologische Deutung
reicht im Falle Tolstojs nicht aus; seine Wandlung vom
Spotter zum Gottsucher findet ihre psychologische Erklirung
erst dann, wenn man seine unbefriedigte Sexualitit als trei-
bende Kraft erkennt. Er fiihlt sich zu den Bauern — will
sagen: zur Béuerin Aksinja — hingezogen und als Kleidung



54 DER FREIDENKER Nr. 7

Dass der Katholizismus gegen das neue Srafgesetz-
buch ist, ist ein Beweis, dass es gegeniiber
der heutigen Ordnung ein Fortschritt be-

deutet.
P~ Deshalb stimmen wir fiir das neue Straf-
gesetzbuch.

bevorzugt er den ganz und gar ungriflichen Bauernkittel.
(Auch hier mag iibrigens der innere Protest gegen seine
Gattin mitgespielt haben.)

Doch Ruhe findet er auch bei Gott nicht und er geht
seinen Leidensweg bis zum bitteren Ende: In der Nacht auf
den 28. Oklober 1910 begibt er sich heimlich auf die Pilger-
schaft, um — fern von Jasnaja Poljana zu sterben. In der
kleinen, entlegenen Eisenbahnhaltestelle Astapowo — jetzt
heisst sie ihm zu Ehren: Lew Tolstoj —, in der Dienst-
wohnung des -Stationsvorstehers verbringt er die letzten
7 Tage seines so reichen und doch so ungliicklichen Lebens.
Es war wie ein Selbstmord, der — wie dies bei vielen Men-
schen, die den Freitod wihlen — ein unbewusstes Rache-
niotiv enthielt. Die richtige Losung zu finden, war dem Dich-
ter, der fremde Schicksale psychologisch zu durchleuchten
vermochte, versagt. Goethe wusste, dass nur «im Herzen, das
sich selber kennt> jene freundlich brennende Lampe ent-
ziindet werden kann, von der die «enge Zelle» unseres Da-
seins erhellt wird. Tolstoj kannte sein eigenes Herz nicht; er

griibelt immer wieder dariiber, wo eigentlich ‘der Fehler

liegt, aber er findet ihn nicht. Einmal schreibt er voll Ver-
zweiflung an seinen Bruder (1876), dass ihn nichts mehr
freue und dass ihm wohl «nichts iibrig bleibt als zu ster-
ben». Dann folgt der Aufschrei: «Aber vielleicht habe ich
irgendetwas iibersehen, etwas nicht begriffen . . . Ich spiirte.
irgendwo habe ich einen Fehler gemacht.» Er griibelt verge-
bens; die innere Zensur hindert ihn daran, den Fehler zu
entdecken. So resigniert er schliesslich, ohne zu ahnen, dass
auch seine Resignation der gleichen Quelle entstammt wie
das quélende Schuldgefiihl, das ihm, dem einst so frohen und
unbeschwerten, also religionslosen Menschen, mystischen
Ideen zuginglich macht. Er sucht Trost bei Gott (Symbol des
Vaters), aber das Uebel sitzt dort, wo auch die Suggestion
der eintonigsten Gebete versagt. Nur im ersten Stadium der
Resignation erhofft der Suchende in der religivsen Hingabe
eine Erleichterung seiner seelischen Qualen. Das hat Tolstoj
in den <Aufzeichnungen eines Trrens selbst dargestellt.

Dieses erste Stadium geniigt jedoch der Kirche, um ihren
Apparat spielen zu lassen; sie weiss genau, welche Bedeu-
tung der Sexualhemmung als religionsbildende Xraft zu-
kommt und welche Gefahr ihr selbst droht, wenn die Er-
kenntnisse der Psychoanalyse praktisch verwertet wiirden.
Leider hat die Freidenkerbewegung bisher dieser Frage
noch nicht die erforderliche Aufmerksamkeit zugewendet und
so wird es auch weiterhin noch viele Erdenpilger geben, die
— so wie Tolstoj — den Weg zu Gott finden, ohne zu ahnen,
welche Kraft eigentlich ihren «<religiosen Bediirfnissens zu-
grunde liegt. '

Th. Hartwig.

Wir wiederholen,

was schon ein griechischer Spitler sagle:

«0b den Planelen Sterngdller innewohnen und sie lenken,
ist fraglich; wenn es aber zulrifft, — dass es dann ihrer
unwiirdig wire, sich um ein Pack wie die Menschheil zu
bekiimmern, das ist gewiss!» ’

Der Missbrauch mit Gottfried Keller.

Was ein Theologe als wahr empfindet, das muss
falsch sein. Nietzsche.

Am 12. Juni sprach am Radio in einer protestantischen
Predigt Herr A. Custer, Pfarrer an der Predigerkirche in Zii-
tich, auch von Gottfried Keller, unserem schweizerischen
Volks- und Nationaldichter, indem er aus dem 3. Kapitel des
autobiographischen Romans von Keller «Der griine Heinrich
die nachfolgende Stelle rezitierte, die sich auf das Dach der
Predigerkirche bezieht, das der zweijihrige Gotifriedli vom
Estrichfenster seines Geburtshauses aus iiber die Dicher der
Nachbarhiuser emporragen sah.

«Seine gegen Westen gekehrte grosse Fliche war fiir
meine Augen ein unermessliches Feld, auf welchem sie mit
immer neuer Lust ruhten, wenn die letzten Strahlen der
Scnne es beschienen, und diese schiefe, rotgliihende Ebene
iiber der dunklen Stadt war fiir mich recht eigentlich das,
was die Phantasie sonst unter seligen Auen oder Gefilden
versteht. Auf diesem Dache stand ein schlankes, nadelspitzes
Tirmchen, in welchem eine kleine Glocke hing und auf des-
sen Spitze sich ein glédnzender goldener Hahn drehte. Wenn
in der Dammerung das Glockchen ldutete, so' sprach meine
Muttér von Gott und lehrte mich beten. Ich fragte: was ist
Gott? Ist es ein Mann? und sie antwortete: Nein, Gott ist
ein Geist!»

Es ist klar, dass Herr Pfarrer Custer mit diesem Zitat
den guten Gottfried Keller fiir seine Predigt ausgeniitzt hat,
ihn quasi fiir seine christliche Predigt als eine gute Figur
hinstellte, mit der Staat zu machen sei und ihn als guten
Christen darstellen wollte, was er bekanntlich nicht war.

Es ist nicht anzunehmen, dass Herr Pfarrer Custer nur
gerade diese Stelle aus Gottfried Kellers «griinen Heinrich»
gelesen habe, die er zitierte. Wenn er aber weiter gelesen
hitte, so hitte er folgendes gefunden:

«Das Kirchendach versank nach und nach in grauem
Schatten, das Licht klomm an dem Tiirmchen hinauf, bis es
zuletzt nur noch auf dem goldenen Wietiterhahne funkelte.
und eines Abends fand ich mich plétzlich des bestimmten
Glaubens, dass dieser Hahn Gott sei. Er spielte auch eine
unbestimmte Rolle der Anwesenheit in den kleinen Kinder-
gebeten, welche ich mit vielem Vergniigen herzusagen wusste.
Als ich aber einst ein Bilderbuch bekam, in dem ein prich-
tig gefdrbter Tiger abgebildet war, ging meine Vorstellung
von Gott allmihlich auf diesen iiber ... und wenn der Name
Gottes genannt wurde, so schwebte mir erst der glédnzende
Vogel und nachher der schone Tiger vor.»

Dass Goltfried Keller in diesen Ausfithrungen im «Griinen
Heinrichs nur zeigen wollte, wie sich bei ihm langsam der
Begriff «Gott> bildete, der aber nie sein Wesen und Leben
bestimmte, sondern dem er schon zur Zeit seiner Konfirma-
tion sehr kiihl gegeniiberstand, sollte ein Leser und Kenner
Gottfried Kellers wissen, auch der Pfarrer an der Prediger-
kirche. Als Gottfried Keller zu Weihnachten 1835 als 16jéh-
riger Knabe in der Predigerkirche in Ziirich konfirmiert
wurde, fithlte er sich bei dem feierlichen Vorgange nicht
zum fréommsten aufgelegt. Der ernste Jiingling, der sich
mehr als hundert andere redlich mit seinen Glaubensbemiihen
zurechtzusetzen trachtete, war allem dogmatischen Kirchen-
tum abgeneigt, die Siinden- und Bluttheologie war ihm zu-
wider. Sein Verhiltnis zu Gott und Unsterblichkeit bildet
ein Hauptthema im «Griinen Heinrich» und wird die stehende
Frage, die seine Freunde immer wieder an ihn richten *).

In den Jahren 1848/49 hat Gottfried Keller als Dreissig
jahriger in Heidelberg den Atheisten Ludwig Feuerbach ge-
hort, der ihn zu seiner Weltanschauung gewonnen hat. Feuer-
tach hat Keller in seinem Denken so stark beeinflusst, dass
Gottfried Keller fortan dem Materialismus angehorte. Gott

*) Jakob Baechtold, Gottfried Kellers Leben. KI. Ausg., pag.29.



	Leo Tolstojs Weg zu Gott

