
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 7

Artikel: Brief aus Vindonissa

Autor: Traber, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 DER FREIDENKER 51

derselben das Herz nachahmenden Vorrichtungen wieder ein.
Der Hund kommt wieder zu sich und lebt völlig normal
weiter.

Dies alles macht das interessante Experiment verständlich,
das Oppel, ein bekannter sowjetrussischer Chirurg, vor einigen

Jahren beschrieb.
Man brachte eines Tages einen verwundeten jungen Mann

mit einer Kügel im Herzen zu ihm. Beim Herausziehen dieser

Kugel musste jeder Blüterguss vermieden werden. Zu

diesem Zwecke musste Oppel nach Oeffnung des Brustkastens
des mit dem Tode Ringenden zuallererst das Herz anhalten,
d. h. in der Sprache früherer Denkweise ausgedrückt, er
musste den Mann auf einige Zeit töten. Das Herz wurde auf
diese Weise operiert. Die Kugel wurde herausgezogen und
die Wunde vernäht. Nach Beendigung der Operation, die der
Tat nach die Operation einer Leiche mit stillstehendem Herzen

war, griff der Arzt zu den der Wissenschaft bekannten
Mitteln zur Wiederbelebung des Herzens, wandte das
Verfahren der künstlichen Atmung an, und als Ergebnis davon
sahen Oppel und seine Assistenten das Herz sich wieder
zusammenziehen: der Verwundete kam wieder zum Leben.

Diese Versuche und diese kühnen Operationen zeigen, wie
gross die Mächt ist, die der mit wissenschaftlichen Kenntnissen

ausgerüstete Mensch über die Natur erlangen kann.
Sie bedeuten gleichzeitig einen vollständigen Sieg der
wissenschaftlichen, materialistischen Auffassungen über Leben
und Tod gegenüber den religiös-abergläubischen Anschauungen.

Wie können in der Tat abergläubische Menschen den

Erfolg der Wiederbelebungsversuche der Organe des Körpers
und ganzer Leichen erklären? Nach der Ansicht der Gläubigen

verlässt die Seele den Körper beim Eintritt des Todes.
Dann müsste man natürlich auch zugeben, dass der Arzt beim
Wiederbeleben der Leiche Mittel und Wege gefunden hat,
diese unkörperliche Seele zu «überreden», wieder in den Körper

zurückzukehren. Die Sinnlosigkeit dieser Erklärungen
liegt auf der Hand. Die Wissenschaft hat gerade deshalb
Erfolg erzielt, weil sie die Pfaffenmärchen von der Seele und
den «Lebenskräften» verwirft.

Die Wissenschaft beruht auf der gründlichen und genauen
Erforschung der stofflichen Kräfte und Gesetze, von denen
Bau und Leben des tierischen und des menschlichen Körpern
äbhängen.

(Aus: «L'Etoile Rationaliste», organe de l'Union mondiale des
Libres Penseurs, Nr. 2, Mai 1938.)

Brief aus Vindonissa.
Der Zufall wollte es, dass am «Tage der Himmelfahrt»

Christi — die Luftpiloten lachen, wenn man von dieser Fahrt
spricht — eine zwanglose Zusammenkunft von Mitgliedern
der freigeistigen Vereinigung der Schweiz in Vindonissa mit
dem Truppenzusammenzug der Heilsarmee in Zürich und der
Eröffnung des eucharistischen Kongresses in Budapest
zusammenfiel. Das mögen gewagte Vergleiche sein, wenn man nur
die Quantität in Betracht zieht, aber wenn in irgend einem
Zeitpunkte die Quantität in eine «Qualität» umchlägt, so
beweist das im Grunde noch nichts, denn wer nur die Erfolge
ins Auge fasst, nicht aber die Mittel des Sieges in Rechnung
stellt, erlebt immer Enttäuschungen. Mögen Tausende von
Damen und Herren in schreiender Aufmachung uns Heil
bringen wollen, mögen Hunderttausende bei Pomp das
Geheimnis der Eucharistie verkünden, sie bringen weder Heil
noch können sie das «Geheimnis» lüften, weil Heil ohne
Aenderung ungesunder wirtschaftlicher Verhältnisse ein Fechten
mit hölzernem Schwert im Nebel der Phrasen und Illusionen
ist und das eucharistische Geheimnis eben einfach ein Widersinn

bleibt.
Wir massen uns nicht an, «Rätsel» oder «Wunder» zu

verkünden, ganz einfach weil es keine solchen gibt, und was wir
noch nicht erklären können, hüllen wir nicht in den Dunst
des Geheimnisses, Um es anbetungswürdig zu erklären. Wir
bestreben uns ganz einfach für die ungehinderte Entwicklung
der Freiheit der wissenschaftlichen Forschung imd die
Menschheitsrechte überhaupt einzutreten, aber auch der Freiheit

jener Kreise entgegenzuwirken, die die Freiheit bloss
benützen, um sie abzuschaffen. Aber was wir können und
wollen, das ist: den Weg offen halten für den freien Gedanken,

und zwar in Schule und Haus, im privaten wie im öffentlichen

Leben.

Gewiss, eine noch grössere Anzahl von organisierten
Freidenkern wäre willkommen, wir streben darnach, indessen
nach den Massen von Heilsarmeegardisten und knienden
Gläubigen gelüstet uns nicht, noch weniger nach «Generälen»
in englischen Clubsesseln oder päpstlichen Legaten, deren
Benehmen so sehr kontrastiert gegenüber dem Benehmen des
Nazareners. Ein sehr wichtiges Mitglied haben wir: die

Zeit; sie arbeitet für uns, was immer man auch sagen mag.
Und wenn es auch nicht bestritten werden kann, dass der
Mensch immer ein bischen der Gefangene von Etwas oder
Jemandem ist, so lockern sich die Bande doch immer mehr.
An dieser Tatsache rütteln die Majore und Generäle der
Heilsarmee so vergebens, wie die ganze römisch-katholische

Kultur zurückkehren, die Menschheit wird wieder schöpferisch sein
nicht in .Erfindungen des Zerstörens, sondern in Kunst, Geist, Stil
und allem, was einstens Kulturen schuf und Völker gross und
glücklich machte.» Unserer technischen Zivilisation fehlt die Kultur,
d. h. der Ausdruck der Seele im menschlichen Leben. Diesen Mangel

können weder Verstand noch Bildung ersetzen. Im Gegenteil,
der sogenannte gebildete Mensch weist heutzutage am häufigsten
diesen Mangel auf, da er Kultur mit einer dem Humanismus
gleichgültigen, ja ihm sogar feindlich gesinnten Zivilisation vertauschte.
«Dass soviele unreife Männer unser öffentliches Leben beunruhigen,
dass soviel Einbildung statt Bildung herrscht, daran erkennt man,
unter anderen wenig erfreulichen Erscheinungen, die ersten Früchte
der vernachlässigten Grundlagen unserer Kultur», d. h. des
vernachlässigten und beiseite geschobenen Humanismus', von welchem
sich unsere moderne Zivilisation losgesagt, um ihn durch ein
präzises, auf des Menschen Antlitz und Seele zielendes knock-out zu
ersetzen. Das ist die Krankheit unserer Gegenwart. Durch Barbarei

beunruhigt und von Unruhe gezerrt und gerissen, beginnt sie
Heiniweh nach den Religionen der Seele zu fühlen. Das Wort
Nietzsches, «Die Tugend beginnt interessant zu werden» — scheint
sich erfüllen zu wollen. Dem satanischen Hohnlachen finsterer
Mächte zum Trotz sind Menschtum und Menschlichkeit nicht
erloschen, nicht völlig verschüttet. Sie wachen und glimmen unter der
Asche des gegenwärtigen Düsters. Vielleicht in wenigen noch; aber
diese Wenigen sind das Salz der Erde. Ihnen werden viele folgen.
Die Tugend wird wieder interessant werden und ihren Wert
zurückerlangen. A. Albin.

Leitfaden für alle Religionen und Philosophien.

Ulrich Ehrismann (Bern) bringt im Selbstverlag eine
Schrift heraus, die zwar nur 40 Seiten umfasst, aber doch den
Anspruch erhebt, als «Leitfaden für alle Religionen und Philosophien»
zu gelten. Auf dem Titelbild sind verschiedene symbolistische
Zusammenstellungen zu sehen, die schon erkennen lassen, dass der
Verfasser der ideologischen Wirrsaal unserer Zeit erlegen ist. Der
«Religionsumbruch» in Deutschland hat es ihm angetan, insbesondere

Alfred Rosenbergs «Der Mythus des 20. Jahrhunderts». Dort
wird «das notwendige fünfte Evangeliuni» gefordert, und der Autor
der vorliegenden Schrift fühlt sich offenbar dazu berufen, dieser
Aufforderung zu entsprechen. Er verweist hiebei auf drei Broschüren,

die er in den Jahren 1933, 1934 und 1935 veröffentlicht hat.
Nach der vorliegenden Kostprobe wird man wohl besser auf deren
Lektüre verzichten, denn es gelten für den Autor seine eigenen
Worte: «Unzulängliche schwelgen in der Kompliziertheit». H.

I I I1 IWTT IIIIIIIIIIIIIIII 1—T~•• »III
Ein Budi?*

Die Literaturstelle der F. V. S., Postfach 15 853, Zürich-
Hauptbahnhof, besorgt es Ihnen.

L



52 DER FREIDENKER Nr. 7

und protestantisch-kirchliche Hierarchie. Dabei wissen wir
wohl und sind uns dessen immer bewusst, dass wahre Freiheit

die Rechte des Nächsten respektiert.
Im Prophetenstädtchen Brugg statteten wir dem Vindo-

nissa-Museum einen Besuch ab, nachdem die Basler
Gesinnungsfreunde Zuzug aus Zürich, Bern, Biel und andern Orten
erhalten hatten. Herr Direktor Dr. Simonett erklärte die
topographischen Verhältnisse, die den Römern die Anlage eines

Waffenplatzes empfehlenswert erscheinen liessen. An Hand
zahlreicher Funde und Pläne von Ausgrabungen liess sich
das Tun und Treiben, Ernährung und Erholung der Einwohner

der Militärstadt Vindonissa feststellen. Anschliessend
folgte ein Besuch des Amphitheaters, wo sich die römische
Soldateska belustigte, und am selben Vormittag wurde, so

paradox dies klingen mag, die schönste frühgotische Kirche
der Schweiz in Königsfelden besichtigt. Herr Direktor Simonett

wusste die prachtvollen Kirchenfenster anziehend zu
erklären. Alle gingen mit dem Wunsche von dünnen, es möchten

diese Kunstwerke, auch wenn sie im Bilde geistig überholte

Dinge umrahmten, erhalten werden. Der erhebende
gothische Stil der einstigen Stätte des blinden Glaubens und
die wundervollen Farben der Kirchenfenster werden noch
oft im Geiste vor unsere Augen treten. "Neben Sarkophag und
Grabsteinen leisten sich einzig zwei Rohrsessel für den Pförtner

Gesellschaft in dem verlassenen grossen Räume. Sie halten

Wache vor der Gruft, in der einst die Königinnen Elisabeth

und Agnes und der Herzog Leopold ruhten, der von
Arnold von Winkelried zur grossen Retirade von Sempacii
genötigt wurde.

Nach dem Mittagessen erwiesen wir, höflich wie die
Gottlosen nun einmal sind, dem Stammschloss der Habsburger
die letzte Ehre, obschon sich von Königsfelden nach der
Stammburg manche Intrigue zum Nachteil der Schweiz spann.
Staunend standen wir im Rittersaal vor der Büste von Kaiser
Franz Joseph, als wäre zwischen heute und seinem Hinschiede
schon ein Jahrhundert verflossen.

Sic transit gloria mundi (so vergeht die Herrlichkeit der
Welt) könnte über Vindonissa, Königsfelden und Habsburg
stehen. Alles, was bloss auf materieller Macht und geistiger
Knechtschaft beruht, muss zusammenbrechen, auch wenn der
Potentat im Norden gleich tausend Jahre Bestehen prophezeit.

Im Anblick des schönen Aaretales gelobten wir, der
geistigen Freiheit überhaupt und der geistigen Verteidigung der
schweizerischen Demokratie weiterhin unsere Kräfte zu
widmen. Serrez les rangs!

Wir danken Herrn Dr. Simonett für die leicht fassliche

Führung durch Museum und Kirche sowie den Veranstaltern
der Zusammenkunft, den Gesinnungsfreunden Friedrich und
Werber in Basel; wir danken auch für den Besuch des

Zentralpräsidenten und des Verfassers der Erinnerungen an «Moses

oder Darwin», dem Gesinnungsfreund Akert aus Bern,
dessen Augen aus ehrwürdigem weissen Haupte noch sprühten

wie in der Sturm- und Drangperiode in Zürich vor vierzig
Jahren. Eugen Traber, Basel.

Leo Tolstojs Weg zu Gott.
Um zu verstehen, warum der alternde Tolstoj des Trostes

der Religion bedurfte, genügt es nicht, seine «Beichte» zu
lesen. Denn dieses Bekenntnis bildet nur den Schlusstein einer
Entwicklung, deren Etappen am deutlichsten durch die
Selbstdarstellungen im «Teufel» und in der «Kreutzersonate»
gekennzeichnet sind. Von keinem Dichter gilt das bekannte
lbsen-Worl vom «Gerichtstaghalten über sich selbst» so sehr
wie von Tolstoj. Was er seinem Tagebuch nicht anzuvertrauen

wagte, das finden wir in kaum verhüllter Form in
seinen Werken, deren Wirkung vielleicht gerade deshalb so

nachhaltig ist. Jeder Leser fühlt sich im Innersten berührt
von der geradezu selbstquälerischen Grübelsucht des Dichters,

dem gegeben war «zu sagen, was wir leiden».
Diese Leiden, obwohl seelischer Natur, sind vielfach auf

äussere Umstände zurückzuführen. Insbesondere wird das

Gegenüberstehen von Mann und Frau durch die bestehenden
gesellschaftlichen Verhältnisse vergiftet, die sich in jener
heuchlerischen Moral auswirken, deren Anwalt die Kirche
ist. Sie ist es, die den Kampf gegen die natürliche Sexualität
in den Mittelpunkt ihrer Bestrebungen stellt; von ihrem
Standpunkt aus übrigens mit Recht, denn unterdrückte
Sexualität wirkt religionsbildend, wie das Beispiel Tolstojs
deutlich zeigt. Sein Leben und Schaffen ist geradezu
gekennzeichnet durch unbefriedigte Sexualität und er ist an diesem
inneren Konflikt auch zugrunde gegangen.

Seine Gattin war frigid (gefühlskalt), er selbst aber naturhaft

liebesbedürftig, wie etwa Goethe. Während dieser
jedoch, seinem gesunden Instinkt folgend und allen
Standesrücksichten trotzend, einen «Betthasen» — wie die Frau Rat
ihre Schwiegertochter bezeichnete — ehelichte, brach Tolstoj
das ihn beglückende Liebesverhältnis mit der Bäuerin Aksinja
ab und heiratete ein Mädchen aus der sogenannten «guten»
Gesellschaft. Diese Fehlentscheidung ist zweifellos auf
tieferliegende psychische Ursachen zurückzuführen, wahrschein-

«Lcbt Gott noch?»
Haben Sie das Buch «Lebt Gott noch?» von Dr. Leo

Blum schon in Ihrem Bücherschränke?
Wenn nicht, so schalten Sie es sich an! Es gehört in die Bücherei
eines Freidenkers und ist, gut broschiert, 550seitig, zum billigen

Preis von Fr. 3.— bei der Literaturstelle in Zürich zu haben.
(Adresse und Postcheckkonto der Literaturstelle finden Sie auf der
letzten Seite dieses Blattes.)

Vermischtes.
Die Heiligsprechungen.

«V a t i k a n s t a d t 17. April, ag. (Havas.) In der St. Peterskirche

fand am Ostermorgen die feierliche Heiligsprechung des
polnischen Jesuiten Andreas Bobola, des italienischen Mönchs Giovanni
Leonardi, des Gründers der Kongregation der Muttergotteskleriker,
und des spanischen Franziskanerpaters Salvatore da Horta statt, die
alle im 16. Jahrhundert lebten. Zur Feier hatte sich eine gewaltige

Pilgermenge von etwa 50,000 Personen eingefunden. Auch die
Mitglieder des diplomatischen Korps waren zugegen. Der Papst
wurde auf der Sedia gestatoria feierlich in die Basilika getragen
und empfing die Reverenz der Mitglieder des Heiligen Kollegiums
sowie der zahlreichen Erzbischöfe und Bischöfe, fTevor er auf dem
Thronsessel Platz nahm. Dann begann sofort die Heiligsprechungs-
Zeremonie. An den Papst wurde die Aufforderung gerichtet, die
Heiligsprechung der drei Seligen vorzunehmen. Der Papst sprach
dann die vorgeschriebenen Worte und stimmte das Tedeum an.

Hierauf wurde ein feierliches Hochamt gehalten und schliesslich
erteilte der Papst von der äussern Loggia der Peterskirche aus Urbi
et Orbi, der Stadt Rom und dem ganzen Weltkreis, den
päpstlichen Segen. Die Menge jubelte dem Papst zu, der sich dam.
zurückzog.»

Die katholische Kirche zählt damit drei Heilige mehr! Die
Heiligsprechung am laufenden Band haben wir letztes Jahr schon
illustriert. Eine feierliche Heiligsprechung, zu der sich! angeblich
50,000 Pilger eingefunden haben sollen. Was tuts! an Schaulustigen
hat es nie gefehlt und wir gehen wohl mit der katholischen Kirche
einig, wenn wir uns über diese «Gläubigen» keine Illusionen
machen. Die Grundsatz- und Glaubenstreue dieser Katholiken haben
wir an anderer Stelle dargetan (z. B. jener Innitzer!), so dass wir
uns weiteren Kommentaren enthalten können. Was nützt schon
dieser, dem Weltkreis gespendeter Segen «Urbi et Orbi»?? Jeder
Leser mag sich die Antwort selbst geben. Mit Zaubersprüchen, hinter

denen nicht einmal eine Ueberzeugungstreue steht, ist nichts
getan. Taten möchte die Welt sehen, Taten, nicht Zaubersprüche.
Wenn sich der Papst und mit ihm das «Vaterland» des Herrn Wiek
auf den Jubel etwas einbilden sollten, so erinnern wir sie schüchtern

an den frenetischen Beifall, den Hitler bei seinem Einzug in
Oesterreich erntete. Ein Beifall, in den sich der kardinalerzbischöf-
liche Jubel in jenen des Pöbels michte! Der Zauber verglimmt, so
wie die Zaubersprüche verhallen und selbst drei neue Heilige
vermögen die Peterspfennige nicht mehr zu mehren. Das Gebaren
Innitzers und seiner bischöflichen Trabanten hat in der Welt seine
Wirkung getan! P.


	Brief aus Vindonissa

