
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 1

Artikel: Zur Psychologie des Priesterzölibats

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 DER FREI DENKER Nr. 1

«Religion» möglichst eindeutig und umfassend zu definieren.
Die Theologen wollen natürlich nur den Glauben an einen
persönlichen Gott als religiös gelten lassen, um sich dadurch
vom «Aberglauben» zu distanzieren. Jeder unvoreingenommene

Beurteiler muss jedoch erkennen, dass in allen
«Kulturreligionen» noch zahlreiche Ueberreste vergangener
Aberglaubensformen enthalten sind. Mit Recht hat schon Wilhelm
Wundt in seiner «Völkerpsychologie» darauf hingewiesen, dass

im Christentum sämtliche religiösen Vorstellungen der
Vergangenheit (Totemismus, Fetischismus, Zauberglaube etc.)
anzutreffen sind.

Ferner darf man nicht vergessen, welche Rolle das
symbolische Denken in der Religion spielt. Es kommt nicht darauf

an, was die als «heilig» verehrten Dinge in Wirklichkeit
sind, sondern welcher Sinn ihnen von den Gläubigen
unterschoben wird. Darum kann man auch mit einem Talmudisten
nicht polemisieren, weil dieser immer die Rückendeckung hat:
die Worte der Bibel oder des Talmuds seien nicht wörtlich
zu nehmen, sondern haben nebenbei noch einen geheimen
(symbolischen) Sinn. (Bekanntlich suchen die Kabbalisten
diesen geheimen Sinn durch die Zahlenwerte der einzelnen
Buchstaben zu ergründen.)

Darum hat Prof. Franz sehr recht, wenn er — im Gegensatz

zu Leopold von Schröder — auch dem Totemismus
religiösen Charakter zuerkennt. Denn es kommt nicht auf das
reale Objekt des Glaubens an (Pflanze oder Tier), sondern
was der Gläubige in dieses Objekt hinein geheimnist (z. B.

einen Ahnengeist). So gelangt Prof. Franz zu einer erweiterten

Definition, die auch wir Freidenker akzeptieren können:
«Religion ist der Glaube an Wesen, Mächte oder Kräfte, die
jenseits der empirisch-logischen Erkenntnissphäre des
Menschen angenommen werden, die man als heilig empfindet,
denen gegenüber man das Gefühl der Abhängigkeit hat und
von denen man glaubt, dass man sie durch bestimmte Handlungen

zur Erfüllung von Wünschen bringen kann». (Es wird nur
der Deutlichkeit halber zweckmässig sein, in dieser Definition

das Wörtchen «man» durch «der Gläubige» zu ersetzen.)
In ähnlichem Sinne habe ich selbst schon vor Jahren als'

Kennzeichen der Religion bezeichnet: «Der Glaube an eine
Ueberwelt, mit der sich der Gläubige durch gewisse
Zeremonien in Verbindung zu setzen wähnt.» (Die Wunscherfüllung

halte ich mehr für ein seelisches Motiv als ein Kriterium
der Religion.) In den primitiven Religionen überwiegen die
Zeremonien, in den vergeistigten Formen der Religion spielt
die Ueberwelt die Hauptrolle, wobei philosophische Erwägungen

— Abrundung des Weltbildes — in den Vordergrund tre¬

ten. In diesem Sinne ist auch die These des Jesuitenpaters
Przywara zu verstehen: «Alle Philosophie ist säkularisierte
(verweltlichte) Theologie.»

Allerdings wird durch meine vereinfachte Definition der
Okkultismus nicht ausgeschaltet, aber ich glaube, dass sich
der Okkultismus von der Religion in engerem Sinne wirklich
nicht abgrenzen lässt und umgekehrt, die Religion vom
Okkultismus, schon gar nicht. Im übrigen kommt es uns Freidenkern

weniger auf eine Definition der Religion als darauf an,
die inneren Triebfedern aufzudecken, die zu religiösem
Empfinden und mystischem Denken führen.

Hier muss uns Psychologie und Soziologie beraten. Mit
dem Appell an den blossen Verstand werden wir nicht weit
kommen, denn die Menschen sind im allgemeinen nur zum
geringsten Teil vernünftigen Erwägungen zugänglich und
selbst bei Verstandesmenschen sind gefühlsmässige Ueberreste

im Unterbewusstsein wirksam. Die Freidenkerbewegung

muss diesem Umstand Rechnung tragen, will sie nicht
auf einen toten Punkt gelangen. Mit einer Definition ist wenig
getan; es gilt, den seelischen Mechanismus des Menschen zu

durchleuchten, damit wir erkennen, was ihn für religiöse
Vorstellungen empfänglich macht. In diesem Sinne ist für uns
Freidenker die Fragestellung «Was ist Religion?» noch immer
höchst aktuell. Th. Hartwig.

Zur Psychologie des Priesterzölibats.
Im medizinischen Verlag von Hans Huber (Bern) ist kürzlich

ein Buch erschienen, das auch unsere Aufmerksamkeit
verdient: «Die psychische Impotenz» von Dr. Edmund Bergler,

Assistent am Wiener Psychoanalytischen Ambulatorium.
(147 Seiten, geb. Sfr. 7.50.)

Scheinbar handelt es sich bei dem Problem der Impotenz
nur um ein Sondergebiet der Sexual-Pathologie, in Wahrheit
greift diese Frage mit allen ihren Verästelungen tief in das

Privatleben der Menschen ein. Nur die herrschende
Sexualheuchelei sucht den Tatbestand zu verschleiern, wie der
Verfasser in der Einleitung konstatiert : «Die Häufigkeit der Po-

tenzstöruhgen in allen Schichten der Bevölkerung ist eine
tingeahnt grosse. Man lasse sich über diese Tatsache durch
das übliche männliche Bramarbasieren mit Casanova-Allüren
nicht täuschen: in keiner Lebenslage lügen die Männer so

konsequent wie beim Verschleiern der Potenzstörung.» Jedenfalls

steht objektiv fest, dass die Impotenz «in der Selbstmordstatistik

von Männern an zweiter Stelle rangiert, Glück und
Zufriedenheit vieler Ehen zerstört, Entscheidendes zum

Verluten Sein eines Gottes. Der Annahme der sittlichen Vollkommenheit
Gottes steht die Tatsache des Uebels in der Welt entgegen, was

auch Skrbensky feststellt. Und überdies: Jede Hypothese sucht doch
etwas zu erklären! Was in der Welt lässt sich denn eigentlich m i t
Gott besser erklären als ohne ihn?

Von einer «Erklärung» in wissenschaftlichem Sinne sprechen
J wir dann, wenn es gelingt, komplizierte Vorgänge auf einfache

zurückzuführen, Unbekanntes durch Bekanntes zu ersetzen (Maxwell),
Ungewohntes durch Gewohntes auszudrücken (Mach). Dies wird
ermöglicht durch den Vergleich der zu erforschenden Naturvorgänge
mit solchen Vorstellungen, die uns geläufig sind, z. B. in der Physik
durch die Wellentheorie des Lichtes oder in der Biologie durch
die Lehre von der natürlchen Auslese auf Grund eines allgemeinen
Daseinskampfes.

Niemals darf man aber etwas Unbekanntes durch etwas Unbe-
kanteres «erklären» wollen, wie dies etwa bei der Phlogiston-
Theorie der Fall war. So eine Phlogiston-Annahnie stellt auch die
Gott-Hypothese dar. Welchen heuristischen Wert soll übrigens die
Annahme eines göttlichen Wesens haben, da doch bekanntlich «bei
Gott alles möglich ist?» Und warum hält Brentano dennoch die
Existenz Gottes für «wahrscheinlich», wenn auch nicht für evident?
Es wäre eine dankenswerte Aufgabe, die Freidenker darüber
aufzuklären. Insbesondere dürfte es sich lohnen, den «werdenden Gott»
Brentanos einer freidenkerischen Analyse zu unterziehen.

Skrbenskv, der — wie aus seiner Broschüre hervorgeht — die
betreffende Materie beherrscht, wäre berufen, eine solche Arbeit zu
leisten. Er würde sich damit ein Verdienst um die Freidenkerbe¬

wegung erwerben. Denn wir haben uns nicht nur mit den
Argumenten unserer klerikalen Gegner auseinanderzusetzen, sondern
auch mit den Gedankengängen jener Intellektuellen, die es aus
irgend einem Grunde ablehnen, sich religionspolitisch zu betätigen
oder gar — wie Brentano — aus sozialen Erwägungen mit der
Volksreligion trotz manchen Bedenken philosophischer Natur
sympathisieren. T h. Hartwig.

Neuerscheinungen.
Nobs, Ernst: Die erzieherische Bedeutung der politischen Parteien.

35 Seiten, brosch. Fr. 1.25. Jean-Christoph Verlag, Zürich 1937.
Ritter, Hans: Politik und Moral. 38 Seiten, brosch. Fr 1.25. Jean-

Christoph-Verlag, Zürich 1937.
Francesco, Grete de: Die Macht des Charlatans. 257 Seiten, Fr. 9.70.

Verlag Benno Schwabe, Basel 1937.
Walter, Emil: Unser naturwissenschaftliches Weltbild. Sein Werden

vom Altertum bis zur Gegenwart. 247 Seiten mit 84 Abbildungen,

Fr. 9.20. Verlag Max Niehans, Zürich u. Leipzig 1938.
Matisse, Georges: La Philosophie de la nature. Vol. I: Identite du

monde et de la connaissance. — Collection: Bibliotheque de
la Philosophie contemporaine. 256 pages, Fr. 6.— ; Librairie
Felix Alcan, Paris.

Brehier, Emile: La Philosophie du moyen-äge. — Collection: L'Evo-
lution de l'humanite, 460 pages; brosch. ffr. 40. — (Schildert
den Streit zwischen Wissen und Glauben.)

Wir werden gelegentlich näher auf diese Werke zu sprechen
kommen.



Nr. 1 DER FRE I DE N KER 5

ständnis des Sonderlings, des chronischen Junggesellen und
— des Don Juan-Typus beiträgt».

Wohlgemerkt: es handelt sich in der überwiegenden Mehrzahl

der Fälle nicht etwa um eine organisch bedingte Impotenz,

sondern nur um eine solche psychischer Art, die aber

gerade deshalb, weil sie seelischer Natur ist, nicht durch
Einverleibung von Hormon-Präparaten oder durch eine
Verjüngungskur beseitigt werden kann. Uebrigens ist — nebenbei
bemerkt — auch die Psychoanalyse nicht Sache irgend eines

Arztes, sondern erfordert eine bestimmte fachmännische
Schulung.

Das alles wäre nun aber doch nur eine rein medizinische
Angelegenheit, wenn die Neurosen zu den Ausnahmeerschei-

nungen des menschlichen Seelenlebens gehören würden. Leider

jedoch ist «die Aussenwelt von vielen Neurotikern und
wenigen Gesunden bevölkert» und so ergeben sich aus der
Psychoanalyse aufschlussreiche Einblicke in unser Alltagsleben,

ja darüber hinaus auch solche in das innere Leben der
Menschen in grauer Vorzeit. Damals spielte die Religion noch
eine gewaltige Rolle; sie durchdrang das ganze gesellschaftliche

Leben: kultische Gebote waren sozusagen Staatsgebote.
Das gilt heute noch für primitive Völker, deren kultische
Gebräuche uns beweisen, welche überragende Bedeutung der
Sexualität im Rahmen der Religion zukommt. Aber selbst in
den zivilisierten Formen religiöser Vorschriften ist der
sexuelle Ursprung derselben noch erkennbar. Da darf es uns
nicht wundern, wenn dem Sexualleben der Priester eine
besondere Aufmerksamkeit zugewendet wurde.

Immerhin hat sich das Zölibat der katholischen Priester
verhältnismässig spät durchgesetzt. Bis zum 3, Jahrhundert
unserer Zeitrechnung bestand kein Eheverbot für die Bischöfe,
bzw. «Aeltesten» der Christengemeinden. Und in die kirchliche

Rechtsordnung wurde die Forderung der Askese erst im
Mittelalter eingebaut. Dafür entscheidend waren zweifellos
wirtschaftliche Momente: Nachkommenschaft verleitet zur
Erwerbung von Privatbesitz. Der unverehelichte Priester
widmete sich ganz und gar dem Interesse der Kirche und dieser
verblieb der angehäufte Reichtum aller Art. Psychologisch
war die neue Massnahme wohl fundiert, wie sich völkerkundlich

leicht nachweisen lässt: «Das Ideal allen Priestertumes,
selbst in seinen robusten Formen, ist Geschlechtslosigkeit des
Menschen, zum mindesten des priesterlichen Menschen
Das äussert sich auf niederen Kulturstufen in der bewusst
bewirkten Verwischung der Geschlechtsmerkmale*). Das Streben,

das Geschlecht aufzuheben und die Sexualität zu
überwinden, beginnt mit dem Anlegen einer unterscheidenden,
die Geschlechtsabzeichen meist verbergenden Kleidung**)
und endet bei der Kastration oder bei der absoluten sexuellen

Abstinenz.» (Hans Freimark «Okkulitismus und Sexualität»,

Leipziger Verlag.)
Es ist also uraltes Gedankengut, das der Forderung des

Zölibats der katholischen Priester zugrunde liegt, und es war
nur eine äusserliche Zutat, wenn die nachträgliche «Begründung»

mit Bibelzitaten operierte. In der ersten Epistel
S. Pauli an die Korinther heisst es nämlich im 7. Kapitel,
Absatz 1 und 2: «Es ist dem Menschen gut, dass er kein Weib
berühre. Aber um der Hurerei willen habe ein jeglicher sein
eigen Weib, und eine jegliche habe ihren eigenen Mann.»
Und im Evangelium S. Matthäi wird im 19. Kapitel berichtet:
«Da sprachen die Jünger zu ihm (Jesus): Stehet die Sache
eines Mannes mit seinem Weibe also, so ist's nicht gut, ehelich
zu werden.» Darauf antwortet Jesus ausweichend: «Das Wort
fasset nicht jedermann, sondern denen es gegeben ist.» Dann

*) Das Gefühl der Geschlechtstransformation tritt häufig bei
Paranoikern auf; der Wahnsinn beseitigt gewisse Hemmungen, so
dass die andere Wesensart des Menschen zum Vorschein kommt.

**) Die Shinto-Priester Japans kleiden sich in eine mehr weibliche

als männliche Tracht. Auch die Soutane des katholischen Priesters

trägt ausgesprochen weiblichen Charakter.

weist er darauf hin, dass «etliche (Menschen) sich selbst
verschnitten haben, um des Himmelreichs willen». Und nochmals
fügt er ausdrücklich hinzu : «Wer es fassen mag, der fasse es !»

Wie weltfremd diese religiösen Ekstatiker auch gewesen
sein mochten, wie sehr ihre Blicke auf das Jenseits gerichtet
waren, so wussten sie doch, dass der Sexualtrieb eine unbändige

Naturkraft ist, die sich auf die Dauer nicht unterdrücken
liess. Selbst «heilige» Männer unterlagen der Versuchung und
wussten sich schliesslich nur durch Kastration von ihrer
Begierde zu befreien. Man musste den weniger heiligen
Menschen ein Sicherheitsventil — die Ehe — gestatten. Doch der
Geschlechtstrieb wird wenigstens diskreditiert und die Frau
wird als «Gefäss der Sünde» zu einem minderwertigen Wesen

gestempelt. Man beachte die Erzählung vom Sündenfall,
wo die Verführung von der Frau ausgeht." Es gibt im
Christentum — ebenso wie im Judentum — nur männliche Priester;

nur der Mann ist würdig, der Mittler zwischen den
Menschen und Gott zu sein. Eine typische Erscheinung, die in der
Menschheitsgeschichte den Uebergang vom Matriarchat zum
Patriarchat kennzeichnet. (Vgl. Dr. Wilhelm Reich «Der
Einbruch der Sexualmoral». Verlag für Sexualpolitik, Oslo, PoSt-

box 2806.)
Die Minderbewertung der Frau war zu jener Zeit — und

ist es zum Teil auch heute noch — im ganzen Orient üblich.
Doch finden wir dort nicht jenen Drang zur Enthaltsamkeit,
wie er sich in der Lehre des Paulus offenbart, die bei den
Sklaven des Römerreiches so willig Aufnahme fand. Man hat
dies zu erklären gesucht, indem man auf das soziale Elend
der unteren Volksschichten in der Niedergangsepoche des

alten Römerreiches hinwies. Die wenig intensivierte Bearbeitung

des Bodens durch Sklaven drängte zu einer Umlagerung
des Produktionsgefüges und viele Grundherren zogen es vor,
ihre Sklaven freizugeben, um diese als zinspflichtige Pächter
zu veranlassen, den Bodenertrag im eigenen Interesse zu
steigern. Doch auch dann war Kinder«segen» unerwünscht; aus
der wirtschaftlichen Not wurde eine religiöse Tugend gemacht:
«Es ist dem Menschen gut, dass er kein Weib berühre.»

Wohl wurden damals bereits zweifellos primitive Methoden

der Empfängnisverhütung angewendet und es war nicht
notwendig, die Mahnung des Paulus wörtlich zu nehmen;
schliesslich wird von manchen katholischen Priestern auch
das Zölibat nicht wörtlich genommen. Immerhin bleibt ein
unerklärlicher Rest: Wenn der Sexualtrieb wirklich jene
unheimliche, dämonische Gewalt besitzt, die wir ihm
zuerkennen, warum durchbricht er nicht mit elementarer Kraft
die Dämme der asketischen, christlichen Weltanschauung,
warum fegt er nicht hohnlachend den ganzen Plunder
salbungsvoller Moralpredigten hinweg, warum begnügt er sich
heute noch mit der üblichen Sexualheuehelei? «Wer es fassen

mag, der fasse es!»
Damit komme ich auf das eingangs erwähnte Buch zurück.

Die meisten Menschen sind nämlich gar nicht sexuell
«normal», wie sie glauben machen möchten, sondern leiden an
Hemmungen mannigfacher Art. (Inwieweit die Neurosen
sozial bedingt sind, das gehört in ein anderes Kapitel, mit dem
sich die Psychoanalyse bisher leider wenig oder gar nicht
befasst hat.) Es muss nicht gerade eine effektive psychische
Impotenz beim Mann oder eine ausgesprochene Frigidität bei
der Frau*) vorliegen; es genügen schon vorübergehende
Störungen des Sexualtriebes, um die Menschen für das, was man
in der Psychoanalyse «Lustangst» (nicht zu verwechseln mit
Angstlust!) nennt, empfänglich zu machen.

Die Sache liegt ja auch nicht so, dass man die Menschen
ih seelischer Hinsicht einfach in Kranke und Gesunde
einteilen kann, sondern — und gerade das hat die Psychoana-

*) Letzteres Problem hat der gleiche Verfasser gemeinsam mit
Dr. Eduard Hitschmann in einem eigenen Buch «Die Geschlechtskälte

der Frau» behandelt, welches im Verlag Ars medici (Wien
1934) erschienen ist.



6 DER FREIDENKER

lyse aufgedeckt — jeder Mensch besitzt in seinem
Unterbewusstsein mehr oder minder «empfindliche» Stellen, also
Ansätze zu irgend einer Neurose, die zumeist aus frühester
Kindheit stammen. Darum haben wir unbewusst Verständnis
für manche menschliche «Verirrung», auch dann — und
vielleicht dann erst recht — wenn wir sie in unserem Bewusstsein

entrüstet ablehnen. (Ungewöhnlich strenge Urteile von
Richtern sind psychologisch als Abwehr zu erklären: «Ich
bin nicht wie jener; wäre ich es, müsste ich ihn milder
beurteilen!»)

An dieser Stelle möge es genügen, auf die im 4. Kapitel
des Buches näher angeführten «hysterischen Potenzstörungen»
hinzuweisen. (Alle anderen Formen der Potenzstörung mögen

in dem genannten Buche nachgelesen werden.) Die
Ursache der hysterischen Potenzstörung liegt in der Mutterbindung

des betreffenden Patienten: Alle Frauen werden
unbewusst mit der Mutter identifiziert, wodurch Schuldgefühle
geweckt werden. Der Patient flüchtet in die Abstinenz, die
er — ahnungslos — sogar «begründet», z. B. mit «Angst vor
Geschlechtskrankheiten» oder «Angst vor Zeugung von
Nachkommenschaft» usw. Zu diesen «Ausreden» gehören nun
auch alle abfälligen Werturteile über die Frau, die wir nicht
nur bei Paulus finden, sondern auch bei anderen Kirchenvätern

(Tertullian, Origenes etc.). Nun verstehen wir auch,
was es zu bedeuten hat, wenn «etliche Menschen sich
verschnitten haben, um des Himmelreichs willen». Da ihnen das
sexuelle Himmelreich auf Erden versagt war, so flüchteten sie
in das jenseitige Himmelreich.

«Wer es fassen mag, der fasse es!» Beinahe 2000 Jahre
hat es gedauert, bis wir es wirklich fassen konnten. Die
moderne Psychologie leuchtet in die Tiefe der menschlichen Seele.
Die «bösen Geister» haben ihren Sitz im menschlichen
Unterbewusstsein. Der Zauberglaube hat seinen Sinn verloren. Der
einstige Magier wird zum Patienten, zu einem armseligen
Menschlein mit seinen seelischen Widersprüchen.

Th. Hartwig.

Vom Bibelkaufen und Bibellesen.
England ist die Heimat der «Internationalen Bibelgesellschaft».

In allen erdenklichen Sprachen und Dialekten wird
die Bibel, oder Teile derselben, herausgebracht und in
Millionen von Exemplaren auf den Markt gebracht. Trotzdem wir
nicht daran zweifeln, dass die «christliche Nächstenliebe»
gebührend in den Verkaufskalkulationen eingerechnet sei, nehmen

wir an, dass aus diesem Bibelunternehmen schöne
Gewinne erzielt werden. Wir haben an dieser Stelle schon
wiederholt Absatz-Statistiken abgedruckt, so dass wir uns für
heute zahlenmässige Angaben über diesen Handel ersparen.

Die Bibel wird gekauft Dabei bleibt aber die Frage offen,
ob sie auch gelesen wird. Wir wagen dies ernstlich zu
bezweifeln. Das wissen wir aus unserem persönlichen Umgang
mit Christen und kein Pfarrer wird uns die Tatsache bestreiten,

dass die überwiegende Mehrheit der Christen die Bibel
nicht kennt. Für einen Pfarrer wirklich eine betrübende
Feststellung! Allenthalben sucht man denn heute nach Mitteln,
dieser unerfreulichen Tatsache abzuhelfen.

Die Engländer suchen hier neue Wege und scheinen dem

übrigen Europa wegleitend voranzugehen. In London
erscheint seit einigen Wochen eine «Geschichte der Bibel», die
dazu beitragen soll, dem Gläubigen das Interesse und
Verständnis für die Bibel zu wecken, oder sofern solches im
Keime schon vorhanden ist, es zu vertiefen und zu verbreiten.
Das Werk, das von der Amalgated Press in London
herausgegeben wird, soll aus «absatztechnischen» Gründen in vierzig
wöchentlichen Lieferungen erscheinen. Die Hefte sind reich
illustriert, teilweise sogar farbig, und sollen den Leser mit
den biblischen Stätten und Begebenheiten vertraut macher
und damit die Liebe zum Christentum wecken.

Wir sind mit unseren englischen Gesinnungsfreunden der
Ansicht, dass sich das Werk hauptsächlich vom verlegerischen
Standpunkt rentieren wird. Dabei wird es aber sein Bewenden

haben, denn über das «Bildli-luege» hinaus wird die
Mehrzahl der Käufer nicht kommen. Die Sache um die Bibel
ist hoffnungslos, denn je mehr sich der Absatz der
Bibelgesellschaften steigert, um so weniger merkt man von der
gepriesenen «christlichen Liebe».

Einen anderen, nicht minder zweifelhaften Versuch, die
Bibel zu retten, unternimmt E. S. Bates, der den Inhalt dei
Bibel in einem umfangreichen Buch von 1237 Seiten nach
literarischen Gesichtspunkten arrangiert hat, «The Bible
designed to be read as Literature». Wir Freidenker haben
die Bibel noch nie anders bewertet als ein literarisches Werk
doch ist es so verfälscht und den Zwecken entsprechend ent
stellt, dass wir andere literarische Werke vorziehen. Hoffen
wir, dass es dem ertrinkenden Christentum gelinge, sich an
diesem Strohhalm noch einige Zeit über Wasser zu halten. P

Aufhebung des Jesuitenverbots?
«Während der Kampagne über die Antifreimaurer-Initia-

tive ist nicht selten davon gesprochen worden; schon in den
Kommentaren zu den höchst erfreulichen Abstimmungszahlen
aber war kaum noch irgendwo ein schüchternes Wort darüber
zu vernehmen.

Warum auch das? Wäre nicht vielmehr jetzt der richtige
Moment da, um in spontaner Entschlusskraft unserm Volk
als Dank für seine freiheitliche Prinzipienfestigkeit die
Gelegenheit zu bieten, mit dem heute nirgends mehr allzu ernst

genommenen Jesuitenverbot ebenfalls abzufahren? Das wäre
ein Akt eidgenössischen Einigkeitswillens, der unserm Land
sicher nicht schlecht anstehen und ihm gerade jetzt auch von

grossem Nutzen sein würde.
Eine heikle Frage dabei ist offenbar die, dass niemand

die Initiative dazu ergreifen will. Die Katholisch-Konservativen

glauben ihrerseits es nicht tun zu dürfen, und die
andern Parteileitungen «genieren» sich offenkundig, einmal
etwas grosszügig und grossmütig zu sein!

Könnte aber in diesem Fall nicht gerade der Bundesrat
vorangehen, aüs einer freundschaftlichen Ritterlichkeit gegenüber

seinen zwei katholisch-konservativen Mitgliedern, die
zweifellos von einer grossen Volksmehrheit freudig gutgeheissen

würde? Oder muss auch diese im Grunde schon spruchreife

Frage zunächst von irgend einer politischen Minderheitsgruppe

oder kulturellen Organisation in Fluss gebracht
werden?

Wer etwa davon spricht, dass das Jesuitenverbot wohl
aufgehoben werden könnte, es solle jedoch erst mit der kommenden

Totalrevision der Bundesverfassung geschehen, versteckt
sich hinter Vorwänden; denn diese Totalrevision liegt heute
in weiter Ferne, ganz besonders noch, wenn die für nächstes
Jahr geplanten Revisionen der Wirtschafts- und Bundes-
finanzartikel der Bundesverfassung durchgebracht werden.
Dann dürften Jahrzehnte vergehen, bis das Bedürfnis nach
einer Gesamtrevision unseres Staatsgrundgesetzes sich wieder
einstellt. Zu einem 100jährigen «Jubiläum» des Jesuitenverbotes

aber sollte die Schweiz es wirklich nicht kommen
lassen; das wäre kein Ehrentitel für sie.»

Das Vorstehende stand zu lesen in Nr. 284 der «Luzerner
Neueste Nachrichten» vom 4. Dez. unter «Eidgenössische Glossen

der Woche». Verfasser ist Tg., was wohl Tung heissen
dürfte. Ein hahnebüchernes Ansinnen, wie es nur im Kopfe
eines katholischen Journalisten entstehen konnte.

Dafür, dass das Bestreben der Frontisten und ihrer
katholischen Hintermänner abgelehnt worden ist, sollen die Katholiken

mit der Aufhebung des Jesuitenverbotes belohnt werden!

Da die Jesuiten ihr Ziel nicht via Frontisten erreichen


	Zur Psychologie des Priesterzölibats

