
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 21 (1938)

Heft: 6

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42 DER FREIDENKER Nr. 6

wertige Gesinnung, die damit unter Strafe gestellt werden
soll, den kirchlichen Inspiratoren des Gesetzes selbst nicht
fremd ist. Es würde uns nicht schwer fallen darzutun, dass
dieser Eindruck zu Recht besteht, doch wollen wir heute nicht
Kirchehgeschichte treiben. Um sich zu Handlungen hinreissen
zu lassen, wie sie in Alinea 2 und 3 des Artikels 261

aufgeführt sind, muss man schon Fanatiker sein; diese finden
sich aber erwiesenermassen nicht in unserem Lager.

Was uns Freidenker an diesem Artikel 261 stört, ist einzig

Alinea 1: «Wer öffentlich und in gemeiner Weise die
Ueberzeugung anderer in Glaubenssachen, insbesondere den
Glauben an Gott, beschimpft oder verspottet >— wird mit
Gefängnis bis zu sechs Monaten oder mit Busse bestraft.» Was
mit diesem «Kautschuk»-Artikel gemacht werden soll, das
wissen wir heute noch nicht. In blindem Eifer hat man diesen

«Gotteslästerungsparagraphen» aus den kantonalen
Strafgesetzen übernommen und damit einem modernen Gesetz
noch den mittelalterlichen Zopf angehängt. Wann beschimpft
oder verspottet man die Ueberzeugung anderer in Glaubenssachen,

wann lästert man Gott? Es wird dies vor allem eine
Frage der Interpretation sein und somit von der weltanschaulichen

Zusammensetzung des Gerichtes abhängen. Wenn wir
Freidenker uns künftig mit den Glaubenssachen der Andern
oder insbesondere mit dem Glauben an Gott auseinandersetzen

und Kritik üben, so werden wir bei jeder Veranstaltung
und mit jedem Artikel im Freidenker Gefahr laufen, mit diesem
Artikel 261 in Konflikt zu kommen. Was liegt näher als die
Vermutung, dass die Gläubigen, d. h. einzelne Militante —
das Hauptkontingent ist ja nur «matrikgläubig» — sich in
ihren Glaubenssachen beschimpft oder gar verspottet fühlen
werden? Wer z. B. die Ansprüche des Katholizismus kennt,
alleine im Besitze der Wahrheit zu sein, wer weiter seine

aus dem Glauben sich ergebende Intoleranz kennt, der wird
die möglichen Gefahren eines solchen Gesetzes nicht verkennen.

Wer sich kritisch mit Glaubensfragen auseinandersetzt,
der läuft Gefahr, die mimosenhafte Empfindlichkeit der Gegner

zu rühren und ist damit schon straffällig geworden. Alles
an diesem Gesetz ist auf die Interpretation abgestellt, und es

bleibt nur die Hoffnung, dass die Richter die konfessionelle
Ueberempfindlichkeit in die notwendigen Schranken weisen
werden.

Soll dieser Gesetzesartikel ein Zeichen der christlichen
Glaubensstärke sein? Einige Worte, selbst auf die Gefahr hin,
dass sie die frommen Redaktoren als gotteslästerlich empfinden

werden, seien uns erlaubt. Wir Freidenker werten diesen

«Gotteslästerungsparagraphen» als eine ausgesprochene
und zugestandene Schwäche. Da wird in allen Kirchen von

Literatur.

Christentum oder Zinswirtschaft?
«Die schlimmsten Feinde des Christentums sind seit jeher jene

gewesen, die sich Christen nennen, aber nicht so leben, wie das

Christentum es vorschreibt.» Das ist eine Binsenwahrheit für uns
Freidenker, denn würde das Christentum gelebt, nicht nur
gepredigt, so gäbe es kaum Freidenker und Gottlose. Wir haben es

aber satt, dieses Lippenchristentum, und haben noch soviel
Charakter bewahrt, dass wir auch die Konsequenzen zu ziehen wagten.
Jeden Sonntag wird in der ganzen Welt von den Kanzeln das

Christentum verkündet, die Christen ermahnt, den Lehren eines
Jesu nachzuleben — allerdings ohne dass diese Ermahnungen auch

nur etwelche Folgen zeitigen würden. Ermahnungen von
Kanzelrednern, die nur den Wegweiser spielen, der bekanntlich nicht
mitgeht, solche Ermahnungen haben keine Suggestivkraft mehr.

Eine löbliche Ausnahme macht Professor Dr. J. Ude (Graz).
der die Probleme des Lebens nicht nur theoretisch in der Studier-
slube erörtert, sondern sich auch für die Verwirklichung neuer
Erkenntnisse einsetzt. Sein Kampf gilt der Verwirklichung der
Freigeldlehre. Professor Ude macht aus seinem Herzen keine Mördergrube,

das beweist seine neueste Schrift resp. Vortrag: «Christentum

oder Zinswirtschaft?» Dass dieses Streben nach einer Befriedung

der Menschheit ihm in reichem Masse die Anfeindungen nicht
nur der Politiker, sondern vor allem auch der Kirchenkreise ein-

der Grösse und Allmacht Gottes gesprochen und dennoch
habt ihr Gläubigen kein Vertrauen zu dieser Allmacht! Ihr
ruft die Allmacht des Staates an und lasset euern Glauben
unter staatlichen Schutz stellen. Ob diese Tatsache für einen
allmächtigen Gott spricht, das mögen die Leser selbst
beurteilen. Wenn es mit dem Glauben der Christen so bestellt
wäre wie sie vorgeben, dann müsste ihnen dieser
«Gotteslästerungsartikel.» nicht mehr und nicht weniger als eine
Gotteslästerung sein. Wer an den allmächtigen Gott glaubt,
der wird ihm auch das Richten über seine Lästerer
überlassen und nicht den eigenen Glauben Lügen strafen, indem
er zu einem Strafgesetzparagraphen Zuflucht nehmen muss.
Was mit diesem Artikel geschützt werden soll, ist nicht eure
Ueberzeugung — denn dass ihr die nicht habt, bezeugt ihr
ja durch das Gesetz — sondern eure Eitelkeit und Anmassung.

Und weiter: Gebt ihr Gläubigen durch den Gesetzesartikel

nicht zu, dass euer Glaube ein Anachronismus ist, der
frei und wissenschaftlich denkende Menschen zum Spott, reizen

muss? Warum werden andere weltanschauliche
Ueberzeugungen nicht auch gegen Spott und Beschimpfung
geschützt? Warum werden politische und wirtschaftliche
Ueberzeugungen nicht auch geschützt? Wir lassen diese Fragen
alle offen. Wir Freidenker lassen den Christen dieses vom
Staat geforderte und ihnen eingeräumte Privilegium des
strafrechtlichen Schutzes und sind froh, dass unsere weltanschauliche

Ueberzeugung so lebendig und zeitnahe ist, dass sie des

strafrechtlichen Schutzes gar nicht bedarf.
Wie wird sich nun nach dem Inkrafttreten des

Strafgesetzbuches die Arbeit der Freidenker und ihrer Organisationen

gestalten? Wird durch Artikel 261 nicht unsere ganze
öffentliche Kritik durch Organ und Vortrag gefährdet? Wie
steht es mit der in der Verfassung zugesicherten Glaubensund

Gewissensfreiheit?
Wohl ist in der Bundesverfassung die Glaubens- und

Gewissensfreiheit in Artikel 49 gewährleistet, doch, so führt
Professor Burckhardt aus, darf daraus nicht ohne weiteres
das Recht abgeleitet werden, unsere Ueberzeugung durch
Wort und Schrift uneingeschränkt zu verbreiten. Professor Dr.
W, Burckhardt schreibt in seinem «Kommentar zur
schweizerischen Bundesverfassung vom 29. Mai 1874» in der
Auslegung des Art. 49 unter anderem: «Die Glaubens- und
Gewissensfreiheit ist also ein rein negativer Rechtsschutz:
Abhaltung fremder Einmischung in Sachen, die dem forum in-
ternum angehören. Damit ist allerdings das positive Recht

gegeben, eine religiöse Ueberzeugung zu haben, sich seine

Ueberzeugung selber zu bilden und seinen Glauben zu
ändern; nicht aber ohne weiteres das Recht, diese Ueberzeu-

getragen hat, ist speziell uns Freidenkern verständlich. Wie könnte
es auch anders sein! So haben denn auch die Bischöfe von Chur,
St. Gallen und Solothurn gegen diesen gefährlichen Neuerer Sturm
gelaufen und Ude's Auftreten unter Androhung der Strafe der
Suspensation verboten. Warum? Die Begründung lautet: Weil die
Vorträge «den Eindruck erweckt haben, als sei die Kirche nicht
auf richtigem Weg». Die Kirche ist unzweifelhaft auf dem richtigen

Weg zum — Untergang! Da braucht nicht erst der «Eindrucks
erweckt werden. Zu dieser Erkenntnis werden hoffentlich recht
viele Gläubige gelangen, wenn sie die Schrift Ude's lesen.

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, uns hier mit der
Freiwirtschaftslehre auseinaderzusetzen, so interessant dies auch sein
möchte. Jede Frage an ihrem Ort! Hier wollen wir uns nur kurz
mit dem Thema «Christentum oder Zinswirtschaft?» befassen.

Professor Ude kommt als Theologe zum Schlüsse, dass der
Zins und das Zinsennehmen ein Fluch sei für die Menschheit. Der
Zins sei nach christlicher Auffassung Wucher, also eine Sünde.
Das sagt nicht nur Ude, sondern als Beleg zitiert er Bibelstellen.
Dies sei auch die Auffassung der katholischen Kirche seit den
Zeiten des Urchristentums, «und das Lehramt der katholischen Kirche

bezeugt kraft seiner unfehlbaren Lehrgewalt die Sündhaftigkeit
und Uneriaubtheit des Zinsnehmens». «Ja, ich gehe soweit und
sage: Selbst der Kampf gegen Bolschewismus und Kommunismus
und gegen die Gottlosenbewegung erscheint mir nicht so wichtig
als der Kampf gegen den Zins».

*) Verlag Pestalozzi-Fellenberg-Haus, Bern 1938. Preis 1.— Fr.



Nr. 6 DER FREIDENKER 43

gung durch Wort und Schrift zu verbreiten und ihr in
gottesdienstlichen Handlungen Ausdruck zu geben. Dieses Recht
ist in der Glaubens- und Gewissensfreiheit im eigentlichen
Sinne nicht enthalten und kann deshalb durch die
Bundesverfassung nicht unbedingt und unbeschränkt gewährleistet
sein. Die Verbreitung der religiösen Wahrheit, wie auch die
Bekämpfung des Irrtums, geht über die persönliche Freiheit
des Glaubens hinaus.»

Trotz dieser Feststellung kommt Professor Burckhardt zum
Schlüsse, dass das Recht auf Kritik kraft anderweitigen
Bundesrechtes (z. B. Pressefreiheit, Versammlungsrecht etc.)
zugestanden werden müsse. Wir müssen denn auch zur Ehre
unserer Behörden gestehen, dass bisher unsere Kritik und
die Propagierung unserer Ideen nie eingeschränkt wurde.
Erst neulich, d. h. vor einigen Jahren, wurde eine Attacke
gegen das Freidenkertum im Parlament abgewiesen. Wir hoffen,

dass auch unter dem neuen sbhweizerischen Strafgesetzbuch

eine sachliche Kritik möglich sein werde und dass

Artikel 261 nicht von Fanatikern und böswilligen «Schlingen-
stellern» missbraucht werden könne. Hören wir, was Prof.
Burckhardt diesbezüglich sagt: «Es scheint mir trotzdem, in
Uebereinstimmung mit allen bisher geäusserten Ansichten,
richtiger, anzunehmen, dass mit dem Art. 49 und 50 auch
das Recht religiöser Meinungsäusserung und somit auch
religiöser Kritik gewährleistet werden wollte, weil die
Bundesverfassung eine so komplizierte Regelung des Verhältnisses.
wie sie im andern Fall bestände, kaum beabsichtigte.»

Kritik ist erlaubt, aber wo ist ihre Grenze? Auch die
Schwierigkeit, die Grenzen der erlaubten Kritik zu ziehen,
erwähnt Professor Burckhardt. Da Artikel 261 diesen
Schwierigkeiten keine Rechnung trägt, sondern ein richtiger
«Kautschuk-Artikel ist und bleiben wird, sind die nachstehenden
Ausführungen im Kommentar Burckhardt von Interesse.
Professor Burckhardt schreibt: «Schwieriger ist es, die Grenzen
erlaubter Kritik in religiösen Dingen zu ziehen. Kritik und
positive Lehre sind voneinander nicht zu trennen; jede Lehre
stellt sich in Gegensatz zu den andern und behauptet sich
durch die Verneinung der andern; die Behauptung hätte
keinen Wert ohne die Möglichkeit der Kritik. Ist das eine
gewährleistet, so kann das andere nicht verboten sein. Das
Recht der Kritik ist daher ebenfalls eine Konsequenz der
Glaubensfreiheit i. w. S., und zwar auch, wenn sie zur
Verneinung jeder religiösen Anschauung dient.»

Und weiter lesen wir: «Wenn jede religiöse Meinung
verbreitet werden darf, muss auch jede kritisiert werden dürfen;

die Frage ist also nicht, ob Kritik dem Gegenstand nach
eingeschränkt werden darf, sondern nur, ob jede Art, zu kri-

Es ist verständlich, dass Professor Ude als Theologe seine
Stellungnahme zum Zinsproblem auch mit Aussprüchen der Kirchenväter

untermauert. Aus Raummangel versagen wir uns die
Wiedergabe der Stellungnahme derselben und begnügen uns mit der
Stellungnahme des unfehlbaren katholischen Lehramtes zur
Zinsfrage, wie sie in Ude's Schrift zitiert sind:

Innocenz II. sagt: «Wer Zins nimmt, soll aus der Kirche aus-
gestossen werden und nur nach strenger Busse und mit grösster
Vorsicht wieder aufgenommen werden. Einem Zinsnehmer, der
ohne Besserung stirbt, soll das christliche Begräbnis verweigert
werden.»

Eugen III. (1150) hat erklärt: «Wer mehr nimmt, als die
Leihsumme ausmacht, verstrickt sich in die Sünde des Wuchers. Alles,
was zur Leihsumme hinzukommt, ist Wucher.»

Papst Alexander III. (1179) ging sogar weiter, indem er gross-
sprecherisch verfügte: «Jede Gesetzgebung, die den Zins erlaubt,
ist null und nichtig!»

iWie ernst es den Päpsten und der katholischen Kirche im
Gesamten mit diesem Zinsverbot war und heute noch ist, das
braucht nicht weiter dargetan zu werden. Eine Kirche, die von
der Sünde lebt, ist logischerweise an der Sünde interessiert und
wird deshalb keinen Finger rühren, die Sündenquellen zu beseitigen.

Wie sollte es auch anders sein, wenn die Kirche selbst den
Gläubigen mit dem «sündigen» Beispiel vorangeht. Professor Ude
freilich, das sei ihm zugestanden, ist zu ehrlich, um nicht
zuzugeben, dass das Leben der Christen, d. h. der Katholiken, den
Lehren der «unfehlbaren Lehrgewalt» nicht einmal nachhinkt, son-

tisieren, zugelassen werden muss. Die noch so grundlose und
unverständige Kritik einer wissenschaftlichen oder politischen
Lehre kann deren Anhänger nicht persönlich verletzen; auch
dann nicht, wenn sich der Kritiker der verwerflichsten Mittel
bedient, um die Leser oder Zuhörer auf seine Seite zu bringen.

Gegen solche unlautere Waffen im Kampf um die Wahrheit

gibt es keinen gerichtlichen Schutz. Die religiöse
Ueberzeugung ist aber mit der Person des Einzelnen viel enger
verwachsen; wenn sie angegriffen wird, fühlt sich jeder
Anhänger derselben angegriffen, und jeder fühlt sich gekränkt,
wenn sie verspottet oder besudelt witrd; es bedarf einer
hohen Charakterbildung und ungewöhnlicher Selbstbeherrschung,

um solche Angriffe objektiv zurückzuweisen oder sie
im Bewusstsein ihrer Nichtswürdigkeit zu ignorieren.»
Soweit Professor Burckhardt.

Sind nun diese Schwierigkeiten, die Grenzen der erlaubten

Kritik in religiösen Dingen zu ziehen, durch den Artikel
261 im Strafgesetzbuch behoben? Nicht im geringsten!
Artikel 261 sagt nicht mehr als der Verfassungsartikel sagt.
Alles ist Frage der Interpretation und wird es bleiben. Man
hätte deshalb vom Gesetzgeber erwarten dürfen, dass, wenn
alles weiterhin nur eine Frage der Interpretation bleibt, er
diesen «Gotteslästerungsparagraphen» gar nicht in das
Gesetz aufgenommen hätte. Die Gläubigen wären durch das
Fehlen dieses Rudimentes in keiner Weise beeinträchtigt
gewesen.

Soll uns Alinea 1 des Artikels 261 nun davon abhalten,
für das Strafgesetzbuch zu stimmen? Nein! Kein Freidenker
soll sich durch Artikel 261 davon abhalten lassen, für die
Annahme des Gesetzbuches zu stimmen. Gewiss, es handelt
sich um einen Schönheitsfehler. Doch wollen wir nicht wegen
einer eingestandenen Schwäche der Christen, die leider ihren
Niederschlag in diesem Artikel fand, die Stärke, Grösse und
vor allem Einheit der Strafgesetzgebung verkennen und damit
mithelfen, das Gesetzbuch zu gefährden. Lieber ein einheitliches

Strafgesetz mitsamt einem Gotteslästerungsartikel als
25 kantonale Gesetze mit 25 verschiedenen Gotteslästerungsparagraphen.

Wenn die Christen ihre Ueberzeugung und den
Glauben an einen Gott durch das Strafgesetzbuch schützen
lassen, so wollen wir ihnen verzeihen, in der Annahme, dass
sie sich noch nicht zu jenen Tugenden durchgerungen haben,
die Prof. Burckhardt so schön charakterisiert: «Es bedarf einer
hohen Charakterbildung und ungewöhnlicher Selbstbeherrschung,

um solche Angriffe objektiv zurückzuweisen oder
sie im Bewusstsein ihrer Nichtswürdigkeit zu ignorieren.»
Wir werden unentwegt in der bisherigen Weise für unsere

dem direkt zuwiderläuft. Sie alle nehmen Zins, «und wie viele
sogenannte katholische und christliche Liebeswerke leben vom
Zinseinnehmen?» Und zu welchen Schlüssen führt uns diese Tatsache?
Er schreibt: Muss man da nicht am Christentum irre werden? Nein,
die Lehre des Christentums von der Unerlaubtheit des Zinsnehmens
steht fest, sie ist und bleibt ewig wahr und kann nicht abgeändert
werden. Allein die Vertreter dieser Lehre erlahmten leider im
Kampfe gegen den Wucher, so dass mit der Zeit der ganze
Erdkreis dem Kapitalismus, der Zinswirtschaft hörig wurde. Der
heidnisch-römische Eigentumsbegriff siegte im wirtschaftlichen Leben
über den naturrechtlich-christlichen Eigentumsbegriff. Ungeheuer
gross ist daher die Verantwortung der Christenheit.»

Vom Standpunkte des Theologen ist diese fadenscheinige
Ehrenrettung der Kirche verständlich. Eine Lehre, deren Vertreter
erlahmten, die trotz der «unfehlbaren Lehrgewalt» von den Gläubigen
und der Kirche selbst nicht gelebt wird, eine solche Lehre
verdient, über Bord geworfen zu werden. Wir haben das getan und
hoffen, dass wenn sich auch Professor Ude nicht soweit
durchringen wird, recht viele Leser dieser Schrift die Taten den Lehren
gegenüberstellen und die Konsequenzen ziehen. Die Schrift ist aus
diesem Grunde wärmstens zu empfehlen. —ss.

«Mass and Wert»
Zweimonatsschrift für freie deutsche Kultur. Verlag Oprecht, Zürich.

Preis Einzelheft Fr. 2.50; Jahresabonnement Fr. 12.—.
Auf diese von Thomas Mann und Konrad Falke herausgegebene

Zweimonatsschrift haben wir schon früher hingewiesen. Das eben



44 DER FREIDENKER Nr. 6

Ziele kämpfen und uns für die Verbreitung unserer Ideen
einsetzen. Vielleicht wird es den Christen bis zum
Zeitpunkte einer Revision des Strafgesetzbuches klar, dass sich
die innere Zersetzung und Ueberalterung nicht durch
Strafgesetzartikel aufhalten lässt. Dann wird auch dieser
Schönheitsfehler aus dem Gesetz verschwinden. W. Schiess.

Vom
Katholizismus zum Neukatholizismus.

(Schluss.)

Leo XIII. ging in Rerum novarum von der Anerkennung
der Klassendifferenzierung in einem doppelten Sinne aus :

Für ihre Existenz wies er dem Kapitalismus die Verantwortung

zu, erklärte sie aber zugleich für prinzipiell unabänderlich.

Auf dieser Grundlage postulierte er ihre Verwischung
durch zu errichtende berufliche Korporationen und gab zu

Beginn der imperialistischen Epoche in der Enzyklika Graves
de communi eine Konkretisierung, an welcher die nachdrückliche

Bevorzugung der Bezeichnung «Christlich-Sozial» gegenüber

«Christliche Demokratie» beachtenswert erscheint.

Im imperialistischen Weltkrieg stärkt der Vatikan zunächst
den Siegeswillen Oesterreichs; als die Lage für dieses ungünstig

zu werden beginnt, macht Benedikt XV. seinen
Friedensvorschlag, doch trotz des für die Doppelmonarchie katastrophalen

Kriegsausgangs nimmt Pius XI. die Offensive auf.
Ganz offen erhebt im Moment der hereinbrechenden Welt-
Krise die anti-liberale Kraft den Führungsanspruch im
reaktionär gewordenen, alle vorbürgerlichen Mächte
resorbierenden Bürgertum und gibt ihm mit dem Kreuzzugsaufruf
gegen die Sowjetunion die einigende Parole.

Auch das auf dem Höhepunkt der Krise (gleich nach dem
Zusammenbruch der Wiener Kreditanstalt) erschienene
programmatische Manifest entliält den deutlichen Hinweis auf
die die Gegenwart erfassende Polarität von revolutionärem
Marxismus und Katholizismus (Enzyklika Quadragesimo
anno). In der Tat: Die finanzkapitalistisch bestimmte Hierarchie

gesellschaftlicher Abhängigkeiten beinhaltet realiter
keinerlei Stabilität der Lebenslage, keine Sicherung des Leben s-

epieflraums für die Massen; die Illusion einer solchen Sicherung

soll den Massen aber durch eine mittelalterlich-katholische

Restauration erhalten werden. Die Erlösungsformel
lautet: Friedliche Zusammenarbeit aller Klassen.

Darum wird auch die reformistische Richtung in der Ar-

erschienene 5. Heft des 1. Jahrganges verdient speziell erwähnt zu
werden, weil es einen Ausschnitt eines demnächst erscheinenden
Buches von Ignazio Silone enthält. Der Vorabdruck, betitelt
«Die Schule der Diktatoren» verspricht uns, wieder ein echter Silone
erwarten zu dürfen. Wer die im gleichen Verlage erschienenen
Werke Silones «Fontamara» und vor allem das ganz hervorragende
Werk «Brot und Wein» gelesen hat, der »wird sich auf aile Fälle
auch das demnächst erscheinende Buch anschaffen. Diese wenigen
Seiten des Vorabdruckes sind, wie man es bei Silone gewöhnt ist,
ein Genuss. Im Zeitalter der Gleichschaltung, in dem schon so viele
ängstliche und feige Schweizer eilig sich bemühen — bewusst oder
unbewusst — privatim mit den augenblicklichen Machthabern
gleichzuschalten, tut es wohl, wieder eine Stimme zu hören wie jene
Silones. Der Verlag Oprecht ist zu dieser Neuerscheinung im
vornherein zu beglückwünschen.

Ganz dürftig dagegen scheint dem Schreibenden die Arbeit
von Anton Donner «Oesterreichs Tod». Die denkende Menschheit

— und an diese ist die Zeitschrift «Mass und Wert» ganz
offensichtlich gerichtet — wird derartige Ehrenrettungen sehr skeptisch

aufnehmen Die österreichischen Pfaffen sind zu schwarz als
dass sie Herr Donner noch reinewaschen könnte! Aber trösten wir
uns! Im Ganzen ist das vorliegende Heft so vorzüglich, dass der
Donner'sche Leerlauf dem Wert des Heftes keinen Abbruch zu tun
vermag.

Was die Zeitschrift «Mass und Wert» neben den Originalbeiträgen

sehr wertvoll mächt, das sind die bibliographischen Kritiken

aus der Feder namhafter Mitarbeiter. So wird z. B. das in-

beiterbewegung vom Papst wohlwollend erwähnt. (Quadr.
anno 113—115.) Der Reformismus hatte sich ja auch mit
der beginnenden Faschisierung abgefunden, wie das Angebot
der freiwilligen Gleichschaltung an den Dollfuss-Faschismus
im Januarheft 1934 des «Kampf» bewies: «Die Arbeiterklasse
braucht den Aufbau berufsgenossenschaftlicher Organisationen
nicht bedingungslos abzulehnen. Sie kann sich mit dem
Kleinbürgertum und der Bauernschaft über den Aufbau
berufsgenossenschaftlicher Organisationen verständigen .»

Ganz folgerichtig unterstreicht Pius XL die Notwendigkeit
einer Unterordnung der freien Konkurrenz unter eine
regulierende Gewalt (Qu. a. 88), was ihn keineswegs hindert,
die Wirkungen der finanzkapitalistischen Herrschaft unverblümt

zu nennen (Qu. a. 106/7). So postuliert er sich die
ständische Ordnung scheinbar als ein Drittes, das «eine Vielheit

von Gliedern des Gesellschaftskörpers» als «starkes
Band zur Einheit verbindet» (Qu. a. 84). Nun ist der
spätkapitalistische Neofeudalismus kein wirklicher Feudalismus,
und kein noch so katholisches Regiment vermag mittelalterliche

Stände zu schaffen, welche juridisch konstituierte
Produktions- und Konsumtionseinheiten waren, d. h. im wesentlichen

die Funktion hatten, ihren Angehörigen die Sicherheit

des Einkommens zu garantieren. Was jetzt «Stand»
genannt wird, ist — mit oder ohne verfassungsrechtliche
Verankerung — rein konsumtiv, da der gesellschaftliche
Reihertrag vom Finanzkapital fixiert ist und lediglich die Lasten
auf die einzelnen «Stände» aufgeteilt werden.

Doch erweist die berufsständische Ideologie gerade vom
entscheidenden Gesichtspunkt des Faschismus aus, nämlich
dem der äusserlich reinen Scheidung von Wirtschaft und Politik,

ihre Ueberlegenheit über die Theorie und Praxis Mussolinis

und Hitlers von der Allgegenwart, der Totalität des
Staats mit der daraus resultierenden Vermengung des
öffentlich-rechtlichen und des privat-rechtlichen Bereichs. Der
Katholizismus kritisiert voll Ueberlegenheit an seinen Konkurrenten

das übermässige Dekretieren, wie jede dilettantische
Uebereilung überhaupt.

Die Enzyklika enthält nebst der Definition der Stände
als gemeinsamer Berufsorganisationen der Arbeiter und
Unternehmer (Ou. a. 84, 85) eine präzise Würdigung des
verwandten mussolinischen Svstems, an der die Abgrenzung am
aufschlussreichsten ist: «der Staat setze sich an die Stelle
der freien Selbstbetätigung, statt sich auf die notwendige und
ausreichende Hilfsstellung und Förderung zu beschränken:
sodann, die neue gewerkschaftliche und berufsständische
Verfassung habe einen übermässig bürokratischen und politischen

zwischen auch in deutscher Sprache erschienene Werk von G. A.
Borgese «Goliath The March of Fascism» besprochen (Deutsche
Ausgabe: Der Marsch des Faschismus). Borgese kennt den Faschismus

aus nächster Nähe, war er doch bis vor wenigen Jahren
Professor in Mailand. Heute, wo nazistische Buchpropaganda den Segen
über die Welt bringen will, ist eine vermehrte Propaganda für die
nicht-gleichgeschaltete Literatur Pflicht jedes Demokraten. Achten
Sie bei Ihren Einkäufen auf solche Werke. —ss.

Vermischtes.
Nietzsche-Pfeile.

Und nicht anders wussten sie ihren Gott zu lieben, als indem
sie den Menschen ans Kreuz schlugen! —

Als Leichname gedachten sie zu leben, schwarz schlugen sie
ihren Leichnam aus; auch aus ihren Reden rieche ich noch die
üble Würze von Totenkammern. —

Und wer ihnen nahe lebt, der lebt schwarzen Teichen nahe,
aus denen heraus die Unke ihr Lied mit süssem Tiefsinne singt. —

Bessere Lieder müssten sie mir singen, dass ich an ihren
Erlöser glauben lerne: erlöster müssten mir seine Jünger aussehen:

* * *
Mit Dornen und himmlischen Feuerwerken muss man zu schlaffen

und schlafenden Sinnen reden.
* * *

Ihre Knie beten immer an, und ihre Hände sind Lobpreisungen
der Tugend, aber ihr Herz weiss nichts davon.


	Literatur

