Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 20 (1937)

Heft: 6

Artikel: Franz Brentano als Religionskritiker [Teil 1]
Autor: Skrbensky, Leo-Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERN 15. Médrz 1937.

DER

FREIDENKER

Nr. 6 - 20. Jahrgang

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Brscheint regelmissig am I. und 15. jeden Monats

Redaktion u~d Literaturstelle:
Transitfach 541 Bern
Telegrammadresse:
Freidenker Bern

fiir sich allein.

Der Gerechte fordert die Freiheit fiir alle, der Ungerechte

Abonnementspreis jihrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
Samtliche Mutationen beziigl. des Abonne-

ments. Bestellungen etc. sind zu richten
Bahnpostfach 15853, Ziirich 1.

Ludwig Borne.

INHALT: Franz Brentano als Religionskritiker. — Zwei Fehlentwicklungen. — Zuriick aus Sowjetrussland. — Griindlichkeit im
katholischen «Geistesleben». — Merkt euch: — Verschiedenes. — Feuilleton: Verdunkelung. |

Franz Brentano als Religionskritiker.

Von Dr. Leo-Heinrich Skrbensky.

Vor zwanzig Jahren, am 17. Mirz 1917, verstarb auf dem
Zirichberge, wo er in den letzten Jahren Wohnung genom-
men, der Philosoph Franz Brentano, eine der «bedeutendsien
Erscheinungen auf dem Gebiete der Philosophie {iberhaupt» *).

I.

Das Geschlecht der Brentanos stammt aus dem Mailéndi-
schen 2). Franzens Grossvater Peter Anton, ein reicher Kauf-
herr, war ‘aus Tremezzo nach Frankfurt a. M. eingewandert.
Seiner zweiten Ehe (mit Maximiliane Laroche, der Jugend-
freundin Goethes) entstammten neben andern Clemens Bren-
tano, der deutsche Dichter romantischer Schule, und Chri-
stian, der Vater Franzens. )

Christian, hochbegabt, aber wenig konzentrationsfihig wie
Clemens, hatte schon vor seinem siebzehnten Jahre am ka-
tholischen Glauben zu zweifeln begonnen; die Lehre von der
Erbsiinde und ihre Unvereinbarkeit mit der Lehre von der
slleinigen Urheberschaft Gottes am Weltganzen hatte den An-
lass gebildet. Christian gelangte bald zum vollkommenen De-
terminismus; ebenso bald freilich trat an die Stelle dieser
Anschauung neuerlich die kirchliche, und Christian hat sich
spiter als unnachgiebiger und durch Geld und Ansehen ein-
flussreicher Verfechter der Interessen der Kirche betitigt;
auch scheint ihm ein gewisses apostolisches Charisma eigen
gewesen zu sein?®). Seine Frau kam ebenfalls aus katholi-
schem Hause (Genger in Braubach a. M.) und wurde bekannt
als Verfasserin von Erbauungsbiichern.

Als #lterer Sohn aus dieser Ehe ist Franz Brentano am
16. Januar 1838 in Marienberg bei Boppard geboren*). Nicht

1) 0. Kraus in: Neua Oesterreichische Biographie, Bd. IIT (1626),
S. 102.

?) Die familiengeschichtliche Literatur iiber die Brentanos: ist
umfangreich. Gut unterrichtender Ueberblick bei Lujo Brentano
(dem jiingeren Bruder des Philosophen): Mein Leben, Jena 1931,
S. 3 ff.

%) Nachgelassene religiose Schriften Christian Brentanos erschie-
nen in 2 Banden Minchen 1854, Aus einer von Lujo Brentano
a. a. 0. S. 15 wiedergegebenen Briefstelle geht hervor, dass Mel-
chior Frhr. v. Diepenbrock, der spatere Kardinal von Breslau, in
seimer Jugend von Christian Brentano bekehrt wurde.

%) Zum Folgenden insbes. Kraus a. a. 0. S, 102 ff., ferner
Kraus-Stumpf-Husserl: Franz Brentano. Zur Kenntnis seines Lebens
und seiner Lehre. Miinchen 1919. Auch Stumpf in: Lebensliufe aus
Franken, Bd. IT (1922).

lange danach siedelie die Familie nach Aschaffenburg iber.
Den hiuslichen Unterricht der Kinder leitete ein katholischer
Geistlicher. Der Vater starb 1851. Um das siebzehnte Le-
bensjahr durchlebt auch Franz die erste Glaubenskrise, deren
Anstoss der gleiche ist wie vordem beim Vater; sie blieb aber
nicht die letzte wie eingestandenermassen bei diesem. Zwar
verdrangt auch Franz nach kurzer puberiler Unglaubenspériode
den Zweifel am Indeterminismus, um wiederum gliubiger Ka-

-tholik zu werden; allein es sollte bei dieser Verdringung nicht

sein dauerndes Bewenden haben: Franz Brentano hat sich als
Mann dem Determinismus endgiiltig zugewandt und ihn glanz-
voll und neuartig verteidigt.

Zunichst aber fithrte sein Weg in entgegengesetzter Rich-
tung. Er studierte Theologie und Philosophie in Miinchen,
Wiirzburg, Berlin, Miinster und Tiibingen (die strengen Vor-
schriften iiber die Heranbildung der Theologen in Didzesan-
seminarien bestanden um diese Zeit noch nicht). Mit Begei-
sterung und unter berufenster Fithrung versenkte er sich in
die aristotelisch-thomistische Philosophie, und sein Eifer fiir
die, wie er damals noch meinte, wissenschaftlich-philosophisch
begriindbare kirchliche Religion war so gross, dass er einen
seiner Freunde, den Juden Adler, zu bestimmen vermochte,
sich taufen zu lassen und Priester zu werden ®); Adler wurde
spiter Prior der Dominikaner in Graz.

Brentano wurde 1864 in Wiirzburg zum Priester geweiht
und habilitierte sich 1866 in der dortigen Philosophischen Fa-
kultdt fiir Philosophie. Unter seinen Habilitationsthesen ®)
sind die folgenden drei besonders bemerkenswert und haben
Aufsehen erregt:

«Die Philosophie muss protestieren gegen die Ein-
teilung der Wissenschaften in spekulative und exakte,
und die Berechtigung dieses Protests ist das Recht
ihrer Existenz selbst.»

«Die Philosophie muss protestieren gegen die Zumu-
tung, ihre Prinzipien der Theologie zu entnehmen 7),

5) Auch diese Fremdbekehrung hat ihre Parallele im Leben
des Vaters (vgl. Anm. 3), wenngleich es dort um die Rekathol'sie-
rung eines «verweltlichten» preussischen Offiziers ging.

®). Neuveroffentlicht im Anhange zu Brentano: Ueber d'e Zu-
kunft der Philosophie (ed. Kraus), Phil. Bibl. Bd. 209, Leipzig 1929,
S. 136 ff.

%) Vgl. Syllabus (1864), These 14 (Denz. Nr. 1714).



42 DER FREIDENKER ‘ ' Nr.

o und gegen dle Behauptung, dass durch d1e Ex1stenz
g ubernatﬁrlich‘en Offe bt ic i
& &

e

«Die Wa"hre: Methode der P?hllosophle
ist keine andere als die der Naturwlssen-
schaften.»

Brentanos Wiirzburger Lehrtéatigkeit war sehr erfolgreich;
sein Philosophieren unterschied sich durch Gewissenhaftigkeit
und Klarheit vorteilhaft von der an sonstigen deutschen Lehr-
kanzeln damals herrschenden pseudophilosophischen, spekula-
tiv-idealistischen Glossolalie ). Doch war es nicht sein uner-
hérter logischer Scharfsinn allein, was die Horer an Brentano
fesselte, seine pnesterhche, «von ernster wissenschaftlicher
wie religioser Betrachtung fast verklirte»®) Erscheinung
machte insbesondere viele junge Katholiken zu seinen treuen
Anhingern. Sein Vetter und Schiller Georg v. Hertling (der
spitere Deutsche Reichskanzler) schreibt an seine Mutter:
«Man konnte sicher lange suchen, bis man einen zweiten
Philosophen finde, der vor jedem Kolleg in der Kirche Kraft
und Sammlung holt.> — Dass es quilende Zweifel waren,
deren Brentano im Gebete Herr zu werden trachtete, ahnte
damals keiner seiner Freunde und Schiiler.

Seit der Einberufung des Vatikanischen Konzils (1869)
freilich kiindete den N#chststehenden eine Wandlung in Bren-
tano sich an. Brentano hatte im Sommersemester gelegent-
lich des Realititsbegriffs auf die Dogmen der Trinitit und
Inkarnation exemplifiziert und zu zeigen versucht, «wie man
ohne direkte innere Widerspriiche damit fertig werden kénne»;
«aber es ging doch schon sehr nahe daran vorbei», berichtet
C. Stumpf ), der, von Brentanos packendem Vorbilde hin-
gerissen, als junger Dr. phil. in das Wiirzburger Priester-
seminar eingetreten war. Kurz vorher hatte Brentano im
Auftrage des Bischofs v. Ketteler eine Denkschrift gegen die
Dogmatisierung der Unfehlbarkeit des Papstes verfasst, die
«in knapper, aber eindrucksvoller Weise die Fehlgriffe der

ex cathedra sprechenden Pépste fritherer Zeiten und die son- -

stigen gegen die Unfehlbarkeitslehre vorzubringenden Argu-

8 An der Tiir des Horsaals, in dem bis dahin ein Philosophie-
professor Schellingscher Richtung gelesen hatte, fand Brentano bei
seinem Antritt mit Kreide von Studentenhand «Schwefelfabrik» ange-
schrieben («Ueber die Zukunft der Philosophie», Neuausg. 1929,
S. 15).

% Vgl. G. v. Hertling: Reden usw., (ed. Dyroff), Koln 1929,
S. 217.

1) Tn: Kraus-Stumpf-Husserl, S. 105. Eine ausfiihrliche Dar-
stellung von Brentanos Glaubenskampf folgt S. 108—118.

meqte» darlegte 11)

EEEY Lz 9

Im glelcheu Jahrg hatte Brentano eine
auffallénd stitnmendg tudle uber &en PpsmVlsfen Comfe
veroffénﬂlc ey, ‘den er'im Sinne ines Kritidchien Realistiis
mterpretlerte und iiber den er im Sommersemester das Ne-
benkolleg gelesen hatte.

Im Friihjahr 1870, also noch vor der Proklamierung des
Unfehlbarkeitsdogmas (2. August), kam es zum inneren Bruch
mit der Kirche, nachdem Brentano zuvor auf Einladung des
befreundeten Abtes Haneberg, nachmailgen Bischofs von
Speyer, im Kloster St. Bonifaz zu Miinchen in tiefster Zuriick-
gezogenheit alle Griinde fiir und wider nochmals erwogen
hatte. Den hauptsichlichsten Anstoss bot neben den — be-
merkenswerterweise rein logisch-axiomatisch, nicht religions-
geschichtlich begriindeten — Schwierigkeiten aus dem Drei-
faltigkeits- und dem Inkarnationsdogma der katholische Glau-
bensbegriff, zufolge welchem von dem Glidubigen verlangt
wird, er solle sich einreden, etwas sei absolut gewiss, was er
ehrlicherweise bestenfalls fiir wahrscheinlich zu halten vermag.
Die bestindigen Anstrengungen, dieser Forderung zu genii-
gen, stellen ein psychologisches Erlebnis dar, das jeden see-
lisch gesunden, charakterfesten Menschen auf die Dauer zer-
miirbt.

Haite Brentano somit den Mut, die innere Loslésung von
dem kirchlichen Glauben ernsthaft zu vollziehen, so verschob
er die formliche &ussere Trennung von der Kirche noch um
ganze drei Jahre. Zu diesem Zogern bestimmte ihn nach

 Mitteilungen seiner Freunde die Riicksicht auf die damals

von der Abspaltung der Altkatholiken betroffene rémische
Kirche und auf seine fromme Mutter. Es muss aber die Hoff-
nung Brentanos hinzugekommeén sein, doch wieder gliubig
zu werden. Denn nur aus diesem Wunsche lassen die beiden

“andern Motive sich begreifen, da die doppelte Riicksicht-
-nahme auf die Kirche und auf die Mutter fiir den entschei-

denden Schritt, der seinen Unglaubenszustand der Oeffent-
lichkeit kundtun musste, nach Ablauf der drei Jahre kein
Hindernis mehr war.  Mit andern Worten: Hitte Brentano
lediglich Aergernis in der Kirche verhiiten und seine Mutter
schonen gewollt, dann wiirde er auch 1873 nicht ausgetreten
sein, da die Bedingungen der nach seiner Meinung gebotenen
Riicksichtnahme um diese Zeit noch unveridndert bestanden.
So bleibt nur iibrig anzunehmen, Brentano habe bis dahin mit

1) Stumpf a. a. 0. S. 109; der Auftrag ist iibrigens ein Beweis
dafiir, wie hoch man in der deutschen Hierarchie Brentanos theo-
logische und kirchengeschichtliche Kenntnisse schitzte; das Ms. der
Denkschrift (Brentano-Archiv, Prag) harrt der Veroffentlichung.

2) Neudruck im Anhange zu: Die vier Phasen der Philosophie
(ed. Kraus), Bd. 195 der Phil. Bibl., Leipzig 1926, S. 99 if.

Feuilleton.

Verdunkelung.
Eine harmlose Plauderei von E. Brauchlin.

Erschrecken Sie, bitte, nicht, sehr geehrter Herr Redaktor, Sie
kommen mit dem Abdruck der folgenden Zeilen nicht mit dem Mili-
targericht in unliebsame Beriihrung, denn ich spreche nicht von der
Verdunkelung, die sich gegenwirtig wie eine wohltuende Abenddim-
merung plus Mondfinsternis iiber uns liebes Vaterland legt. Und
sollte ich unvorhergesehen doch darauf zu sprechen kommen, so
wird dies aui die erlaubte  Art geschehen. Uebrigens ist meine Steh-
lampe schon abgedunkelt, und ich finde, dass dieser Zustand auf
meine vielbeanspruchten Augen sehr wohltitig wirkt. Sie erkennen
schon an dieser Feststellung, dass ich das Positive, sozusagen die
Lichtseite der Verdunkelung in den Vordergrund stelle. «Lichtseite»
_ ist natiirlich in iibertragenem Sinne gemeint. Ich bitte Sie, dabei
keinesfalls an Licht, Helligkeit u. dgl. zu denken, sondern an den
Schatten, der von.der dunkeln Umbhiillung meiner Stehlampe gewor-
fen wird. Ich héatte: also: ¢igentlich «Schattenseite» schreiben kénnen.
Allein: ieh ;maechte  kein. Missverstiindnis- riskieren. -Zwar .muss ich
gestehen; dasg «Lichtseite der..Verdunkelung» paradox' klingt, .d." h.
es ist - ein' innerer W.lderspruch .vorhanden. Aben wie angedeutet
es /st ja: nur blldllch cememt et ,

i

Ganz abgesehen von meiner Stehlampe, die sich anfénglich hart-
nickig gegen das «Mit dem Trauerkleid iibergestiilt werden» gewehrt
hatte, ...

Das hal ihr natiirlich gar nichts eingetragen, sie hatte sich ganz
einfach zu fiigen, ob sie wollte oder nicht, Mit andern Worten: es
waren gewisse technische Schwierigkeiten vorhanden, die Lampe
bot keinen verniinftigen Stiitzpurnkt fiir den Verdunkelungsschirm.
Allein darauf durfte es doch  nicht ankommen; ich bastelte ganz
einfach nach bekannten Mustern den Stiitzpunkt zusammen, sprach
dazu gewissermassen das grosse Wort «Es werde!> Und nun funk-
tioniert’s ganz leidlich. Man muss in solchen heiklen Lagen, wo man
etwas erfinden sollte, nur ernstlich wollen, und man muss auch
einsehen, dass man wollen muss, d. h. dass es notig ist.

Nun habe ich mich doch noch bei meiner Stehlampe aufgehalten
und wollte doch den Gedanken weiterspinnen. Aber warum soll ich
mich nicht bei ihr aufhalten! Fiihle ich mich doch hinter ihrem
schwarzen Mantel so sicher wie ein zweijihriges Kind hinter der
Schiirze der lieben Mutter. Und, ich darf es schon gestehen: in der
vertrdumten Dammerigkeit, die meine mir jetzt wieder liebe Steh-
lampe ausstromt, fithle ich mich lau durchrieselt. Es ist das Blut,
das wieder durch meine lingst verkalkt geglaubte dichterische Ader
zu rinnen beginnt; in dem sonst ach so niichtern hellen Zimmer raunt
es wieder von allerhand :Gespensterchen; ich glaube und hoffe, wir
stehen an), Anfang einer neuen Romantik. . . . .. . . = .

Gesterniihabe ich - im . Schatten. meiner; Stehla.mpe /(verwunschte
Stehlampe!!)-im. Tagesanzeiger fiir-Stadt und Kanton Ziirich gelesen,

>



Nr,.‘..16 e

DER FREIDENKEK . s

der Mogllchkelt gerechnet dass es, wenn man’ mchts uber-
stiirze, zu ‘dem’ offenen Bruch mit “der Klrche ubqrhaup nlcht
zu kommen brauchte, er vielmehr auch innerlich sich mit ‘der
Kirche inzwischen wieder auss6hnen konnte. Endlich bietet
nur der Wunsch nach Wiederherstellung der verlorenen Gliu-
bigkeit eine Erkldarung auch dafiir, dass Brentano von 1870
bis 1873 am tiglichen Breviergebet festhielt, obwohl er dieses
slets als' Last empfunden hatte und ohne Aufsehen es hitte
unterlassen konnen.

Aus dieser Uebergangszeit stammt eine Studie «Der Atheis-
mus und die Wissenschafty ¥), worin Brentano sich an einer
Stelle klar zur Freiheit des Gewissens und der Forschung
bekennt; es heisst dort:

«Nehmen wir nun den ungiinstigen Fall an, die posi-
tive Religion sei falsch, und jede griindliche wissen-
schaftliche Forschung komme notwendig mit ihren Ent-
scheidungen in Konflikt und zeige mit Evidenz, dass
ihre Lehre reich sei an Ungereimtheiten und Wider-
_spriichen. Was wird geschehen? Der glidubige Forscher,
wie er auch immer zunédchst den Zweifel fiir bose
erachten wird, wird doch die Untersuchung und
Diskussion nicht scheuen. Wenn aber diese ihn
mit Evidenz auf die Falschheit und Unmdglichkeit des
bis dahin Geglaubten gefiihrt hat, dann wird fiir ihn in
demselben Momente sein bisheriger Glaube keine geist-
liche Macht mehr sein, die ihn zu binden und aufzuhal-
ten vermochte. Das Verbot des Zweifels wird eben in
dem Moment, in welchem es ihn hemmen konnte, fiir
sein Gewissen nicht mehr existieren.»

Das religiose Ringen seiner Wiirzburger Jahre stellt Bren-
tano selbst dar in dem Vorwort zu seinem religionsphiloso-
phischen Spatwerk «Die Lehre Jesu und ihre bleibende Be-
deutung» 4); die Schilderung sei auch als Probe seiner klas-
sischen Altersprosa hier wiedergegeben:

«Einer eifrig katholischen Familie entstammt, Wurde
ich dazu gefiihrt, mich dem Priesterstande zu widmen,
habe mich aber spéter von der Kirche getrennt. Nur der
Wunsch, den erhabensten Interessen zu dienen, hatte
mich bei meiner Berufswahl geleitet. Der spatere Wan-
del meiner Ueberzeugungen liess mich aber erkennen,
dass der eingeschlagene Weg unméglich zu seinem Ziele
fithren konnte.

«Was ich bis dahin innerlich erlebte, diirfte nicht ohne
allgemeines Interesse sein; denn ich glaube, dass sehr

%) Historisch-politische Blétter f. d. kath. Deutschland, Bd. 72
(1872/73), S. 852 ff. und 916 ff.
1) Aus dem Nachlasse hrsg. von A. Kastil, Leipzig 1922.

; v1ele hoher vera.ulagte Seelen ahnhches erfahren haben,
obwohl es sich nach aussen memandem oﬁenbarte
" «Bei meinem regen Forschungstmeb hatte ‘ich mich
frither schon wiederholt bemiiht, gewisse Wlderspruche
in welchen sich die sogenannte iibernatiirliche Offenba-
rung mit der Vernunft zu finden scheint, in befriedi-
gender Weise zu losen, da, was gemeiniglich in dieser
Absicht vorgebracht wurde, sich als ganz unzulinglich
erwies. Da geschah es aber, dass die Erfolglosigkeit
meiner Anstrengungen ernste Zweifel an der Wahrheit
der betreffenden Dogmen auftauchen liess. Indem nun
der Glaube mir als heilige Pflicht dargestellt worden war,
an deren Verletzung sich die Strafe ewiger Verdamnis
kniipfen sollte, mussten mir diese Anwandlungen des
Zweifels als schwere Versuchungen erscheinen, und
dhnlich wie der, welcher bei dem Anblick eines die
Liisternheit reizenden Bildes die Augen schliesst, um
nicht zu niederen Begierden angeregt zu werden, wandte
ich meinen Blick von der vorliegenden Schwierigkeit ab,
mit dem Vorhaben, erst spiter einmal, wenn die Nei-
gung zum Zweifel nicht so méchtig sein werde, die Un-
tersuchung wieder aufzunehmen. Das wiederholte sich
abermals und abermals, und so wiirde es vielleicht nie
zu einem entscheidenden Abschluss gekommen sein, da
ich mir ja nie die Vollendung der kritischen Betrachtung
gestaitete, wenn nicht ein aussergewdhnliches Eréignis
eingetreten wire.

«Das Vatikanische Konzil stand in Aussicht, auf wel-
chem der Streit iiber die Unfehlbarkeit des Papstes aus-
getragen werden sollte. Hier handelte es sich um eine
Lehre, die noch nicht als Glaubenssatz festgestellt war.
Ein Zweifel daran konnte also nicht als ein Verbrechen,
und eine Neigung zum Zweifel nicht als eine gefihr-
liche Versuchung angesehen werden. Und so sah ich
mich denn durch keinerlei Gewissensbedenken behin-
dert, die Frage der riicksichtslosesten Priifung zu unter-
ziehen, die mich dann zu der sichersten Ueberzeugung
von der Unwahrheit des geplanten Dogmas fiihrte. Da
run trotzdem das Konzil sich fiir das Dogma entschied,
so war es nun auch fiir mich entschieden, dass in die-
sem Punkte wenigstens ein kirchlicher Glaubenssatz
der Wahrheit widerspreche. Und daraufhin entschloss
ich mich, alle die Untersuchungen dariiber, wie gewisse
wenigstens scheinbare Widerspriiche ldsbar seien, wie-
der aufzunehmen und unbehindert von jedem Vorurteil,
~durch einen auftauchenden Zweifel Gott zu missfallen,
zu erforschen, ob der scheinbar genannte Widerspruch

dass Adolf Hitler unserm Altbundesrat Schulthess gegeniiber erklart
habe: «Zu jeder Zeit, komme, was da wolle, werden wir die Unver-
letzlichkeit und Neutralitidt der Schweiz respektieren.» Da iiberkam
mich das wohlige Gefiihl der Geborgenheit; «da fiihlt’ ich (Heinrich
Heine hat es so schon gesagt:) ein stirkeres Klopfen in meiner Brust,
ich glaube sogar, die Augen begunnen zu tropfen», Und es bli ...
(ich unierdriickte aber das Wort «blitzte» noch rechtzeitig) tauchte
der Gedanke in mir auf, in diesem Falle sei doch die ganze Verdun-
kelung nicht notig, Hitler habe gesprochen und «ein Mann ein Wort»
und so weiter. Aber sogleich verdréngte ein besserer Gedanke die-
sen Entkommling mangelnder Ueberlegung: Miisste, wenn wir uns
nun nicht verdunkelten, der Fiihrer nicht auf den Gedanken kom-
men, wir hitten geglaubt, dass uns von Deutschland her eine Gefahr
drohen konnte! Oder eher eine Gefahr drohen konnte als von ande-
rer Seite aus? Diesen Eindruck diirfen wir selbstverstindlich nicht
aufkommen lassen; das lehrt uns schon der padagogische Lehrsatz,
dass man den bosen Schein meiden soll. Die Nichiverdunkelung wire
sowohl in physikalischer wie in staatspolitischer Hinsicht ein béser
«Schein». Ausserdem, man stelle sich vor: Es bricht ein Krieg aus;
alle Linder um uns herum sind verdunkelt; die Schweiz leuchtet
wie ein Stiick zur Frde niedergesunkener Milchstrasse in dem all-
gemeinen Dunkel. Da wiirde sie ja den Fliegern der feindlichen
Staaten als Laterne, ja geradezu als Wegweiser dienen! Wo bliebe
denn da die Neutralitit? Die Flieger der Kriegsstaaten miissen doch
die Moglichkeit haben, sich zu verirren, und wir diirfen uns nicht
mit unserer Lichtfiille dreinmischen, auf die Gefahr hin, dass die

eine und ahdere Bombe sich innerhalb unserer verdunkelten Frle-
densinsel unliebsam bemerkbar macht.

Uebrigens, ich verstehe gar nicht, wie man mit der Verdunke-
lung so ein Aufhebens machen kann. Zum allermindesten ist sie
ein interessantes Experiment, das uns in die Zeit zuriickversetzt, wo
es zu Stadt und Land noch keine Strassenbeleuchtung gab und man
nachts mit der Laterne iiber die Strasse ging. Das nennt man kultur-
historischen Anschauungsunterricht grossten Stils. Was hilft es, vom
dunkeln und dunkelsten Mittelalter zu dozieren, wenn die betreffende
Sache nicht ad oculus demonstriert, d. h. vor Augen aufgefiithrt wird!

Die Laternen von damals waren allerdings noch sehr mangel-
haft; das Kerzenflimmchen flackerte frech einen hellen Lichtstrei-
fen auf die Strasse und in den Lichtstreifen gab es von den wan-
delnden Menschen weithin sichtbare Kernschatten, Die heutigen
Nachtspaziergangslaternen haben mit ihren Vorfahren nur die Form
gemein, in jhrem Wesen und Wirken sind sie von ihnen ganz ver-
schieden. Der Unterschied liegt in dem hohen Grade ihrer Diskre-
lion. Sie assimilieren den verrédterischen Kernschatten in ihrem
eigenen Schatten; d. h. dieser saugt jenen auf, es findet ein Aus-
gleich statt, alles ist grau in grau; man kénute sagen, die Strassen
seien uniformiert. Der gute Peter Schlemihl, der seinen Schatten
verkaufte und damit trotz seinem unerschopflichen Reichtum ein
todungliicklicher Mensch wurde, sollte in unsere verdunkelte eit
hinein auferstehen konnen. Da finde sein ahasverisches Herz '
verdiente Ruhe, denn er wire keine Ausnahme mehr, seine Schat.en-



44 DER FREIDENKER NI 6

_-nicht vielleicht in Wirklichkeit bestehe. Auch alles, was
man zugunsten der Wahrheit des kirchlichen Glaubens
vorgebracht, sollte nun sorgféltig in seiner Bedeutung
gepriift werden. Das Ergebnis liess nun nicht lange auf
sich warten.»

Am Karfreitag des Jahres 1873 legte Brentano das geist .

liche Gewand ab; gleichzeitig leistete er Verzicht auf sein
philosophisches Lehramt, das er seit 1872 als ausserordentli-
cher Professor versah; er wollte durch die Niederlegung der
Professur von vornherein dem Gerede begegnen, als miss-
brauche er ein Katheder, das er kirchlicher Forderung zu
danken habe®5), nun zur Verkiindung unkirchlicher Lehren.
Den Kirchenaustritt zur Konfessionslosigkeit vollzog Brentano
sieben Jahre danach 1%).

Von seinen Schiilern folgten zwei Theologen seinem Bei-
spiele: Carl Stumpf?®?) (nachmals Professor in Berlin), als
ein Gesprich mit Brentano ihn hatte erkennen lassen, «dass
es diesmal ernst wurde», trat aus dem Priesterseminar 1870,
aus der Kirche erst 1921 im Alter von dreiundsiebzig Jah-
ren aus. Anton Marty %), der, bereits Priester, 1873 von
Brentanos «Abfalls Kunde erhielt, verliess daraufhin das
Schwyzer Lyzeum, wo er als Lehrer fiir Philosophie gewirkt
hatte, und den Priesterstand; er wurde spiter Ordinarius in
Prag. Die Einsicht in die wissenschaftliche Unhaltbarkeit der
katholischen Glaubenslehren wirkte in Martys Leben so nach-
haltig, dass er seitdem ein gebrochener Mann *%) blieb, sehr

15). Was iibrigens nicht zutraf; vgl. Stumpf in: Kraus-Stumpf-
Husserl, S. 121.

1) So richtig Kraus in den Anmerkungen zum Sammelbande
«Ueber die Zukunit der Philosophie» (1929), S. 168 gegeniiber den
slteren Berichten, welche ausnahmslos Brentanos Kirchenaustritt mit
seinem Austritt aus dem Priesterstande (1873) gleichzeitig ansetzen.

17) Vgl. «Die Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen»,
hrsg. von R. Schmidt, Bd. V (1924), S. 208 if., 230.

18) Vgl. Kraus ebda., Bd. VI (1929), S. 172 f, ferner desselben
Einleitung zu Bd. I von Martys Gesammelten Schriften, Halle 1916,
S. 2, 5, 8 13 f.

18a) Wiahrend des Satzes schreibt mir hierzu richtigstellend und
erginzend Prof. O. Kraus, Prag: «Marty fiihlte sich durch die Ein-
sich in deren (der kirchlichen Lehren) Unhaltbarkeit seelisch er-
16st; er hatte als Kind infolge der Misshandlung durch einen
fanatischen Beichtvater die schwersten Qualen gelitten, so dass man
an seinem Verstande zu zweifeln begann. Sie haben ihn vielleicht
erst in seinen spiteren Lebensjahren kennengelernt, wo er an Krebs
litt; sonst litt er an neurosen Herzbeschwerden und andern neuro-
tischen Erscheinungen. Aber als ich ihn kennenlernte, war von Ge-
brochenbeit keine Spur. Er brachte nur seiner Mutter das Opfer der
Ehelosigkeit und ebenso seinem Lehrberufe; denn er fiirchtete die
Anwendung des § 63.» Ueber diesen Paragraphen des osterreichischen

Biirgerlichen Gesetzbuchs und seine Auslegung, die fiir Brentanos -

im Unterschiede von Brentano und Stumpf, die als nerven-
slarke Naturen das gleiche Erlebnis ohne Schaden iiberdauert
haben ¥). .

1874 wurde Brentano an die Universitit Wien berufen;
dort wirkte er als ordentlicher Professor.bis 1880, von da
ab als Privatdozent bis 1895. Diese Anomalie erklirt sich
wie folgt: Nach dem damals in Oesterreich in Geltung stehen-
den § 63 ABGB. konnten Geistliche, welche die hoheren Wei-
hen empfangen hatten, keine giiltige Ehe eingehen 2°). Bren-

weiteres Lehrschicksal bestimmend wurde, siehe oben den nichsten
Absatz und unten Anm, 20.

%) Auch Hermann Schell gehérte dem Wiirzburger Kreise um
Brentano an. Vgl. J. Koch: Hermann Schell und Franz Brentano,
in: Philosophia perennis, Festgabe fiir J. Geyser, Bd. I, Regensburg
1929.-— O. Kraus in: Phil. Weltanzeiger, Jg. II (1928), S. S, schreibt:
«Hermann Schell, das spitere Haupt des deutschen Modernismus,
blieb Brentano zeitlebens treu ergeben, aber es gelang ihm nicht,
den in seinem Buche verteidigten ,Katholizismus als Prinzip des
Fortschritts’ mit dem Fortschrittsprinzip in seinem eigenen Denken
zu vereinigen. Dieser Zwiespalt machte seinem Leben ein friihes
Ende.» Hier ist der Ort, eine Verwechslung Joseph Schnitzers mit
Hermann Schell - zu berichtigen, welche Fritz Mauthner unterlaufen
ist: Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, Bd. 1V
(1923), S. 314. Es heisst dort: «Schnitzer starb vielleicht an den
Qualen, sicherlich unter den Qualen, die ihm der abgendligte Eid
bereitete.» Richtig ist aber, dass Schnitzer den Antimodernisteneid
verweigert hat; auch war er 1923 noch am Leben. Dagegen hat
wohl der Widerruf, den Schell sich von der Seele rang, dessen vor-
zeitigen Tod mitverschuldet (vgl. oben Kraus).

%) Brentano hat, unterstiitzt von angesehenen Juristen, die Aui-
fassung vertreten, dass die im alten Oesterreich geiibte Rechtspre-
chung hinsichtlich des § 63 gesetzwidrig sei, da die interkonfessio-
nellen Gesetze den Austritt aus der Kirche jedermann geslatten;
ein Konfessionsloser kiénne sonach von einer Bestimmung, die sich
auf Geistliche bezieht, nicht getroffen werden. Das Oberste Gericht
habe daher nach kanonischem, nicht nach biirgerlichem Recht ent-
schieden. Demgegeniiber ist zwar richtig, dass der Gesetzgeber
das kanonische Ehehindernis der héheren Weihen (sog. impedimen-
tum ordinis) in das biirgerliche Eherecht iibernommen und in § 63
verankert hat, und dass die Judikatur also dem Willen des Gesetz-
gebers gemiss war. Allein fiir die Auslegung ist nicht dieser, son-
dern der Wille des Gesetzes massgebend. Vgl. Kraus: Die lei-
tenden Grundsidtze der Gesetzesinterpretation, in: Griinhuts Zeit-
schrift fiir das Privat- und offentliche Recht, Bd. 32 (1905). Die Aui-
fassung zugunsten Brentanos und zuungunsten der Judikatur stiitzt
sich auf gute Griinde und Autorititen. Selbst der Prisident des
Reichsgerichts, Unger, hat in der Festschrift zur Jahrhundertfeier
des osterreichischen AGBG. 1911 sich ihr angeschlossen. Das heutige
Oesterreich hat, wie zu erwarten war, das alte Unrecht in Perma-
nenz erklirt. — In der bisher an drei Stellen (Kraus-Stumpf-Husserl,
S. 169 ff.; Brentano: Psychologie I [Neuausgabe], Leipzig 1924, p.
XCIV sqq.; Neue Oesterr. Biogr., Bd. III, 1926, S. 115 ff.) verofient-
lichten Brentano-Bibliographie fehlt dessen Artikel: Noch ein Wort
iiber das Ehehindernis der hoheren Weihen, in: Allg. Oesterr. Ge-
richtszeitung 1895, Nr. 24.

losigkeit ginge wie der Schatten, womit wir einst renommierten, in
der allgemeinen Schaitenhaftigkeit des Daseins unter.

Jiingst verstieg sich ein unverbesserlicher Verdunkelungsgegner
(ein Freund von mir) zu der Behauptung, der Verdunkelung von
Stadt und Land folge ganz sicher die Verdunkelung der Gehirne.
Narr, der du bist! entgegnete ich, ganz im Gegenteil, d. h. letztere
war schon ehedem da. Wenn man nadmlich vom dunkeln Mittelalter
spricht, so meint man nicht nur das Fehlen der Strassenbeleuch-
tung, sondern ...; ich bin in Verlegenheit, ich finde die richtige
Wendung nicht. Aber es muss sehr dunkel gewesen sein, wenn ein
paar hunderttausend Scheiterhaufen, sozusagen lebende Fakeln
notig waren, um — nicht etwa die Dunkelheit zu vertreiben, son-
dern zu beleuchten. Aber es ging dann wie im Traum des braven
Joseph .in Aegypten: Wie die sieben magern Kiihe die sieben
fetten frassen und doch nicht fetter wurden, so leuchteten jene paar
hunderttausend Menschenscheiterhaufen in die Gehirne und diese
wurden doch nicht heller. Zum Gliick! muss man sagen, denn wo
kime man heutzutage mit der Verdunkelung hin, wenn ..., Sie
wissen ja, sehr geehrler Herr Redaktor, dass es eine wirksame
physische Landesverteidigung ohne geistige Bereitschaft nicht gibt
und nicht geben kann.

Aber ich komme vom Hundertsten ins Tausendste und habe
noch nicht einmal davon gesprochen, dass auch die Kirche, insbe-
sondere die katholische, mit gutem Beispiel vorangegangen ist, Ich
meine das Halbdunkel in den Gotteshdusern. Wenn man da drin
gewesen -ist, kommt einem die staatliche Verdunkelung gar nicht
mehr als Novum (als etwas Neues) vor; es ist nichts als eine Fort-

setzung oder Uebertragung und, richtig betrachtet, eine gutgehende
Harmonie. Und was die Predigten anbelangt, ... Aber da ich seit
lingerer Zeit keine mehr gehort habe, enthalte ich mich eines Ur-
teils. Doch nehme ich an, die lobliche Geistlichkeit wisse die bun-
ten Kirchenfenster und so weiter zu wiirdigen.

Ich bin am Schlusse. Nehmen Sie mir, sehr geehrter Herr Re-
daktor, die vielen Fremdworter nicht iibel. Ich wollte mich damit
nicht etwa «international» gebirden. Internationalitit gehort der
Vergangenheit an, ich aber bin ein fortschrittlicher Mensch.

Hochachtu ... — aber da fillt mir ein: Da Sie in Bern woh-
nen, noch die Frage: Ist die Verdunkelung im Bundeshaus jetzt voll-
stindig? Vor einiger Zeit sagte man” mir, sie sei schon sehr weit
gediehen.

. ngsvoll
Thre ergebener und gelegentlicher
Korrespondent
E. Br.

P PP T T ey ™

-
Eim Budh?
Die Literaturstelle der F. V. S. Transitfach 541, Bern, be-
sorgt es Ihnen. ‘




Nr. 6 DER FREIDENKER 45

tano,- der sich 1880 verlobt hatte, erwarb daher im gleichen
Jahre die sichsische Staatsbiirgerschaft und liess sich als Aus-
lander im Auslande trauen. Durch den Wechsel der Staats-
angehorigkeit ging er aber zugleich seiner amtlichen Stel-
lung verlustig. So habilitierte -er sich in derselben Fakuliit,
in der er bis dahin als Ordinarius gewirkt hatte, in der Er-
wartung baldiger Wiederernennung 2!), die ihm aber trotz
tingewohnlich reicher Lehrerfolge nicht wieder zuteil wurde,
so dass Brentano nach 15jihrigem Warten 1895 der Univer-
sitit und Wien Valet sagte, um von da ab in Florenz, Lugano,
Rom, Ziirich und auf seinem Sommersitze in Schonbiihel
a. d. D. als Privatgelehrter zu leben.

Gegeniiber mehrfachen Versuchen, ihn fiir den Altkatho-
lizismus oder den Protestantismus zu gewinnen, blieb Bren-
tano ablehnend. Auch die Substanz des Modernismus als
einer dem Willen nach <«konservativen, nicht subversiven»
Bewegung vermochte er nicht zu bejahen.

Ein hartnickiges Augeniibel erschwerte ihm das Lesen
und Schreiben zunehmend und fiihrte trotz wiederholten Ope-
ralionen in den letzten Lehensjahren zu volliger Erblindung.
Ungezihlte Diktate Brentanos aus diesen Jahrzehnten enthal-
ten die reifsten Friichte seines Philosophierens und werden
nebst Neudrucken #lterer, schon zu Lebzeiten des Denkers
veroffentlicher Schriften in einer Gesamtausgabe  vorgelegt,
die der Verlag F. Meiner in Leipzig im Rahmen seiner «Phi-
losophischen Bibliothek» bald nach Brentanos Tode in An-
griff genommen hat und welche bis heute elf Binde zihlt.

21) «Darin tauschte er sich aber», schreibt triumphierend R. Kra-
lik in seiner nur norgelnden, engstirnig entriisteten Brentanostudie
in der «Reichspost» (Wien) vom 10. XI. 1929; sie ist der letzte mir
bekanntgewordene der zahllosen Angriffe gegen Brentano in der
kirchlichen Presse; dieser selbst war iibrigens zu sehr Philosoph,
als dass er derlei Schmidhungen jemals anders als mit Nichtbeach-
tung beantwortet hitte.

(Schiuss folgt.)

Zwei Fehlentwicklungen.

In der «Berner Tagwacht> vom 6. Mirz a. c. finden wir
einen Leitartikel von Willi Schlamm, iiberschrieben: «Was
ist Religionsstérung?» Obwohl wir wissen, dass es ein ganz
nutzloses Unternehmen ist, mit einem Glidubigen zu rechten
— dies trifft auch zu fiir Willi Schlamm, der sich als echter
Christ und Sozialist aufspielt — glauben wir doch, dass eine
kurze Beleuchtung der Ansichten Schlamms nicht schaden
kann. Wir wissen, dass wir damit vielen Lesern der «Berner
Tagwacht> aus dem Herzen sprechen. Es gibt nimlich in den
Reihen der Sozialdemokratie — das gilt es einmal eindeutig
festzuhalten — nicht nur Matrik- und Lippenchristen oder
echle Christen und religiése Sozialisten, sondern es gibt dar-
iiberhinaus noch Freidenker und Atheisten. Diese Feststellung
diene der Redaktion der «Berner Tagwacht> so ganz beildufig
zur gefilligen Orientierung.

Worum handelt es sich im vorzitierten Artikel von Willi
Schlamm ? Was ist Religionsstorung? Anlass zu diesem Artikel
gab die jiingst erfolgte Trauung des Sohnes von Benito Mus-
solini. Nach vollzogener Trauungszeremonie im Dom zu Sankt
Peter hat sich, laut einer Meldung der Agentur Stefani, der
pipstliche Beauftragte, Monsignore Kaas, vom jungen Musso-
lini mit den folgenden Worten verabschiedet: «Im Dome von
Si. Peter griisse ich den Michelangelo der Versihnung.»

Willi Schlamm nennt ein derartiges Gebaren mit vollem
Recht eine Religionsstorung. Wir sind sogar verwundert, dass
die Gottgldubigen diesen Abschied nicht gar eine Gottesliste-
rung nennen. Wir sind ausserdem mit Willi Schlamm darin
einig, dass die katholische Kirche den Opportunismus bis zur
Abgeschmacktheit treibt. Wir zweifeln nicht, dass jeder Leser,
der die vorgenannte Stefani-Meldung zu Gesicht bekam, sich
fiir die Kirche errdtete und schimte — vorausgesetzt natiir-

. lich, dass der Leser noch seine fiinf Sinne gesund beisammen

hatlie. Wie ein Hohn hat diese Meldung auf verniinftig den-
kende Menschen gewirkt, denn selbst Christen und -Teilhaber
der alleinseligmachenden Kirche miissen zugeben, dass der-
artige Praktiken dem Kirchenglauben mehr schaden als die
heute verschrieenen Gottlosen. Wer, wie die katholische Kir-
che, schon in Gegenwart der Zeitgenossen des letzten Abes-
sinienkrieges mit in das faschistische Horn stosst und in Ge-
schichtsfalschung macht, der ist <himmelweit> entfernt von
jenem echten Christentum des Nazareners, der lehrte, dass
man kein falsches Zeugnis ablegen solle. Wenn die Romkirche
in Mussolini den «Michelangelo der Versohnung» erblickt, so
wird eindeutig klar, dass ihr jedes Mittel gut genug ist, wenn
sie etwas zu ernten bekommt. Die Kopten Abessiniens in den
Schoss der alleinseligmachenden Kirche «gefiihrty zu haben,
das ist unstreitig das «Verdiensts Mussolinis. Denkende Men-
schen werden darin aber ganz etwas anderes sehen als eine
Versshnung. Spiteren Generationen mag die Kirche diese
Verdrehung glaubhaft machen, sofern die Geschichte der Zu-
kunft nicht selbst mit den sich vorbereitenden Liigen aufriumt.

Soweit gehen wir mit Willi Schlamm einig, dann aber
trennen sich unsere Wege. Warum? Kaum hat Willi Schlamm
der Kirche iiber die Geschmacklosigkeit Vorwiirfe gemacht,
da kuscht er aber auch schon und schreibt: «Gewiss, es steht
uns nicht das Recht zu, uns ungefragt in die hierarchischen
Angelegenheiten der katholischen Kirche zu mengen.» Das
schreibt ein Sozialist, das schreibt Willi Schlamm. Welch be-
dauernswerte Fehlentwicklung! Herr Schlamm, eine Frage:
Wem steht dann das Recht der Kritik zu, wenn nicht jenen,
die ausserhalb der Hierarchie der Kirche stehen? Woher
nimmt denn der Sozialismus das Recht, sich in die «Hierarchie
des Kapitalismus» zu mischen? An dieser letzten Frage konnen
Sie ermessen, wie banal es ist, uns das Recht abzustreiten,
upns in die kirchlichen Angelegenheiten zu mischen. Wir haben
das Recht, uns in die kirchlichen Angelegenheiten zu mischen,
denn die Kirche ist etwas zu Irdisches, als dass wir uns vor
ihr kuschen wiirden, wie der Sozialist Willi Schlamm. Wir
haben nicht nur das Recht, sondern noch weit mehr die Pflicht,
gegen die Machenschaften der Kirche aufzutreten. Wir verur-
teilen auch Verbeugungen vor der Kirche, wie Schlamm sie
macht, denn wenn man schon an der Kirche Kritik iibt, dann
sollte man nicht hinterher den Kratzfuss machen. Die Kritik
Schlamms ist deshalb weit schlimmer, als wenn sie gar nicht
erfolgt wire.

Warum entschuldigt sich Willi Schlamm iiber das «Rechty,
das er sich anmasste? Die Entschuldigung wird verstindlich
und durchscheinend, wenn wir dem vorstehenden Zitat
Schlamms seine eigenen folgenden S#tze noch beifiigen: «Aber
welche bedauernswerte Fehlentwicklung! Wéihrend Sozialisten,
durch das Zeiterlebnis erschiittert, sich zum Respekt vor ech-
ter chrisllicher Lebenshaltung und Gliubigkeit bereitfinden,
wihrend sich eine ehrenhafte Uebereinstimmung von Christen
und Sozialisten in der Ehrfurcht vor dem hwmanistischen Le-
benswerten vorbereitel, — in diesem geistesgeschichtlich be-
deutsamen Augenblick veranstalten Kirchenfiirsten am heilig-
sten Ort faszistische Demonstrationen, mit denen sie iiberdies
selbst die Traditionswerte der eigenen Kultur entsetzlich in
Frage stellen.y Ueber die Feststellung, dass es sich um eine
Fehlentwicklung handelt, die «iiberdies selbst die Traditions-
werte der eigenen Kultur entsetzlich in Frage stellen», kommt
Schlamm nicht hinaus. Er bedauert die Fehlentwicklung nur
mit Riicksicht darauf, dass die Sozialisten, durch das Zeiterlebnis
erschiittert, unter diesen Umstéinden noch nicht mit Respekt und
Glaubigkeit in den Schoss der Kirche zuriickkommen. Schlamm
bedauert die Fehlentwicklung, weil sich nach seinem Dafiir-
halten «eine ehrenhafte Uebereinstimmung von Christen und
Sozialisten in der Ehrfurcht vor den humanistischen Lebens-
werten vorbereitet>. Wer kann sich, angesichts der Tatsachen
— Spanien, Abessinien usw. — noch zu einem Respekt vor



	Franz Brentano als Religionskritiker [Teil 1]

