Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 24

Artikel: Es geht nicht vorwarts (Schluss)
Autor: Brauchlin, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 24

DER FREIDENKER 173

springen und ihre Fiihruuy.iibernehmen; stait abzuwarten,
Lis man iiberfahren wird!»

So ganz ernst ist es ihm mit diesem Lobe allerdings nicht,
denn an anderer Stelle zitiert er wieder zustimmend den

bereits erwiahnten Emil Fiedler: «Es ist heutzutage ungeheuer.

leicht, als Agitator fiir den Atheismus aufzutreten. Ist es
denn ein Wunder, dass Hunderttausende den Glauben an Gott
und an den guten Willen der Menschen, die sich Christen
nennen, verlieren? Nein, es ist schon viel eher ein Wunder
der Gnade, dass es Menschen gibt, die noch gldubig sind,
obwohl sie seit Jahren nichts anderes als Elend und Not ge-
kannt haben; die am Sonntag mit leerem Magen in die Kir-
che gehen, dort wohlgenihrte, tadellos angezogene Menschen
sehen und wieder nach Hause kommen und doch weiter an
Gott glauben.»

Nun, wir Freidenker sind bescheiden genug, um anzuer-
kennen, dass unsere Agitation sich nur dort bewahrt, wo die
materiellen Ursachen der Abfallsbewegung bereits den Boden
fiir unsere Titigkeit vorbereitet hat. Was jedoch das «Wun-
der der Gnade» betrifft, dass es namlich trotz alledem noch
oldubige Menschen gibt, so siud wir der Ansicht, dass kein
voch so ausgekliigeltes System der seelischen Massenbeein-
flussung auf die Dauer ausreichen wird, um den Zerfall des
religiosen Gebdudes zu verhindern. Reichenberger muss natiir-
lich im eigenen Interesse — als Geschéaftstriger des «Volks-
bundes deutscher Katholiken: — die Sache so darstellen, dass
seine Organisalion zu leisten vermag, was die «Diener Gottes»
ticht mehr zustande bringen. Darum erklédrt er auch mit dan-
kenswerter Offenheit in Sperrdruck: «Heute ist die Pfarrge-
meinde in voller Auflosung begriffen> und <wir stehen vor
einer Abfallsbewegung wie nie mehr seit den Tagen der Re-
formation».

Da bleibt nach seiner Ansicht nur mehr — abgesehen
natiirlich von Gottes Hilfe — der Ausweg, «alle Schaden am

menschlichen Teil des kirchlichen Organismus» zu beseitigen.
Zu diesen Schéden rechnet Reichenberger die Unterschitzung
der Vereinsarbeit — lieber Leser, merkst du was? — in man-
chen katholischen Kreisen. Diesen Noérglern hélt er entgegen:
«Die erste, vielfach die einzige Moglichkeit zu persénlichem
Kontakt bietet die Arbeit in den katholischen Vereinen». Und
run folgt ein Loblied auf die Tétigkeit des von ihm vertrete-
nen Volksbundes: Jede seiner erweiterten Ausschufisitzungen
«ist eine Schulung der Frontsoldaten und Offiziere fiir die
katholische Bewegung», die monatliche Bundeszeitschrift sei
ein «papierener Kooperator» und der Volksbund gebe «jihr-
lich Tausende von Kronen aus, um durch Caritas zu missio-
nieren».

Es liegt uns fern, gegen diese Selbstreklame Reichenber-
gers zu polemisieren. Wir wollten nur ein wenig hineinleuch-
ten in den Geschiftsbetrieb der katholischen Aktion, die als
Abwehrbewegung gegen die zunehmende Gottlosigkeit ihre

Existenzberechtigung sozusagen uns bosen Freidenkern ver-

dankt. Wir wollen auch den Spiess nicht umdrehen; ob nun
die katholische Aktion da ist oder nicht, wir Freidenker arbei-
ten im Dienste des Fortschrittes, im Dienste der geistigen
Entwicklung der Menschheit, im Dienste der sozialen Gerech-
tigkeit und des Friedens. Unsere Tétigkeit ist getragen von
der Ueberzeugung: Nur durch richtiges Denken konnen die
Menschen zu richtigem Handelrn veranlasst werden!
: Th. Hartwig.

Es geht nicht vorwairts.
Von E. Brauchlin.

(Schluss.)
Der Kampf ums Dasein ist eine Schande fiir das’Zeitalter

der unbegrenzten Mdoglichkeiten, eine um so grossere Schande,
als der Hunger, die Triebfeder zum Kampfe, kiinstlich erhal-

ten wird (siehe Artikel in Nr. 23 d. Bl.). Profitwirtschaft steht
ausserhalb der Kultur, ist kulturfeindlich.

Schliesslich muss man sich aber doch fragen, wie es
komme, dass die Hungernden, die doch die grosse Masse bil-
den, sich den Kampf ums Dasein, .ums karge tagliche Brot,
aufzwingen lassen und nicht schon léngst sich bessere Lebens-
umstinde geschaffen haben. — Die Antwort ist weniger ein-
fach als die Frage; sie kann hier nur wenige Hauptpunkie
beriihren. '

Dass die Wenigen die Vielen beherrschen, ist naturbe-
dingt: der Mensch ist ein Herdentier. Damit ist nichts Ehren-
riihriges gesagt, bloss eine allgemein' bekannte (nicht so all-
gemein zugegebene) Tatsache festgestellt. Von Natur aus
schlecht bewehrt, musste sich der Urmensch mit seinesglei-
chen zusammenschliessen, um gegen das stirkere, wehrhafte
Getier aufzukommen. Wo eine Gruppe, ein Rudel, irgend eine '
Gemeinschaft entsteht, wichst ein Fithrer daraus hervor, das
starkste, wagemutigste, mit den sichersten Instinkten ausge-
riistete Tier. Das Leittier wacht iiber die Herde, fiihrt es zu
Futterplatzen und, wenn es in Gefahr den Kopf verliert oder
sonst verriickt wird, rennt es dem Abgrund zu, stiirzt sich in
den Abgrund, oder wenn es vom Feuer geschreckt wird, ins
Feuer. Und die Herde folgt ihrem Leittier, ihrem «Fiihrers,
blindlings, geht es zum Futterplatz, zur Trénke, in den Ab-
grund oder in den lohenden Brand. Die Hérde glaubt, vertraut,
cgehorcht blindlings, es kommen ihr keine Zweifel auf, sie
schaut nicht voraus, sie denkt nicht, selbstverstindlich, denn
eben deshalb ist sie Herde.

Der Mensch hat aus dem Zustand der Tierheit den Her-
dentrieb ins Menschentum heriibergenommen; das konnte
nicht anders kommen, weil er ihm von Natur aus eigen war.
Aber man ist geneigt, sich die Moglichkeit vorzustellen, dass
kraft der geistigen Fiahigkeiten, die ja eben den Menschen
vom Tier unterscheiden, der blinde Herdentrieb sich zum
Gemeinschaftssinn ausgebildet hitte, dass die Herde denken-
der Menschen ihre eigene Wohlfahrt ins Auge gefasst und
geférdert und nur solchen Fithrern Gefolgschaft geleistet
hitte, deren Ziel die Mehrung des allgenieinen Wohls gewe-
sen wire. Aber diese Moglichkeit ist nicht zur Wirklichkeit
geworden; blindlings folgen die Menschenherden ihren Fiih-
rern, dem Abgrund zu, ins Feuer hinein. Oder ist das wirt-
schaftliche Elend der grossen Masse, das Leben als Kampf
gegen Hunger und Verelendung nicht ein Abgrund? der Krieg
nicht unendlich schlimmer und grauenhafter als das denkbar
grosste Schadenfeuer?! Von den Anfiangen des Menschentums
an sind Herrschsucht, Selbstsucht, Machtgier, Habsucht hoch-
gekommen und haben mit Gewalt, List, Drohung, falschen
Vorspiegelungen und frommer Gebidrde, je nachdem, die ver-
trauensselige Herde unter sich gebracht. Man niitzt ihre Krifte
aus, man treibt sie zu Paaren, man lésst sie des Lebens nicht
froh werden. Und die Herde glaubt an hohere Fiigung, glaubt,
es miisse so sein und konne nicht anders sein, glaubt an die
Notwendigkeit des Kampfes ums Dasein und erkennt nicht,
dass sie die Macht in Hinden hat, den Reichtum der Erde zum
Wohle Aller zu heben, den Kampf ums Dasein zu froher Le-
bensgestaltung umzubilden, aus der von gegenseitiger Bekdmp-
fung, Verfolgung, Verunglimpfung zermiirbten Herde 'eine Ge-
meinschaft mit gegenseitiger Hilfeleistung zu werden!

Warum ist sie nicht so weit gekommen, die Menschen-
herde? Weil ihre Fiihrer auch ihre Lehrer waren. Und alle
diese Lehrer haben gelehrt, dass das Gute und Wahre und
Notwendige, dass das Heil von obern komme. Selbstverstind-
lich von oben: von ihnen, den Fiihrern und Lehrern. Nicht
platt so herausgesagt haben sie’s; sie haben sich und das
«Obeny in einen mystischen Dunst gehiillt. Sie haben sich
ausgegeben als Verkiinder einer Wahrheit, die nicht sie sel-
ber erfunden haben, sondern die ihnen eingegeben worden
sei aus dem Absolut-Wahren her. Der. Medizinmann, der Re-
gent im Staat, der Dalai-Lama, der Papst und der Kaplan, sie



174 DER FREIDENKER

Nr. 24

alle sind Verkiinder und Vertreter einer hohern Macht, sie

alle lehren den Blick nach oben, sie alle tauschen den Men-

schen iiber die Wirklichkeit hinweg.

Unwillkiirlich sind wir ins religise Gebiet hineingekom-
men. Dem ist nicht auszuweichen, wenn man von Kultur
spricht, denn die Religionen sind die Lehrer der Menschheit
seit ungeziihlten Jahrtausenden, seit jener urfernen Zeit, als
der unwissende Mensch in den Naturvorgéingen das Walten
iibermenschlicher Wesen wihnte. Und seit jener wrfernen
Zeit ist dieser Wahn von einzelnen, die sich als die Wissen-
den ausgaben, als Mittel beniitzt worden, die Nichtwissenden,
die Herde, im Zaum, d. h. in Unselbstandigkeit, in Abhingig-
keit vom <héhern> Willen zu erhalten.

Die christliche Kirche hat damit nichts Neues auf die Welt
vgebracht, sie hat nur léngst Vorhandenés tibernommen; die
judischen Priester spielten Herrgott so gut und so zweckbe-
wusst wie es die christlichen seit zweitausend Jahren tun.
Aber weil wir im christlichen Kuliurkreis leben. beriihrt uns
die Wirksamkeit der christlichen Fithrer und Lehrer am
néchsten.

Es ist schon genugsam auf den Widerspruch zwischen der
christlichen Lehre von der Néchstenliebe und der Geschichte
der christlichen Kirche und der von dieser beherrschten V§l-
ker hingewiesen worden. Es ist klar, dass die Lehre versagen
musste, wenn der Lehrer, d. h. die Kirche, die eigene Lehre
dermassen mit Fiissen trat, wie sie’s getan hat und wie sie's
fortwihrend tut. Der Kireche hat zwar dieser Widerspruch bei
den Menschen nicht geschadet. Als sie die Herrschaft iiber-
nahm, hatte sie es schon mit der Herde zu tun, die an den
Blick, nach oben, an Glauben und unbedingten Gehorsam ge-
woéhnt war. Sie verfiigt iiber wirksame Lock- und Schreck-
mittel genug, um die Menschen, die sich in ihrem irdischen
Elend an die Botschaft vom bessern Jenseits klammern in
geistiger. Abhéingigkeit zu erhalten.

Kulturell aber hat sich die Wirksamkeit der Kirche, der
Widerspruch zwischen Wort und Tat, die Verlegung des mo-
ralischen Schwerpunktes ins Jenseits, verhéngnisvoll ausge-
wirkf. Wir begegnen im Leben auf Schritt und Tritt densel-
ben Widerspriichen zwischen Wort und Tat, im Einzelleben,
im Geschiftsleben, in der Politik, denselben heuchlerischen
Bemintelungen, derselben Vorspiegelung falscher Ideale.

Ich bin weit davon entfernt, der Kirche allein die Schuld
am Fehlen einer auf Wahrhaftigkeit und Giite fussenden Kul-
tur in die Schuhe zu schieben; die Ursachen gehen auf viele
Jahrtausende hinter das Aufkommen von Kirchen zuriick;
diese sind nur die Erben.

Was der christlichen Kirche vorgeworfen werden muss,
ist das, dass sie als Erzieherin versagte, dass sie durch ihr
eigenes zwiespéltiges Wesen der Herrschaft der egoistischen
Triebe im L.eben Vorschub geleistet hat. Friede auf Erden!
werden ihre Glocken an Weihnachten lduten, aber ihre romi-

schen Vertreter tragen Entzweiung und Hass ins Volk und in .

die Familien, wo nicht der rémische Geist unbedingt herrscht.

Und der zweite Vorwurf ist der, dass sie, obwohl selber
so weltlich, so hab- und herrschsiichtig wie nur mdglich, die
Armut, das Elend, das Ungliick, den Krieg als weise Mittel
der «Vorsehung> preist, durch die der Mensch zu Gott hin-
gefithrt werde.

Wer dran glaubt, ertrigt moglicherweise den Jammer des
Daseins leichter. Aber in demselben Masse ist ihm weniger
daran gelegen, ihm ein Ende zu bereiten. Fiir sich’ selber
tite es der Glaubige schon gerne; keiner richtet sich schlecht
ein, um den Himmel zu verdienen, wenn er’s gut haben kann.
Aber grundsiitzlich, aus Mitgefithl mit der grossen Masse der
Armen, der Schattenseitigen an der Verbesserung der Lebens-
hedingungen zu arbeiten, sich einzusetzen fiir den Néchsten,
den man lieben sollte wie sich selbst, das fallt dem nicht ein,

der gegen eih "bischen Erdeénelend den Himmel. eintauschen
zu koénnen glaubt. Die Kirche hat seinen Blick ‘am Himmel
festgebanni; er sorgt sich um das persénliche Wohlergehen
im Jenseits, was gehen ihn die Mitmenschen auf Erden an. .

Wenn es einmal eine wirkliche Kultur, eine geistig-gemiit-
hafte Menschenpflege, eine allgemeine gegenseitige Hilfsbé-
reitschaft, ein Wahrsein und Gutsein gegeneinander geben
soll, so muss der Mensch erst lernen, sein kurzes Dasein. und
darin seine Mitmensehen ernst zu nehmen; er muss den fau-
len Trost, wenn es ihm hier schlecht gehe, werde er es dafiir
im Himmel um so besser haben, hinter sich werfen; er muss
an Stelle der selbstsiichtigen Frage «Was muss ich tun, damit
ich selig werde?: die andere setzen: «Was muss ich tun,
damit es uns allen wohl ergehe, damit wir Men-
schen alle die Erde als unsere schéne Heimat empfinden
konnen?

Wenn dieses Sinnen und Trachten sich Bahn bricht, dann
erst ist die Kultur im Anzug und kann es mit ihr vorwirts
gehen.

In diesem Sinne zu wirken, ist Aufgabe eines jeden, der
der Erde und des Lebens Sinn erfasst hat, jedes denkenden
und fithlenden Diesseitsmenschen. Dies zu sein, soll von
jedem erwartet werden konnen, der sich Freidenker nennt,
und damit ist ihm die hohe Sendung zugewiesen, der Kultur
den Weg zu bahnen.

Verschiedenes.

- Pilgerfahrt aut Knien.

Ueber die nachfolgende Geschichte kann sich nur ein Europiier
wundern. Im Mirchenland Indien ist sie keineswegs ungewihnlich,
und wenn die steinernen Stufen des Tempels- Gangadwara in der
heiligen Stadt Hardwar reden konnten, so wiirden sie wohl viele sol-
cher erschiitternden und wunderlichen Begebenheiten erzédhlen. Hard-
war heisst «Tor des Wischnu» und liegt in Britisch-Indien in den
Vereinigten Provinzen Agra und Oudh. Alljihrlich wallfahren hier
drei Millionen Drahmanen-Pilger zu den Ufern des Ganges. -um
Wischnu, den volkstiimlichsten Gott des Brahmanismus, zu verehren.

Ein Bauer, der in der Stadt Mandsa lebte, gelobte dem Gott
Wischnu, er werde mit seinen zwei Séhnen auf den Knien nach der
340 Meilen entfernten heiligen Stadt Hardwar kriechen, wenn die
Sohne von der Typhuskrankheit, die sie befallen hatte, genesen wiir-
den. Die Gotter erhorten den Wunsch des Mannes, seine beiden
Sohne wurden gesund. und so machte sich der Bauer daran, sein Ge-
libde zu erfiillen und die seltsame Wallfahrt zum Tempel Gangad-
wara anzutreten. Vor drei Monaten brachen die drei Pilger auf. Man
bedenke, was das heisst, 340 Meilen (550 Kilometer) auf Armen und
Knien rutschend zuriickzulegen! Die weite Strecke sollte in 68 Tages-
reisen zu je 5 Meilen bewiltigt werden.

- Am siebenten Tag dieser Wallfahrt auf Knien starb der jiingere
Sohn. Eben von der schweren Krankheit genesen, war er den An-
strengungen nicht gewachsen. Der Vater betrachtete den Verlust als
den Willen des grossen Wischnu und kroch mit dem anderen Sohn
weiter gegen die heilige Stadt zu. Tag um Tag schoben sich die bei-
den auf den Knien durch die Septemberglut vorwirls, nur dann ra-
stend, wenn die geschwollenen Arme und Beine ihren Dienst ver-
sagten. Schliesslich waren sie nach G6tigiger Reise nur noch 10 Mei-
len von Harwar entfernt. Da konnte auch der zweite Sohn nicht mehr
weiter. Er wurde schwach und immer schwiicher, kein Zureden half
dem Armen. Er legte sich in den Strassengraben und starb nach we-
nigen Stunden.

Der alte Bauer kroch weiter. Er legte auch noch die letzten zehn
Meilen zuriick, nachdem er den Sohn begraben hatte, und verrichtete
dann auf den Stufen des Tempels Gangadwarg fromm und demiitig
die vorgeschriebenen Pilgergebete. Er kiisste die Fussspur des
Wischnu, die in den Tempelstufen eingeprigt ist. und badete dann
in den heiligen Wassern des Ganges.

Man hat dem britischen Gouverneur von Agra-Oudh den er-
schiitternden Fall vorgetragen mit dem Hinweis, die Regierung mige
doch die Durchfithrung derartiger sinnloser und lebensgefihrlicher
Wallfahrten untersagen. Der Englinder zuckte die Achseln. Kein
Brahmane wiirde eine solche Massnalime verstehen, sei sie auch noch
so gut gemeint.

(Tagesanzeiger fiir Stadt und Kt. Ziirich vom 9. XI. 87.)



	Es geht nicht vorwärts (Schluss)

