
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 24

Artikel: Es geht nicht vorwärts (Schluss)

Autor: Brauchlin, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 24 OER FREIDENKER 173

springen und ihre Führung übernehmen, statt abzuwarten,
bis man überfahren wird!»

So ganz ernst ist es ihm mit diesem Lobe allerdings nicht,
denn an anderer Stelle zitiert er wieder zustimmend den

bereits erwähnten Emil Fiedler: «Es ist heutzutage ungeheuer
leicht, als Agitator für den Atheismus aufzutreten. Ist es

denn ein Wunder, dass Hunderttausende den Glauben an Gott
und an den guten Willen der Menschen, die sich Christen

nennen, verlieren? Nein, es ist schon viel eher ein Wunder
der Gnade, dass es Menschen gibt, die noch gläubig sind,
obwohl sie seit Jahren nichts anderes als Elend und Not
gekannt haben; die am Sonntag mit leerem Magen in die Kirche

gehen, dort wohlgenährte, tadellos angezogene Menschen
sehen und wieder nach Hause kommen und doxih weiter an
Gott glauben.»

Nun, wir Freidenker sind bescheiden genug, um
anzuerkennen, dass unsere Agitation sich nur dort bewährt, wo die
materiellen Ursachen der Abfallsbewegung bereits den Boden

für unsere Tätigkeit vorbereitet hat. Was jedoch das «Wunder

der Gnade» betrifft, dass es nämlich trotz alledem noch

gläubige Menschen gibt, so sind wir der Ansicht, dass kein
noch so ausgeklügeltes System der seelischen Massenbeein-

flussung auf die Dauer ausreichen wird, um den Zerfall des

religiösen Gebäudes zu verhindern. Reichenberger muss natürlich

im eigenen Interesse — als Geschäftsträger des
Volksbundes deutscher Katholiken» — die Sache so darstellen, dass

seine Organisation zu leisten vermag, was die «Diener Gottes»

nicht mehr zustande bringen. Darum erklärt er auch mit
dankenswerter Offenheit in Sperrdruck: «Heute ist die Pfarrgemeinde

in voller Auflösung begriffen» und «wir stehen vor
einer Abfallsbewegung wie nie mehr seit den Tagen der
Reformation».

Da bleibt nach seiner Ansicht nur mehr — abgesehen
natürlich von Gottes Hilfe — der Ausweg, «alle Schäden am
menschlichen Teil des kirchlichen Organismus» zu beseitigen.
Zu diesen Schäden rechnet Reichenberger die Unterschätzung
der Vereinsarbeit — lieber Leser, merkst du was? — in manchen

katholischen Kreisen. Diesen Nörglern hält er entgegen:
«Die erste, vielfach die einzige Möglichkeit zu persönlichem
Kontakt bietet die Arbeit in den katholischen Vereinen». Und
nun folgt ein Loblied auf die Tätigkeit des von ihm vertretenen

Volksbundes: Jede seiner erweiterten Ausschußsitzungen
«ist eine Schulung der Frontsoldaten und Offiziere für die
katholische Bewegung», die monatliche Bundeszeitschrift sei
ein «papierener Kooperator» und der Volksbund gebe «jährlich

Tausende von Kronen aus, um durch Caritas zu
missionieren».

Es liegt uns fern, gegen diese Selbstreklame Reichenber-

gers zu polemisieren. Wir wollten nur ein wenig hineinleuchten

in den Geschäftsbetrieb der katholischen Aktion, die als

Abwehrbewegung gegen die zunehmende Gottlosigkeit ihre
Existenzberechtigung sozusagen uns bösen Freidenkern
verdankt. Wir wollen auch den Spiess nicht umdrehen; ob nun
die katholische Aktion da ist oder nicht, wir Freidenker arbeiten

im Dienste des Fortschrittes, im Dienste der geistigen
Entwicklung der Menschheit, im Dienste der sozialen Gerechtigkeit

und des Friedens. Unsere Tätigkeit ist getragen von
der Ueberzeugung: Nur durch richtiges Denken können die
Menschen zu richtigem Handeln veranlasst werden!

Th. Hartwig.

Es geht nicht vorwärts.
Von E. Brauchlin.

(Schluss.)

Der Kanipf ums Dasein ist eine Schande für das ' Zeitalter
der unbegrenzten Möglichkeiten, eine um so grössere Schande,
als der Hunger, die Triebfeder zum Kampfe, künstlich erhal¬

ten wird (siehe Artikel in Nr. 23 d. BL). Profitwirtschaft steht
ausserhalb der Kultur, ist kulturfeindlich.

Schliesslich muss man sich aber doch fragen, wie es
komme, dass die Hungernden, die doch die grosse Masse
bilden, sich den Kampf ums Dasein, ums karge tägliche Brot,
aufzwingen lassen und nicht schon längst sich bessere
Lebensumstände geschaffen haben. — Die Antwort ist weniger
einfach als die Frage; sie kann hier nur wenige Hauptpunkte
berühren.

Dass die Wenigen die Vielen beherrschen, ist naturbedingt:

der Mensch ist ein Herdentier. Damit ist nichts
Ehrenrühriges gesagt, bloss eine allgemein' bekannte (nicht so
allgemein zugegebene) Tätsache festgestellt. Von Natur aus
schlecht bewehrt, musste sich der Urmensch mit seinesgleichen

zusammenschliessen, um gegen das stärkere, wehrhafte
Getier aufzukommen. Wo eine Gruppe, ein Rudel, irgend eine
Gemeinschaft entsteht, wächst ein Führer daraus hervor, das
stärkste, wagemutigste, mit den sichersten Instinkten
ausgerüstete Tier. Das Leittier wacht über die Herde, führt es zu
Futterplätzen und, wenn es in Gefahr den Kopf verliert oder
sonst verrückt wird, rennt es dem Abgrund zu, stürzt sich in
den Abgrund, oder wenn es vom Feuer geschreckt wird, ins
Feuer. Und die Herde folgt ihrem Leittier, ihrem «Führer»,
blindlings, geht es zum Futterplatz, zur Tränke, in den
Abgrund oder in den lohenden Brand. Die Herde glaubt, vertraut,
gehorcht blindlings, es kommen ihr keine Zweifel auf, sie
schaut nicht voraus, sie denkt nicht, selbstverständlich, denn
eben deshalb ist sie Herde.

Der Mensch hat aus dem Zustand der Tierheit den
Herdentrieb ins Menschentum herübergenommen; das konnte
nicht anders kommen, weil er ihm von Natur aus eigen war.
Aber man ist geneigt, sich die Möglichkeit vorzustellen, dass
kraft der geistigen Fälligkeiten, die ja eben den Menschen
vom Tier unterscheiden, der blinde Herdentrieb sich zum
Gemeinschaftssinn ausgebildet hätte, dass die Herde denkender

Menschen ihre eigene Wohlfahrt ins Auge gefasst und
gefördert und nur solchen Führern Gefolgschaft geleistet
hätte, deren Ziel die Mehrung des allgemeinen Wohls gewesen

wäre. Aber diese Möglichkeit ist nicht zur Wirklichkeit
geworden; blindlings folgen die Meiischenherden ihren
Führern, dem Abgrund zu, ins Feuer hinein. Oder ist das
wirtschaftliche Elend der grossen Masse, das Leben als Kampf
gegen Hunger und Verelendung nicht ein Abgrund? der Krieg
nicht unendlich schlimmer und grauenhafter als das denkbar
grösste Schadenfeuer?! Von den Anfängen des Menschentums
an sind Herrschsucht, Selbstsucht, Machtgier, Habsucht
hochgekommen und haben mit Gewalt, List, Drohung, falschen
Vorspiegelungen und frommer Gebärde, je nachdem, die
vertrauensselige Herde unter sich gebracht. Man nützt ihre Kräfte
aus, man treibt sie zu Paaren, man lässt sie des Lebens nicht
froh werden. Und die Herde glaubt an höhere Fügung, glaubt,
es müsse so sein und könne nicht anders sein, glaubt an die
Notwendigkeit des Kampfes ums Dasein und erkennt nicht,
dass sie die Macht in Händen hat, den Reichtum der Erde zum
Wohle Aller zu heben, den Kampf ums Dasein zu froher Le-
bensgestaltung umzubilden, aus der von gegenseitiger Bekämpfung,

Verfolgung, Verunglimpfung zermürbten Herde !eine
Gemeinschaft mit gegenseitiger Hilfeleistung zu werden!

Warum ist sie nicht so weit gekommen, die Menschenherde?

Weil ihre Führer auch ihre Lehrer waren. Und alle
diese Lehrer haben gelehrt, dass das Gute und Wahre und
Notwendige, dass das Heil von oben komme. Selbstverständlich

von oben: von ihnen, den Führern und Lehrern. Nicht
platt so herausgesagt haben sie's; sie haben sich und das
«Oben» in einen mystischen Dunst gehüllt. Sie haben sich

ausgegeben als Verkünder einer Wahrheit, die nicht sie selber

erfunden haben, sondern die ihnen eingegeben worden
sei aus dem Absolut-Wahren her. Der Medizinmann, der
Regent im Staat, der Dalai-Lama, der Papst und der Kaplan, sie



174 DER FREIDENKER Nr. 24

alle sind Verkünder und Vertreter einer höhern Macht, sie
alle lehren den Blick nach oben, sie alle täuschen den
Menschen über die Wirklichkeit hinweg.

Unwillkürlich sind wir itts religiöse Gebiet hineingekommen.

Dem ist nicht auszuweichen, wenn man von Kultur
spricht, denn die Religionen sind die Lehrer der Menschheit
seit ungezählten Jahrtausenden, seit jener urfernen Zeit, als
der unwissende Mensch in den Naturvorgängen das Walten
übermenschlicher Wesen wähnte. Und seit jener urfernen
Zeit ist dieser Wahn von einzelnen, die sich als die Wissenden

ausgaben, als Mittel benützt worden, die Nichtwissenden,
die Herde, im Zaum, d. h. in Unselbständigkeit, in Abhängigkeit

vom «höhern» Willen zu erhalten.

Die christliche Kirche hat damit nichts Neues auf die Welt
gebracht, sie hat nur längst Vorhandenes übernommen; die
jüdischen Priester spielten Herrgott so gut und so zweckbe-
wusst wie es die christlichen seit zweitausend Jahren tun.
Aber weil wir im christlichen KuUurkreis leben, berührt uns
die Wirksamkeit der christlichen Führer und Lehrer am
nächsten.

Es ist schon genugsam auf den Widerspruch zwischen der
christlichen Lehre von der Nächstenliebe und der Geschichte
der christlichen Kirche und der von dieser beherrschten Völker

hingewiesen worden. Es ist klar, dass die Lehre versagen
musste, wenn der Lehrer, d. h. die Kirche, die eigene Lehre
dermassen mit Füssen trat, wie sie's getan hat und wie sie's
fortwährend tut. Der Kirche hat zwar dieser Widerspruch bei
den Menschen nicht geschadet. Als sie die Herrschaft
übernahm, hatte sie es schon mit der Herde zu tun, die an den
Klick, nach oben, an Glauben und unbedingten Gehorsam
gewöhnt war. Sie verfügt über wirksame Lock- und Schreckmittel'

genug, um die Menschen, die sich in ihrem irdischen
Elend an die Botschaft vom bessern Jenseits klammern in
geistiger. Abhängigkeit zu erhalten.

Kulturell aber hat sich die Wirksamkeit der Kirche, der
Widerspruch zwischen Wort und Tat, die Verlegung des
moralischen Schwerpunktes ins Jenseits, verhängnisvoll ausgewirkt.

Wir begegnen im Leben auf Schritt und Tritt denselben

Widersprüchen zwischen Wort und Tat, im Einzelleben,
im Gesehäftsleben, in der Politik, denselben heuchlerischen
Bemäntelungen, derselben Vorspiegelung falscher Ideale.

Ich bin weit davon entfernt, der Kirche allein die Schuld
am Fehlen einer auf Wahrhaftigkeit und Güte fussenden Kultur

in die Schuhe zu schieben; die Ursachen gehen auf viele
Jahrtausende hinter das Aufkommen von Kirchen zurück;
diese sind nur die Erben.

Was dei' christlichen Kirche vorgeworfen werden muss,
ist das, dass sie als Erzieherin versagte, dass sie durch ihr
eigenes zwiespältiges Wesen der Herrschaft der egoistischen
Triebe im Leben Vorschub geleistet hat. Friede auf Erden!
werden ihre Glocken an Weihnachten läuten, aber ihre
römischen Vertreter tragen Entzweiung und Hass ins Volk und in
die Familien, wo nicht der römische Geist unbedingt herrscht.

Und dei' zweite Vorwurf ist der, dass sie, obwohl selber
so weltlich, so hab- und herrschsüchtig wie nur möglich, die
Armut, das Elend, das Unglück, den Krieg als weise Mittel
der «Vorsehung» preist, durch die der Mensch zu Gott
hingeführt werde.

Wer dran glaubt, erträgt möglicherweise den Jammer des

Daseins leichter. Aber in demselben Masse ist ihm weniger
daran gelegen, ihm ein Ende zu bereiten. Für sich selber
täte es der Gläubige schon gerne; keiner richtet sich schlecht
ein, um den Himmel zu verdienen, wenn er's gut haben kann.
Aber grundsätzlich, aus Mitgefühl mit der grossen Masse der
Armen, der Schattenseitigen an der Verbesserung der
Lebensbedingungen zu arbeiten, sich einzusetzen für den Nächsten,
den man lieben sollte wie sich selbst, das fällt dem nicht ein,

der gegen ein bischen Erdenelend den Himmel eintauschen
zu können glaubt. Die Kirche hat seinen Blick am Himmel
festgebannt; er sorgt sich um das persönliche Wohlergehen
im Jenseits, was gehen ihn die Mitmenschen auf Erden an.

Wenn es einmal eine wirkliche Kultur, eine geistig-gemüthafte

Menschenpflege, eine ' allgemeine gegenseitige
Hilfsbereitschaft, ein Wahrsein und Gutsein gegeneinander geben
soll, so muss der Mensch erst lernen, sein kurzes Dasein, und
darin seine Mitmenschen ernst zu nehmen ; er muss den faulen

Trost, wenn es ihm hier schlecht gehe, werde er es dafür
im Himmel um so besser haben, hinter sich werfen; er muss
an Stelle der selbstsüchtigen Frage «Was muss ich tun, damit
ich selig werde?, die andere setzen: «Was muss ich tun,
damit es uns allen wohl ergehe, damit wir
Menschen alle die Erde als unsere schöne Heimat empfinden
körinen?

Wenn dieses Sinnen und Trachten sich Bahn bricht, dann
erst ist die Kultur im Anzug und kann es mit ihr vorwärts
gehen.

In diesem Sinne zu wirken, ist Aufgabe eines jeden, der
der Erde und des Lebens Sinn erfasst hat, jedes denkenden
und fühlenden Diesseitsmenschen. Dies zu sein, soll von
jedem erwartet werden können, der sich Freidenker nennt,
und damit ist ihm die hohe Sendung zugewiesen, der Kultur
den Weg zu bahnen.

Verschiedenes.
Pilgerfahrt auf Knien.

Ueber die nachfolgende Geschichte kann sich nur ein Europäer
wundern. Im Märchenland Indien ist sie keineswegs ungewöhnlich,
und wenn die steinernen Stufen des Tempels- Gangadwara in der
heiligen Stadt Hardwar reden könnten, so würden sie wohl viele
solcher erschütternden und wunderlichen Begebenheiten erzählen. Hardwar

heisst «Tor des Wischnu» und liegt in Britisch-Indien in den
Vereinigten Provinzen Agra und Oudh. Alljährlich wallfahren hier
drei Millionen Brahmanen-Pilger zu den Ufern des Ganges, um
Wischnu, den volkstümlichsten Gott des Brahmanismus, zu verehren.

Ein Bauer, der in der Stadt Mandsa lebte, gelobte dein Gott
Wischnu, er werde mit seinen zwei Söhnen auf den Knien nach der
;!40 Meilen entfernten heiligen Stadt Hardwar kriechen, wenn die
Söhne von der Typhuskrankheit, die sie befallen hatte, genesen würden.

Die Götter erhörten den Wunsch des Mannes, seine beiden
Söhne wurden gesund, und so machte sich der Bauer daran, sein
Gelübde zu erfüllen und die seltsame Wallfahrt zum Tempel Gangadwara

anzutreten. Vor drei Monaten brachen die drei Pilger auf. Man
bedenke, was das heisst, MO Meilen (ö50 Kilometer) auf Armen und
Knien rutschend zurückzulegen! Die weite Strecke sollte in 68 Tagesreisen

zu je 5 Meilen bewältigt werden.
• Am siebenten Tag dieser Wallfahrt auf Knien starb der jüngere

Sohn. Eben von der schweren Krankheit genesen, war er den
Anstrengungen nicht gewachsen. Der Vater betrachtete den Verlust als
den Willen des grossen Wischnu und kroch mit dein anderen Sohn
weiter gegen die heilige Stadt zu. Tag um Tag schoben sich die beiden

auf den Knien durch die Septeinberglut vorwärts, nur dann
rastend, wenn die geschwollenen Arme und Beine ihren Dienst
versagten. Schliesslich waren sie nach Götägiger Reise nur noch 10 Meilen

von Harwar entfernt. Da konnte auch der zweite Sohn nicht mehr
weiter. Er wurde schwach und immer schwächer, kein Zureden half
dem Armen. Er legte sich in den Strassengraben und starb nach
wenigen Stunden.

Der alte Bauer kroch weiter. Er legte auch noch die letzten zehn
Meilen zurück, nachdem er den Sohn begraben hatte, und verrichtete
dann auf den Stufen des Tempels Gangadwara, fromm und demütig
die vorgeschriebenen Pilgergebete. Er küsste die Fussspur des
Wischnu, die in den Tempelstufen eingeprägt ist. und badete dann
in den heiligen Wassern des Ganges.

Man hat dem britischen Gouverneur von Agra-Oudh den
erschütternden Fall vorgetragen mit dem Hinweis, die Regierung möge
doch die Durchführung derartiger sinnloser und lebensgefährlicher
Wallfahrten untersagen. Der Engländer zuckte die Achseln. Kein
Brahmane würde eine solche Massnahme verstehen, sei sie auch noch
so gut gemeint.

(Tagesanzeiger für Stadt und Kt. Zürich vom 9. XI. 37.)


	Es geht nicht vorwärts (Schluss)

