
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 22

Artikel: Aus einem Frauenbrief aus Deutschland

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156 DER FREIDENKER Nr. 22

Brandausbruch im besetzten Theater: Rücksichtsloses Drängen

nach den Türen, Schwächere werden beiseite gedrängt,
Fallende zertreten, Ich, Ich muss gerettet sein, alle andern
sind dem Ich gleichgültig, können zugrunde gehen; von
Mitgefühl keine Spur, Selbsterhaltung ist alles; auch der
Verstand ist ausgeschaltet. Mit Verstand und mit Gemüt (Mitgefühl)

wären alle glücklich hinausgekommen; der tierhafte
Trieb hat Opfer gefordert, nicht der Brand. Dieselbe wilde
Triebhaftigkeit kommt aber auch zum Ausdruck, wo weit und
breit keine Gefahr vorhanden ist und es sich nicht um
Selbsterhaltung handelt: Ein verbilligter Zug wird an den Bahnsteig

gefahren; die Menge stürzt sich darauf, ergreift das

Gestänge, springt aufs Trittbrett, ehe der Zug angehalten hat,
achtet nicht der Gefahr für sich und andere, drängt sich vor,
versperrt andern den Zutritt, quetscht sich hinein, — warum?
wenn man doch weiss, dass für alle Platz geschaffen wird?
Mangel an Innenkultur; der Urtrieb bricht durch, Gemüt und
Verstand sind augenblicklich nicht vorhanden, oder sagen
wir: entwurzelt, — so wenig tief reichten sie! Es ist ein
Atavismus, d. h. ein Zurückfallen in einen frühern Zustand, nämlich

in den rohen, rücksichtslosen Kampf ums Dasein, obwohl
es sich bloss um einen unbestrittenen Platz im Zuge handelte.

Leider sind Millionen von Menschen noch genötigt, den

Kampf ums Dasein zu führen, aber nicht, weil es an Mitteln
zur Fristung des Lebens für sie gebräche, sondern weil ihnen
diese Mittel von einer ¦andern Menschengruppe vorenthalten
werden, weil diese herzlos, barbarisch, selbstsüchtig genug
sind, für sich ungeheure Ueberflüsse zu beanspruchen,
aufzuhäufen, indes die andern in Hunger, Elend, Ueberarbeitung,
körperlicher und geitiger Knechtschaft freudlos und ohne Aussicht

auf Befreiung ihr Leben verbringen müssen. Kein Wunder,

dass die Kirchen, die die Befreiung nach dem Tode
verkünden, in der zermürbten Menschenmasse Gehör finden,
klammert sich der Mensch in der Not doch an einen Strohhalm!

Wir können erst vom Bestehen einer Kultur reden, wenn
es diesen ungeheuerlichen Unterschied zwischen Geniessenden

und Darbenden nicht mehr gibt, wenn es diesen aus

Herzlosigkeit, Rücksichtslosigkeit, verachtenswerter Selbstsucht

künstlich erhaltenen «Kampf ums Dasein» nicht mehr
gibt. Wir leben mitten in der Barbarei, alles Sinnen und
Trachten ist auf gegenseitige Vernichtung gerichtet;
ungeheure Werte, jnit denen man ungeheures Elend in Wohlbefinden,

Gesundheit, Zufriedenheit, Lebensglück umwandeln
könnte, werden zu Vernichtungszwecken aufgewendet. Und
da redet man noch von «Kulturvölkern»! Nein, nein, es geht
nicht vorwärts mit der Kultur, es geht rückwärts, die «blonde

an rlie Grösse unserer Sache, ich lasse sie stolz im Winde flattern
in einmütiger Bekenntnistreue zu unserm gemeinsamen Ideal. Stolz
möge sie wehen und grüssen als überschwängliches Treuegelöbnis
des einzelnen Bürgers an die hehre, grosse Aufgabe voll Harmonie
und Schönheit, zu der mich mein Brudersinn und die Stimme meines
Blutes der Volksgemeinschaft gegenüber verpflichtet.»

«Quatsch!», sagte der Ordnungshüter trocken.
«Quatsch nennen Sie das? Und ich wiederholte Ihnen doch wörtlich

dasselbe, was der Festredner gestern erzählt hat, kein Wort
mehr und keines weniger!»

Dem Wachtmeister war völlig klar, dass er es mit einem halbwegs

Verrückten zu tun hatte. Deshalb lenkte er ein. «Aber das ist
doch schliesslich nicht dasselbe», stammelte er begütigend und mit
einer gewissen Unsicherheit, «ob so was vor einem grossen, festlich
gestimmten Publikum gesprochen wird, oder unter vier Augen, denn
letztendlich ...»

«Ja, ich weiss. Es stand auch schon in den heutigen Zeitungen.
Was der Festredner sprach, das waren knappe, markante Aussprüche
eines Mannes aus dem Volk, das waren die sachlichen und
volkstümlichen Kernworte aus dem Schatz einer tiefempfindenden Männerbrust,

das war. der hinreissende, allen Phrasen abholde Bekenner-
mut einer dem Lande hingebungsvoll sich aufopfernden Persönlichkeit

ohne Furcht und Tadel, das war aus dem Herzen und zu Herzen

gesprochen. Wenn ich aber genau dasselbe in denselben
Ausdrücken sage, Herr Polizeiwachtmeister, wie soll denn so etwas
Quatsch sein?» (Schluss folgt.)

Bestie» (und auch die dunkelhaarige) fletscht die Zähne der
Selbstsucht, des Hasses, der Raubgier, die Pflege des Geistes
und des Gemütes ist ausser Kurs gesetzt, Ertüchtigung der
kriegerischen Fähigkeiten ist Trumpf, der Friede ist zur Spottfigur

geworden! Eine Kultur ohne Friede aber — gibt es
nicht! (Fortsetzung folgt.)

Aus einem Frauenbrief aus Deutschland.
Im Februar dieses Jahres sind wir alle — meine Mutter,

der Adi und ich — aus der Kirche ausgetreten. Natürlich nicht
dieses einen Pfarrers wegen, sondern weil wir uns als
Nationalsozialisten bei der oppositionellen Stellung weiter Kreise
des Klerus zum Staate vor unserem Gewissen für oder wider
entscheiden müssen. Und zum andern, weil man sich heute
bewusster als je rein in Glaubensdingen die Frage stellen
muss, ob man zum christlichen Dogma Ja sagen kann oder
nicht. Und da ist meine Ueberzeugung schon seit langem:
christliche Sittenlehre — gut, aber auch nicht besser als die
zum Teil noch tieferen und reiferen« anderer alter Kulturvölker.

Christliches Dogma aber als Grundlage des Glaubens und
der Gotteserkenntnis — nein! Religion im Sinne eines staatlich

autorisierten Dogmas berechtigt, wenn sie als
Volkserziehungsmittel wirken kann, d. h. als Mittel zur seelischen

Vertiefung der geistig unselbständigen Massen. Wenn sie aber
— wie das jetzt gerade bei uns in Deutschland in gröbster
Art geschieht — nicht als Volkserziehungsmittel, sondern als
Volksverhetzungsmittel gebraucht wird, als Tarnkappe für
politische Machtgier, dann ist sie abzulehnen und nötigenfalls
zu bekämpfen (d. h. nicht die Religion an sich, sondern das

Dogma und die Organisation der Kirche).
Wenn man heute alle Menschen, die sich Christen nennen,

zu einer ehrlichen Entscheidung bringen könnte, müssten viele
zum gleichen Schritt, d. h. zum Kirchenaustritt, kommen.
Denn es ist bei sehr vielen nur Gedankenlosigkeit, Unsicherheit,

Tradition, äussere Rücksicht auf den vermeintlichen «guten

Ton» und dergleichen, aber nur bei wenigen notwendiges

inneres Bekenntnis. Und nur als solches hat es für den
Einzelnen und für die Kirche selbst Sinn und Wert. Wem es
aber das nicht ist, der soll in einer Zeit, die ganz besonders
stark zur inneren Klärung drängt, den einzig wahren Schluss
ziehen.

Ich weiss, dass Sie schon von jeher gegen jede Art kirchlicher

Religiosität gewesen sind. Ich habe Ihnen dazu vor
Jahren gesagt, dass ich das Dogma selbst auch ablehne und
nur auf dem Wege über die (stets überkonfessionelle) Kirchen-

Literatur.
Billige, populär-wissenschaftliche Literatur!

Wir machen die Leser des «Freidenker» darauf aufmerksam,
dass wir noch über eine grössere Anzahl gebundener
Urania-Bändchen verfügen, die wir zu billigem Preise abgeben,
nämlich das Bändchen zu 5 0 Rappen (plus Porto).

Es betrifft nachgenannte 11 Bäridchen:
Erkes E.: Wie Gott erschaffen wurde.
Hartwig Th., Prof.: Soziologie und Sozialismus.
Kanitz: Das proletarische Kind.
Lowitsch : Energiewirtschaft.
Reichwein: Blitzlicht.
Schaxel Julius: Das Leben auf der Erde.

» » : Das Weltbild.
» » : Vergesellschaftung in der Natur.

Schmidt Heinrich: Der Kampf ums Dasein.
» » : Mensch und Affe.
» » : Gottesvorstellung.
Alle 11 Bändchen zusammen liefern wir zu dem weiter

herabgesetzten Preise von Fr. 5. — (plus- Porto).
Geliefert wird gegen Nachnahme oder Vorauszahlung auf Post-

cheekkonto VIII/26074. Bestellungen an: Geschäftsstelle der F. V. S.,

Postfach 15,853, Zürich-Hauptbahnhof. Der Hauptvorstand.



Nr. 22 DER FREI DENKER 157

musik der grossen Meister eine Bindung an die Kirche habe.

Ich habe aber früher an den Wert der kirchlichen Religiosität

als Volkserziehungsmittel geglaubt (Sie zweifelten diesen

Wert damals schon an). Heute muss ich angesichts der ganzen

Lage im Reich diesen Glauben bedingungslos aufgeben.
Es ist mir aber sehr interessant zu sehen, wie diese
antiklerikale Bewegung um sich greift auch jenseits der Grenzen
und in Kreisen, die früher streng konservativ gewesen sind
und die auch heute noch nicht etwa als von dem «verflixten»
•'Schwarzen Korps» «verseucht» angesehen werden können.
Auch hier am Orte ist schon ein starker ähnlicher Zug zu
beobachten, vorwiegend natürlich bei der jüngeren Generation,
aber das würden böswillige Beobachter selbstverständlich als
eine der angeblich so vielen schlechten Auswirkungen der
nationalsozialistischen Bewegung deuten. In Wahrheit aber steht
die Welt weltanschaulich und machtpolitisch vor ungeheuren
Auseinandersetzungen — eine gefährliche Zeit, aber auch eine

grosse Zeit!

Ein interessanter Nachtrag.
In einer der letzten Nummern hat Prof. Hartwig in einem

aufschlussreichen Aufsatz: «Zur Psychologie der Religionsstifter»

berichtet, dass William Hirsch in Jesus einen Para-
noiker sah. Es wird die Leser interessieren, dass kein Geringerer

als der bekannte Urwalddoktor A. Schweitzer in seiner
medizinischen Doktordissertation dieses Thema behandelte
und als Theologe hier natürlich zu etwas andern Schlüssen
kam. Er schreibt S. 24 seiner «Selbstdarstellung»:

«Als Doktorarbeit wählte ich die Darstellung und Kritik
der von medizinischer Seite — De Loosten, William Hirsch,
Binet-Sangle — veröffentlichten Pathographien über Jesus.
In meinen Studien über das Leben Jesu hatte ich erwiesen,
dass Jesus in der phantastischen Ideenwelt spätjüdischer
messianischer Erwartungen lebte. Man hatte mir vorgeworfen,

dass ich ihn damit zu einer von Wahnideen besessenen
Persönlichkeit mache. Nun lag mir ob, vom medizinischen
Standpunkt aus zu entscheiden, ob Jesu Messianitätsgeheim-
nis etwas mit Wahnideen zu tun hätte. — — — — —

Als Resultat durfte ich feststellen, dass die einzigen
psychiatrisch eventuell zu diskutierenden und als historisch
anzunehmenden Merkmale — die hohe Selbsteinschätzung und
etwa noch Halluzinationen bei der Taufe — bei weitem nicht
hinreichen, um das Vorhandensein einer Geisteskrankheit zu
beweisen.» T.

Weltausstellung in Paris 1937!
Ein Rundgang durch die Weltausstellung erfüllt uns

Ungläubige mit Freude und Zuversicht. Da haben wir den
Querschnitt, den Gegenwartsstand unserer heutigen Kultur — und
stellen fest, dass die Kirche fast ganz daraus verschwunden

ist. Gewiss ist dahinten, hinter dem Pavillon von Spanien

und Holland, die Austeilung des apostolischen Stuhles,
gewiss bimmeln von Zeit zu Zeit die Glocken vom spitzen
Turm herunter in das Gewühl der Ausstellungsbesucher —
aber das alles dominiert nicht mehr, das ist Ausstellung in
der Ausstellung, das ist Pavillon neben und hinter andern
Pavillonen, das ist Angelegenheit unter andern Angelegenheiten,

aber nicht mehr die Angelegenheit, nicht mehr das
grosse Anliegen der Menschheit wie zur Zeit unserer Väter
und Vorväter. Gegen Abend trat ich in den Pavillon des päpstlichen

Staates. Kinderpflege, Jugendbetreuung, Krankenpflege,

Mönchs- und Klosterwesen — davon erzählen die
Ausstellungsräume. Die Kirchenfenster sind prächtig, in breiten
Strömen bricht das Licht der Abendsonne durch das satte
Rot, Gelb und Blau und füllt die riesige Holzkuppel mit einer

zauberhaften Orgie von Licht und Farben — der letzte schöne

Rest der Magie! Les dieux s'en vont!

Däs Evangelium, auf das wir 'hören, auf dem wir
aufbauen, wird 'gepredigt im Grand' Palais. Dort ist die

Ausstellung: La decouve'rte. Ein genaues Studium wäre eine

Riesenleistung, in mehreren' Tageii nicht ¦ zu bewältigen. Aber
nehmen wir und geniessen wir, was wir am Wege antreffen!
Gleich beim Eintritt freut uns das entschiedene und eindrückliche

Bekenntnis zur Entwicklungslehre, zu Darwin und
andern Evolutionisten. Aus dem Soussol wächst der eigentümliche

und riesige Kegel zu uns herauf, auf dessen Oberfläche
der Entwicklungsgang der Organismen plastisch dargestellt
ist. Der Mensch macht hier keine Ausnahme, er marschiert

ganz bescheiden in den Reihen der Säugetiere. Gross und

überzeugend redet zum Eintretenden der Satz: «L'evolution
est la seule theorie qui tout en accablant l'imagination n'ef-
fraie pas la raison.» Da taucht aus der Erinnerung ein anderes

Spruchband auf, das wir einst auf der Innenseite auch

einer Kuppel, und zwar der Kuppel der Peterskirche zu Rom

gesehen und gelesen haben; äusserlich gewiss gewaltiger und
anspruchsvoller; der Text dort lautet: «Du bist Petrus, und
auf diesen Felsen will ich bauen meine Gemeine, und die
Pforten der Hölle sollen sie nicht überwältigen.» Zwei Sätze

— zwei Welten! Nicht nur dem Inhalt, sondern auch dem

Wahrheitsgehalt nach radikal verschieden. Denn jener Satz

.in der Peterskirchenkuppel (Matth. 16, 18) ist heute einwandfrei

als Fälschung und spätere Zutat aufgedeckt — der Satz
in Paris aber ist bei aller Schlichtheit durchaus echt und
wahr.

Und nun treten wir den Rundgang an, staunend und mit
wachsender Begeisterung. Gewebelehre: Da steht, der Apparat

Lindbergh und Carrels, in dem eine Niere ausserhalb des
lebenden Organismus weiter lebt und wächst; Zellenlehre,
Vererbung, Mutationen, Geschlechtsumänderung folgen. Da
sitzt ein Huhn, das früher ein Hahn war, da ein Huhn, das
eben ein Hahn wird. Auf allen den genannten Gebieten
schwere und schwerste Eingriffe der Wissenschaft in die
«gottgewollte Ordnung», Eingriffe in die Ordnung dessen,
ohne dessen Willen wir unseres Hauptes Länge keine Elle
zulegen können. Unmöglich, hier eingehend zu berichten von
Chirurgie, Medizin, Chemie, Radiologie. In der Physik
bewundern wir die neuesten Modelle der Atomstruktur, des
molekularen Aufbaus der Stoffe. Gleich daneben hämmern
die unheimlichen Klopfgeister aus dem unbekannten Kosmos,
die kosmischen Strahlen. Am stärksten aber nimmt uns in
Beschlag die Astronomie. Ergriffen stehen wir vor den neuesten

und besten Aufnahmen der vielen uns erst kürzlich
bekannt gewordenen Milchstrassensysteme, wir stehen ergriffen
vor der Photographie der Erdoberfläche aus einer Höhe von
22.000 m Höhe, vor prächtigen Modellen der alten, heute
überwundenen Weltbilder, und zu diesen gehört auch das
christliche Weltbild. Ueber der ganzen astronomischen
Ausstellung liegt ein wohltuendes Dunkel, auf langen Polsterbänken

sitzen und träumen die vielen Besucher, und diejenigen,
die heute hier zum erstenmal nachdrücklich und unwiderstehlich

mit diesen grossen Perspektiven und neuen Einsichten
konfrontiert worden sind, können hier in verschämter Stille
ihre ersten Glaubensanfechtungen auskämpfen. Vor den
wundervollen Bildern des Milchstrassengewimmels und vor den
unendlich weiten Wegen zu den andern Milchstrassensvste-
men — da bricht jede törichte Einbildung, von irgend einem
Gott in den Mittelpunkt der Welt versetzt worden zu sein, in
pich zusarnmen ; da steht der Gläubige fassungslos vor der
hangen Frage: «Wo ist da noch Platz für meinen Himmel.
für mein Jenseits, für meinen Gott?» Im Palais de la couverte
wimmelt es geradezu von katholischen Geistlichen. Recht so!
Studiert nur Macht Euch Eure Gedanken, zieht Eure Schlüsse,
habt dann aber auch den Mut. Euch aus den Soinnfäden der
grossen römischen Spinne herauszulösen und freie, mutige und


	Aus einem Frauenbrief aus Deutschland

