Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)
Heft: 21
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- -

146

DER FREIDENKER

Nr. 21

Gewiss haben wir auf diesen neuen Pfaden mit heftigen
seelischen Widerslinden — auch in den eigenen Reihen — zu
rechnen. Aber erinnern wir uns, dass auch in den ersten An-
fingen der Freidenkerbewegung als Massenbewegung die anti-
religiose Propaganda dem Volke als «Teufelswerk» erschien.
Der Gottesglaube war so tief eingewurzelt, dass die Freiden-
ker es gar nicht wagten, offen die Gottlosigkeit zu verkiinden.
Vielmehr begniigien sie sich mit einem <hoflichen Atheismusy,
indem sie das' Walten eines géttlichen Prinzips in der Natur
noch gellen liessen, jedoch die im Kirchenglauben enthaltene
Vorstellung eines personiichen Gottes entschieden ablehnten.
(Vgl. Fritz Mauthner, <Geschichte des Atheismus».)

In Paris soll demniichst ein Kongress tagen, der gegen Ras-
sismus und Antisemitismus Stellung nehmen und auf dem auch
die «Weltunion der Freidenker» vertreten sein wird. Die Not-
wendigkeit des ideologischen Kampfes gegen den Faschismus
wird somit anerkannt. Aber die faschistische Ideologie er-
schopft sich nicht im Rassismus. Der volkische Gedanke (Ver-
herrlichung der eigenen Nation) arbeitet mit mystischen Vor-
steilungen so gut wie irgend eine Religion. Die Freidenker,
die gewohnt sind, mystischen Gedankengingen nachzufor-
schen, sind in erster Linie dazu berufen, den Mythos der Ge-
walt zu zersloren und seine okonomischen Wurzeln aufzudek-
ken. Einst wurden Wirtschaftskiimpfe in religiosem Gewande
ausgefochten, heute bedient sich in gleichem Sinne der Im-
perialismus der nationalistischen Flagge. Wirtschaftspolitik
wird als Kulturpolitik ausgegeben. Wie wenig iibrigens rass-
liche Erwigungen in der Weltpolitik eine Rolle spielen, be-
weist das Biindnis Deutschlands mit Japan. :

In Wahrheit ist die Kulturentwicklung — heute mehr denn
je — an internationale Zusammenarbeit gebunden, in der Wis-
senschaft ebenso wie in der Kunst. Der Anteil der einzelnen
Nationen an dem Fortschritt der Kultur lésst sich gegenseitig
gar nicht abwigen. Auf geistigem Gebiet gibt es keine Autar-
kie, keine Zollschranken, keine Devisenbestimmungen. Trotz
zunehmender Betonung <nationaler Belange» gestaltet sich die
internationale Verbundenheit aller Kulturbestrebungen immer
inniger. Damit ist nicht gesagt, dass die nationale Note im
Geistesleben verschwindet. Schon die sprachlichen Unter-
schiede wirken sich differenzierend aus; z. B. sind gewisse
Reimformen durch die sprachliche Eigenart bedingt.

Volkstum ist Heimat der Seele. Aber Liebe zur Heimat be-
rechtigt nicht zum Hass gegen andere Volker. Hass ist immer
nur ein Ausdruck inuerer Unsicherheit. Jeder Glaubensfana-
tismus ist aus dem Zweifel geboren. Ein grosser Teil der Ener-
gie solcher Hassgeliihle entstammt sexuellen Triebkriften, die
eine natiirliche Hemmung erfahren haben. Das liegt bei der

.kennen. In diesem Sinn erweist sich

Religion klarer zutage als beiin Nationalismus. Es ist bezeich-
nend, dass die Kirche in der Praxis mehr Gewicht auf das
Gebot der Keuschheit legt als auf die richtige Gottglaubigkeit.
(Man beachte den katholischen Beichtspiegel!) Da sich jedoch
der Sexualtrieb auf die Dauer nicht vergewaltigen lédsst, so
wird das Gebot der Keuschheit unauthorlich verletzt. Dadurch
werden bei den meisten Menschen —- unbewusst — Schuldge-
fithle geweckt, und gerade diesen Umstand beniitzt die Kirche,
um ihre Schifchen bei der Stange zu halten. Insbesondere ist
es die sexuell versklavte Frau, die ihre Schuldgefiihle in der
Religion abreagiert. Wenn die Freidenkerbewegung bisher
derartigen Zusammenhingen nicht die nétige Aufmerksam-
keit zugewendet hat, so ist dies ein Beweis dafiir, wie stark
sich in den Massen — im Zusammenhang mit der Vorherr-
schalt des Mannes -- sexuelle Vorurteile auswirken. Die
Macht der politischen Reaktion stiitzt sich ja vor allem auf die
Riickstandigkeit der Massen. (Die Kirche weiss genau, was
sie dem Analphabeiismus zu verdanken hat.) Gerade deshalb
wiire es notwendig, dass sich die Freidenker mit den genann-
ten Problemen befassen. (Zur Vermeidung von Missverstind-
nissen sei betont, dass Sexualbejahung nicht sexuelle Ziigel-
losigkeit bedeutet. Alle Sexualreformer sind darin einig, dass
die Menschen in sexueller Hinsicht zu vollem Verantwor-
tungsbewusstsein erzogen werden miissen.)

Manche uliralinks eingestellte Freidenker vertreten die An-
sicht, dass sich die Freidenkerbewegung als solche iiberlebt
habe; wenn nur erst die soziale Revolution durchgefiihrt sei,
dann werden die Freidenker auf einer ganz anderen Basis als
bisher arbeiten konnen. Eine solche Logik entbehrt der Dia-
lektik. Die soziale Revolution muss von Menschen vollzogen
werden und sie miissen — wie einmal Friedrich Engels ge-
sagt hat — wissen, worum es geht. Das kénnen sie aber nur,
wenn sie die gesellschafilichen Zusammenhénge richtig er-
das Freidenkertum als
Schrittmacher der sozialen Entwicklung.

Einige Freidenker sind wieder geneigt, von einer <Krise
des Freidenkertums» zu sprechen. Eine solche pessimistische
Auffassung kniipft an die Tatsache an, dass ehemals freigei-
stige Elemente ins Lager der Reaktion abgeschwenkt sind. Man
darf diese Tatsache nicht allzu tragisch nehmen, da sie in der
allgemeinen Wirtschaftskrise begriindet ist, durch welche die
Existenz des intellekluellen Miitelstandes vielfach bedroht
wird. (Vgl. Hartwig <Die Krise der Philosophie».) Aus der
Wirtschaftskrise erwachsen niamlich auch neue Gegner d=1
Kirche, da die politisch-reaktioniiren Kréfte in sich durchaus
nicht einheitlich sind, wie schon der Kirchenkampf in Deutsch-
land zur Geniige beweist. Immerhin wird durch die Nichtbe-

Feuilleton.

Der Riickzug der Kirche.

Von B. S.
(Schluss.)

.Der Kampf mit der Technik.

Es ist schon ganz unserer Erinnerung entschwunden, dass es
Zeiten gegeben hat, in denen die Kirche ebenso heftige Kampfe
gegen jede technische Errungenschaft gefithrt hat. Alle sind noch
viel rascher und griindlicher zu ihren Ungunsten ausgegangen als
die gegen die Wissenschaft. Es:ist ihr namentlich im letzten Jahr-
hundert nicht mehr gelungen, einen technischen Fortschritt auch
nur um weniges aufzuhalten. Heute sucht die Kirche ihre Einstel-
lung vergessen zu machen, und doch hat sie fast bis in die Gegen-
wart getan, was sie nur konnte, und selbst heute kommt der alte
Adam unversehens immer wieder zum Vorschein. Noch um das
Jahr 1900 hat sich der spanische Klerus gegen den Bau von Be-
wiisserungswerken gewehrt, weil dort, wo der diirre Boden frucht-
bar gemacht wurde, der Wohlstand wuchs und der religiose Fana-
tismus abnahm. Gewirkt hat es freilich nicht mehr. Die Priester
siehen dem Rundfunk, der wie kein anderes Mittel Dorf und Stadt
verbindet, mit sehr gemischten Gefiihlen gegeniiber und sind iiber
das Auto, wenngleich sie es selbst benutzen, wahrlich nicht erbaut.
Aber doch sind die Zeiten vorbei, wo sie sich gegen die Einfiih-

rung der offentlichen Gasbeleuchtung wenden konnten mit der Be-
griindung, diese sei ein Eingriff in die gottliche Vorsehung, da
Gott die Nacht zur Finsternis und hochstens den Mond zur Nacht-
beleuchtung bestimmt habe. Nicht einmal gegen die Versicherungs-
gesellschaften wagt man offen aufzutreten, obwohl diese die Hilfe
Goltes und der Heiligen gegen Hagel und Feuer, gegen Unfali
und Krankheit als durchaus zweifelhaft hinstellen und so die Re-
ligion wirksamer bekdmpfen als alle Argumente der Freidenker,
Und das Schwanken zwischen der uralten Instinkteinstellung gegen
die Technik und der Erkenntnis, dass man doch gegen sie nicht
aufkomme und sie daher benutzen miisse, zeigt sich ergétzlich in
dem StoBseufzer eines streitbaren Priesters, des Franziskanerpaters
Zyrill Fischer, der in seinem Buch «Die proletarischen Freidenker»
schreibt: «Zur positiven Arbcit gegen Freidenker gehort es auch,
dass man die neuen Errungenschaften der Technik (Kino, Radio,
Schallplatten, illustrierte Presse usw.) sofort aufgreift. Es ist him-
melschreiender Unsinn, diese Neuerungen zuerst zu verdonnern,
zu bekdmpfen oder links liegen zu lassen und sie so den anderen
glattweg in die Hidnde zu spielen, dann aber, wenn gliicklich alle
Moglichkeiten verpasst und verpatzt sind, grosse Klage anzustim-
men, dass alle modernen Errungenschaften in den Dienst gegen Kir-
che und Glauben gestellt werden.» (S. 127.)

Wir denken iiber die Standesgenossen des Pater Fischer nach-

sichtiger. Es ist eben viel verlangt, dass sie technische Errungen-
schaften ohne Widerstreben férdern sollen. Denn im Innersien

wissen oder fithlen sie wenigstens, dass jedes Vordringen der Tech-
nik kirchliche Weltanschauung -und damit kirchliche Macht rapid



Nr. 21

DER FREIDENKER 147

achtung der oben erwihnten neuen Ziele und neuen Wege der
Freidenkerbewegung die Gefahr nahe geriickt, dass diese zu
einer «kulturriickstiindigen Kulturbewegung> erstarrt.

Die Notwendigkeit einer Modernisierung des Freidenker-
betriebes wird von den verschiedenen Lindergruppen stark
cmpfunden, und so begegnen wir allenthalben einem deutli-
chen Bestreben, wenigstens im Rahmen der bisher {iblichen
Propaganda neue Wege zu finden, um der drohenden Stagna-
tion verzubeugen. Einige Sektionen suchen ihre aufkléarende
Tatigkeit durch Verwendung von Tonfilmen zu beleben, einige
Sektionen bemiihen sich darum, ihre Forderung nach einem
parititischen Anteil am Rundfunk durchzusetzen, manche su-
chen die Konfessionslosen organisatorisch zu erfassen, um
deren Gleichberecaligung zu erkiampfen.

Daraus ist ersichtlich, dass sogar auf den alten Pfaden
noch elwas fiir die Freidenkerbewegung herauszuholen ist.
Vor allem miissen wir uns dessen bewusst bleiben, dass Frei-
denkerlum nieht Selbstzweck ist, sondern im Dienste der ail-
gemeinen Kulturentwicklung zu stehen hat. Da ist es zum Bei-
spiel die pazifislische Ideologie, die von uns noch immer zu
wenig gepflegt wird. Mit Antikriegs-Resolutionen ist es auch
da nicht getan; vielmehr haben wir den tieferen Ursachen der
sogenannten <heroischen» Lebeunsauffassung nachzuforschen.
Der Glaube an die Unabwendbarkeil des Krieges muss genau
so bekdmpft werden wie der Glaube an die Unabwendbarkeit
menschlicher Schicksale. All das sind nur verschiedene Aus-
drucksformen fiir jenen allgemeinen sozialen Aberglauben,
der so sehr den Interessen der herrschenden Klasse dient.
Der religiése Aberglaube ist nur eine besondere, aus der Ver-
gangenheit stammende Form einer fatalistischen Auffassung
des gesellschaftlichen Getriebes, das wir noch nicht zu mei-
stern gelernt haben. Die Freidenkerbewegung wiirde selbst
iiber sich das Todesurteil aussprechen, wenn sie — inmitien
des ideologischen Hexenkessels der Gegenwart — sich damit
begniigen wiirde, nur den religiésen Aberglauben zu be-
kampfen.

Es geht nicht vorwiirts.
Von E. Brauchlin.

Womit geht es nicht vorwirts? -— Damit, was man Kultur
nennt. Nicht die Hilfsmittel der Kultur sind damit gemeint;
mit diesen ist es auf guten Wegen: die technischen Fort-
schritte grenzen nicht nur ans Fabelhafte; sie haben diese
Grenze langst iiberschritten; noch vor wenigen Jahrzehnten
gehorte das Fliegen ins Reich der Fabel, von der. drahtlosen

Uebertragung von Kraft, Ton und Bild gar nicht zu sprechen!

Aber Kultur und Technik sind zwei Dinge, und zwar ganz
verschiedene. Sie konnen (und sollten!) zusammen ein Gan-
zes bilden, konnten (und sollten!) einander foérdern. Es kann
aber auch eines ohne das andere bestehen, wenigstens bei-
nahe ohne das andere: so kann ein ganz armer Mensch, dem
die Beniitzung der hohen technischen Errungenschaften ver-
schlossen ist, ein sehr edler Mensch sein, was eben «Kultur
haben» bedeutet, wihrend auch ein Barbar ins Mikrophon
sprechen, das Flugzeug steuern, ja sogar technischer Erfinder
sein kann. )

Kultur soll auch nicht mit Bildung verwechselt werden.
Fin Vielwisser kann ein roher Mensch sein; einer, dem es
versagt blieb, sich in Schulen geistige Reichtiimer zu sam-
meln, kann kulturell hoher stehen als einer, der mit der Dok-
torwiirde prangt. Im Zeitalter der allgemeinen Volksbildung,
des Buches, der Tagespresse muss man selbstverstindlich Le-
sen und Schreiben und ein gewisses Mass von Wissen in den
Begriff Kultur einbeziehen; aber man muss sich. hiiten, das
Mass des Wissens beim Einzelnen fiir das Mass seines Kultur-
gutes zu halten. Kultur ist eher ein Zustand als eine Menge,
eher eine Eigenschaft als ein Besitz, und unbedingt etwas In-
perliches und nur sehr begrenzt und bedingt etwas Aeusser-
liches.

Unter «Kultur» ist zu verstehen die durch Anlagen, Ver-
erbung und Erziehung gewonnene und dann besonders durch
Selbsterziehung weiter gepflegte und ausgebildete Denk- und
Gefiihlsart, woraus sich die Lebensauffassung des Menschen,
das Verhalten des Einzelnen zu den Mitmenschen und folge-
richtig der kulturelle Zustand in den kleinen und grossen
l.ebensgemeinschaften (Familie, Gemeinde, Volk, Menschheit)
ergibt. .

Zur Kulturgeschichte gehort allerdings auch die Darstel-
iung der Sitten und Gebriauche, der Arbeit, der Lebenshaltung,
der sozialen Zustinde, der Entdeckungen und Erfindungen
usw. Selbstverstindlich wirken die technischen Hilfsmittel,
die unsere Erndhrung, Bekleidung, Wohnung, unsere Arbeit
und unsere Vergniigungen umgestalten, auf unser Innenleben

ein. Ob wir durch den Film fremde Linder und Vélker ken-

nen lernen oder ob uns dieser Einblick verschlossen bleibe,
ist nicht gleichgiiltig; aber massgebend ist doch das, was wir
aus den technischen Errungenschaften machen ; sie selber
sind lediglich Kulturmittel. Man hat Telephon, Telegraph,
Dampfschiff, Flugzeug, Radio und preist sie gerne als vélker-
verbindende Einrichtungen. Aber sind wir damit dem Vélker-
frieden auch nur um Haaresbreite ndhergeriickt? Oder wo ist
durch irgendwelchen technischen Fortschritt Hartherzigkeit in

untergribt, auch’ wenn sie direkt mit keinem einzigen Glaubens-
satz in Konflikt kommt.

Strukturelle Wandlungen der Kirche.

Der Riickzug der Kirche zeigt sich noch mehr als in dieser
Aufgabe des Kampfes gegen Wissenschaft und Technik in den
ungeheuren Verdnderungen, die sie selbst wiihrend der letzten Jahr-
hunderte erlitten hat, nicht bloss in ihrer organisatorischen Gestalt
und politischen Wirksamkeit, sondern in ihrem Zentrum: in ihren
Dogmen und ihrer geistigen Gestaltung. Sie behauptet freilich
nach wie vor, — und wir glauben es ihr unbegreiflicherweise! —
an ihren Glaubenssitzen unerschiitterlich festzuhalten, ja sie hat
sogar im 19. Jahrhundert (allerdings unter wenig geschickter Fiih-
rung) diesen Dogmenbestand vermehrt. Aber in Wirklichkeit hat
sie -- unausgesprochen und unbemerkt — einen grossen Teil ihres
Glaubensbestandes fallen lassen. In seiner Bliitezeit war der katho-
lische Glaube ein nahezu reiner Dualismus gewesen. Dem Gott
des Himmels stand der Beherrscher der Hélle und Fiirst der H6l-
lenscharen, Satan. gegeniiber. der mit der lichten Macht um die
Seelen der Menschen rang. auf Erden ungeheure Gewalt hatte und
seine Sendlinge in Gestalt von Hexen und Zauberern unter den
Menschen besass. Was ist aus diesem einst so michtigen, so aus-
cebildeten Glauben an den Teufel geworden? Er existiert noch fiir
viele (nicht mehr alle) Bauern auf dem Lande. sonst aber fristet
er in recht kargen Zeilen des Katechismus und in prinzipiellen Ver-
wahrungen ein ziemlich kiimmerliches Dasein. Allzugern sprechen
katholische Schriftsteller nicht dariiber. Aus der Literatur ist er

verschwunden. Pater Muckermann, der meint, die Menschheit kénne
nicht mehr an Gott glaubén, da sie nicht an den Teufel glaube,
ist schon ein Einzel- und ein Riickfall. Damit ist aber geradezu
die eine Hélfte des Katholizismus preisgegeben.

Und wihrend der Katholizismus frither stets das Bestreben
hatte, seine Glaubenssitze den Menschen moglichst vollstindig ein-
zuhdimmern, mochte er heute in Erkenntnis des allgemeinen ratio-
nalen Denkens. dass sie gar nicht mehr allzuviel von seinen Dog-
men wissen. Er stellt seinen Gliubigen, —. es ist dies eine schon
sebr hiufig angewendete Methode — seine Glaubenssitze in mog-
lichst idealisiert verschwommener Form dar. damit sie an krassen
Einzelheiten nicht allzusehr Anstoss nehmen, was durchaus folge-
richtig gehandelt ist. Und Pater Zyrill Fischer ruft aus: «Vorsicht
wird in Himmels-. Hoéllen- und Fegefeuerpredigten (Ortsbestim-

mung!) am Platze sein.» (S. 127.) Ja, warum auf einmal Vorsicht-

bei so unbezweifelbaren Wahrheiten. wie die katholische Himmels-
und Héllenlehre? Warum keine Ortsbestimmung mehr? Kein Glau-
bensgebiet ist ebeu von dieser Wandlung verschont geblieben.
Nichts ist mehr auf dem alten Platz. auch wenn die Kirche noch
<o kramnfhaft behauptet. dass sie an allem unverriickbar festge-
halten habe. Ein Gedankenexperiment: man versetze die inner-
Tich «ldubigsten und strengsten Katholiken von heute in frithere
Tahrhunderte. Wiirden sie nicht alle wegen ihres rationalistischen
Redens und Handelns als Freigeister verfolgt werden?

Nachahmung der Gegner.
Vielleicht ist nichts kennzeichnender fiir den Riickzug der



148 DER FREIDENKER

Nr.21

Mitgefiihl, Selbstsucht in Gebefreudigkeit, Gefiihllosigkeit in
Hilfsbereitschaft umgewandelt worden?

Die Technik geht ausserhalb der Kultur ihren eigenen
Weg, kiilmmert sich nicht um Kultur. Wiirden wir die Technik
unbesehen zur Kultur rechnen, so miissten wir die Erfinder
und «Verbesserer»> der Kanonen, Torpedos, Granaten, Gifigase
und anderer Massenmordmittel als Kulturmenschen, ja als
IForderer der Kultur betrachten. Kultur heisst aber Pflege.
Pflege hat Erhaltung zum Zwecke, nicht Zerstérung. Pflege
setzt Gemiit voraus, Technik kommt unter Umsténden
mit dem kalt berechnenden Verstand ans Ziel. Der Verstand
muss gepflegt werden, selbstverstdndlich, aber ebenso selbst-
verstindlich auch das Gemiit, das Fiireinanderfithlen, das
soziale Gefiihl. Wo das Gemiit zugunsten des Verstandes oder
dieser zugunsten des Gemiites vernachlassigt wird, geht der
Mensch irre; Harmonie der beiden Krifte ergébe die richtige
Lebensfithrung. Diese Deutung lésst sich auch dem Zara-
thustra-Worte geben: «Schwiiles Herz und kalter Kopf: wo
dies zusammentrifft, da entsteht der Brausewind, der ’Erlo-
ser’.y — —

Es ist seltsam, was alles in der geistigen Welt eines Men-
schen nebeneinander Platz findet. Faust seufzt: «Zwei Seelen
wohnen, ach! in meiner Brust, die eine will sich von der
andern trennen.» Unter «Seele» verstehe man in diesem Zu-
sammenhange zwei gegensitzliche geistige Inhalte. Da stimmt
es denn mit dem «Sich trennen wollen»> nicht. Die beiden
gegensitzlichen «Seeleny vertragen sich in einem und dem-
selben Menschen sehr gut, wissen nicht einmal, wie gegensitz-
lich sie sind, haben einander noch nie ordentlich angesehen,
haben noch nie iiber sich selber und die andere «Seele» in
der Brust nachgedacht, zum Beispiel die christliche <Seele»
der Nachstenliebe und die Krieger-<Seele», die den «Nich-
sten» bedenkenlos téten kann, — oder die Kindgoites-<Seele,
die alle Menschen als Briider betrachtet, und die Nationalitits-
«Seeley, die allem angriffig und feindlich gegeniibersteht, was
nicht ihre Farben trigt, — oder die nafurwissenschaftlich ge-
bildete «Seele» des 20. Jahrhunderts und die altorientalische
«Seeley, die mit ihrem Weltbild um Jahrtausende zuriick ist.
Friedlich leben sie nebeneinander in der geduldigen Brust,
die beiden «Seelen»: redet die eine, schweigt die andere, wie
es zu der Umwelt, in der sich der Mensch befindet, oder zu
seinen Wiinschen oder zu seinen Trieben oder zu seinem Vor-
teil gerade passt. e

Es geht mit der Kultur nicht vorwirts. Oder wagt jemand
zu behaupten, dass die Selbstzucht heute weniger die aus-
schlaggebende Triebfeder des menschlichen Handelns sei als
vor ein- oder zwei- oder fiinftausend Jahren? Oder dass wir
dem <ewigen» Frieden heute niiher seien als je einmal frither?

Und warum geht es nicht vorwirts? Weil die beiden gegen-
sitzlichen «Seelen» in der Brust, mégen sie heissen, wie sie
wollen, einander und sich selber nicht ernst nehmen. Nihmen
sie sich selber und einander ernst, so konnten sie keine Kom-
promisse miteinander schliessen, die nach beiden Seiten hin
Unehrlichkeit bedeuten: die humane <«Seeles konnte nicht
vaterlindische oder religiose Griinde zur Bemiintelung der
Mordtaten der volkisch-kriegerischen «Seele» herbeibringen;
der naturwissenschaftlich gebildete Verstand konnte nicht seine
eigenen Erkenntnisse zu Stiitzen der mystischen Wunschtraum-
welt des Gemiites umdeuten, mit andern Worten: der Mensch
konnte nicht nichstenliebend und kriegsbereit oder naturwis-
senschaftlich denkend und wundergidubig zugleich sein. Soll
man die Verhéltnisse anklagen und sagen, unter den bestehen-
den Verhiltnissen kénne der Mensch gar nicht anders sein,
als er eben sei? Greift man den Einzelfall aus der Masse
heraus, so mag das zutreffen. Aber fiir die Masse? die Ge-
samtheit? Da erhebt sich denn doch die Gegenfrage, was man
unter den «Verhéltnisseny zu verstehen habe. Und da wird
man wenigstens so viel erkennen, dass sie kein «Ding an sich»
sind, keine <hohere Macht>, sondern geworden, durch uns
Menschen geworden; wir Menschen sind die «Verhiltnisse>.
(Fortsetzung folgt.)

Der Kampf um das Konkordat in Siid-
slawien.
Originalbeitrag von W. P.

Der als Ergebnis des Weltkrieges erfolgte Zusammen-
schluss der verschiedensten siidslawischen Stimme zum geein-
ten Staat der Serben, Kroaten und Slowenen konnte verstiind-
licherweise nicht die verschiedenartige wirtschaftliche, kul-
turelle und politische Entwicklung aufheben, welcher diese
Stimme in der Vergangenheit unterworfen waren. Eine vol-
lig ungeniigende L&sung der sozialen Frage im Zusammen-
hang mit einer dann einsetzenden Diktaturpolitik musste alle
im Lande schlummernden Gegensitze verschirfen und als
scheinbar nur nationale Differenzen an die Oberflidche spiilen.
Im Rahmen dieser Gegensiitze spielen auch die religiosen
Verschiedenheiten des jugoslawischen Volkes eine grosse
Rolle: Die Trennung des Landes in drei michtige Konfessio-
nen, von denen jede ein nahezu geschlossenes Siedlungsge-
biet bewohnt und jede eine andere kulturelle, politische und
wirtschaftliche Tradition verkorpert, man denke nur an die
Kluft der kyrillischen und lateinischen Schriftzeichen, lisst
religiose Gegensétze. sehr schnell politische Formen anneh-

Kirche, als dass sie in den letzien Jahren zu einer Methode Zu-
flucht nimmt, die sie nur in ihren ersten Jahrhunderten angewen-
det hat: ndmlich Nachahmung gegnerischer Methoden und. Organi-
sationsformen. Thr eigenes Organisationsleben ist nicht mehr ela-
stisch und widerstandsfihig genug, sie muss 'darum namentlich
bei den sozialistischen Organisationen Anleihen machen. Das geht
oft so weit, dass in manchen Lindern kein sozialistischer Verein
entstehen kann, auf den nicht prompt eine katholische Gegengriin-
dung unter sorgsamer Nachahmung selbst von Aeusserlichkeiten
erfolgt, wihrend doch einst die kirchlichen Organisationen ihren
Gegnern als Vorbild dienten. Dem Soziologen sagt diese Tatsache
sehr viel. Er weiss, dass sich geistige Macht in nichts so sehr als
im Nachgeahmtwerden ausdriickt.

Freilich erfolgt der Riickzug auf allen Gebieten nicht in gera.
der Linie, und wir miissen uns hiiten, den mit sorgsam gepflegter
Tradition vnd viel alter Klugheit ausgestatteten Gegner zu unter-
schiitzen. Er schldagt seine Riickzugsgefechte sehr gut: er bekommt
ja immer mehr Erfahruna darin. Durch Festhalten und heimliches
Aufgeben der einzelnen Positionen vermag die Kirche immer noch
sehr viel von der einst ungeheuren Macht zu bewahren. Sie ist
auch noch immer imstande, Gegenstésse zu fiihren. Es ist eine
geschichtliche Frfahrung, dass auf jeden grossen Schlag. den sie
erleidet, eine Zeit folat. in der sie einen betrichtlichen Teil des
verlorenen Terrains wiedererobert. Allerdings stets nur einen Teil.
Finst schien es, als ob die Gecenreformation imstande wire, der
Kirche die alte Macht wiederzubringen. Es gelang nicht. Tn der
Periode nach den franzésischen Revolutionskriegen war das geistige

Leben Europas von einer stark kirchlichen Romantik beherrscht.
Sie machte sehr bald einem neuen antikirchlichen Aufschwung
Platz. Heute ist dem Umsturz gleichfalls eine Zeit mit vielen und
bedeutsamen romantischen Stromungen gefolgt, die mit der Kirche
in inniger Verbindung stehen. Man kann also, fiir die Gegenwart,
ein Erstarken der kirchlichen Macht feststellen. Aber man verglei-
che doch -diese ganz gleichlaufenden Bewegungen nach Umfang
und Intensitit miteinander. Wenn man den gewaltigen kirchlichen
Eifer. den neuen asketischen Geist. die zahlreichen Ordensgriindun-
gen des 16. Jahrhunderts mit der Gegenwart zusammenhilt, in der
die katholische Aktion vielleicht die einzice Neuschépfung bildet.
wihrend sonst alles in der Kirche wesentlich steril geblieben ist,
dann wird man die absteigende Linie deutlich erkennen.

Dieser Zeitabschnitt wird noch kiirzer dauern als die vorher-
oehenden Perieden der Romantik. Natiirlich wird die kirchliche
Organisation selbst sich noch lange halten. schon in ijhrer Figen-
schaft als Tnteressengemeinschaft. Fin orosses Kapital an Macht
nnd Ansehen, durch bedeutende geistice Leistungen wihrend vieler
Jahrhunderte aufoehfiuft. kann nicht in wenigen Jahrzehnten voll-
stindig verwirtschaftet werden. Aber keine Organisation vermao.
wenn sie immer mehr von ihren einstigen Funktionen einbijest.
allzulanoe darither hinaus 7u hestehen. Das Wasser fliesst den
Weo nicht wieder 7uriick. Man darf die Prophezeiung wagoen. dass,
nach der bisherigen Entwickluno zv schliessen. in wenigen .Jahr-
zehnten die Kirche einen leidlich out ausgebauten Beamtenapparat
ohne bedeutsames geistiges Eigenleben darstellen wird.



	Feuilleton

