
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 20

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 DER FREIDENKER Nr. 20

men, dass es sich in allen jenen Fällen, in welchen «GoltA

jemanden zu seinem Volke «schickte», um ein Individuuni
handelte, das Halluzinationen und Wahnideen hatte und an
einer Paranoia litt» (Seite 71).

Zu diesen «Propheten» gehörte auch Jesus und der Ver-
l'asser hält es für abwegig, an der Existenz eines geschieh tli-

1 chen Jesus zu zweifeln. Mögen in der späteren Jesuslegende
Ueberreste früherer babylonischer Sagenkreise verwoben wor-

[ den sein, die sich auf gewisse astronomische Beobachtungen
stützen (die Wintersonnenwende — Wiedergeburt der Sonne

— stand zu jener Zeit im Zeichen des Sternbildes der
Jungfrau!), die Lebensgeschichte Jesu weist so charakteristische
«menschliche» Züge auf, dass die kühnste Phantasie eines

Dichters sie in gleicher Deutlichkeit nicht hätte ersinnen
können: «Kein Lehrbuch für Geisteskrankheiten könnte eine
typischere Beschreibung eines sich allmählich entwickelnden und
sich bis ins Unendliche steigernden Grössenwahns liefern,
als sie in dem Leben Jesu Christi gegeben ist» (Seite 109).

Die Evangelien berichten über Gesichts- und Gehörs-Hal-
luzinationen Jesu (Mark. I, 10—11), über hemmungslose
Ausbrüche von Ueberheblichkeit (Matth. VIII, 21—22; X, 37;

XXIII, 8—10 etc.). Die eigene Familie hält ihn übrigens für
geisteskrank (Mark. III, 21). Recht aufschlussreich für den

Geisteszustand Jesu ist schliesslich auch die Feigenbaumge-
schichte (Mark. XI, 13—14).

Auch in der Apostelgeschichte finden sich paranoische
Züge. Insbesondere Paulus ist zweifellos krankhaft veranlagt;

wahrscheinlich war er Epileptiker. Es gibt Halluzinationen

(Apostelgeschichte IX, 3—6 und XIII, 2) und die Briefe
an die ersten christlichen Gemeinden, verraten die innere
Unsicherheit des Schreibers. Auffallend sind die sich immer
wiederholenden Beteuerungen «Ich lüge nicht» und «Gott

weiss, dass ich nicht lüge» (2 Cor.). Den Inhalt dieser Briefe
bezeichnet der Verfasser kurzweg als «Gefasel».

So weit der Psychiater. Wie aber lässt sich die Tatsache

erklären, dass sich grosse Volksmassen bereit finden, die
«Lehren» der durch Halluzinationen «erleuchteten» Religionsstifter

zu akzeptieren? Wir erinnern uns an den Ausspruch
Voltaires: «Schwärmer begründen eine Religion, Dummköpfe
nehmen sie an und Betrüger führen sie fort.» Was die Schwärmer

betrifft, können wir uns mit ihrer Psychiatrierung
begnügen; das eigentliche Problem der Freidenkerbewegung
bezieht sich jedoch auf die «Dummköpfe», d. h. auf den
sozusagen «normalen» religiösen Durchschnittsmenschen und auf
die «Betrüger», das sind alle jene politischen Instanzen, die
— ohne selbst dem religiösen Wahn zu erliegen — es zu

Peuillet on.

Der Rückzug der Kirche.
Von B. S.

In freidenkerischen Kreisen besteht heute nahezu allgemein die
auch öffentlich ausgesprochene Meinung: dass die Macht der Kirche
in der Kulturwelt gegenwärtig immer mehr wachse, dass sie
verlorene Positionen zurückerobere und mit immer stärkeren Ansprüchen

erfolgreich hervorzutreten wage. Das beschränke sich nicht
auf das politische Gebiet, wo sie Konkordale schliesst und sich mit
dem Faschismus verbündet, getreu ihrer uralten Tradition, die sie
immer auf Seite des Schwertes stehen lässt. Wir erleben vielmehr
auch geistig eine Resiaurationszeit, in der auf allen Gebieten der
Wissenschaft, Philosophie, Kunst reaktionäre, mystische und romantische

Strömungen unter kirchlicher Führung gedeihen. Aber der
grosse Kampf, den Wissenschaft und Kirclie miteinander führen,
hat nicht erst gestern begonnen und wird nicht schon morgen
enden. Wenn wir seinen Charakter und seine Aussichten nicht
kurzsichtig im Hinblick auf die Ereignisse des Tages beurteilen wollen,
so müssen wir doch grössere Zeiträume als etwa die letzten Jahre
zur Betrachtung heranziehen. In den vergangenen Jahrhunderten
war die Kirche trotz ihrer noch ungeheuren Macht doch nicht mehr
die geistige Alleinherrscherin der westeuropäischen Menschheit,
sondern stand in unaufhörlichem Ringen mit der sich entwickelnden

allen Zeiten verstanden haben, Kapital aus Massenpsychosen
zu schlagen.

Hier versagt das Buch. Wohl konstatiert der Verfasser:
«Die Entstehung der Religion ist durch deii psychischen
Mechanismus des Menschen bedingt» (Seite 4), aber die Analyse

dieses psychischen Mechanismus fehlt, und darauf ist
wohl in erster Linie zurückzuführen, dass sein Buch nicht
die entsprechende Beachtung in Freidenkerkreisen gefunden
hat. Doch wir müssen auch aus den Fehlern übereifriger
Aufklärer lernen, und darum wollen wir uns noch besonders
mit jenem Teil des Buches befassen, der für unsere Zwecke
direkt wenig oder gar nicht verwendbar ist.

II.
Vor allem berücksichtigt Dr. Hirsch niclit den Wandel in

der Art des menschlichen Denkens; er spricht von einem
«dem menschlichen Geiste innewohnenden Kausalitätsgesetz»
(Seite 1). Damit vereinfacht er sich sein Hauptproblem
«Religion und Zivilisation». Ja, wenn man den Menschen von
Anfang an als ein logisch denkendes Wesen betrachtet, dann
ist es leicht, zu zeigen, dass die Religion den zivilisatorischen
Fortschritt der Menschheit nur gehemmt hat. In Wahrheit
ist jedoch das logische Denken ein spätes Produkt der menschlichen

Entwicklung und selbst heute • — im Zeitalter einer
hochqualifizierten Technik — nicht allzuhäufig anzutreffen.

Der primitive Mensch denkt nicht logisch, sondern — wie
wir heute sagen — «vorlogisch» (vgl. Levy-Brühl «Das Denken

der Naturvölker»). Da spielen magische Vorstellungen
eine grosse Rolle, und auch heute noch unterliegen viele
Menschen irgend einem Aberglaubeu, der aus längst vergangenen

Epochen stammt. (Man beachte z. B. den Gebrauch von
Mascottchen bei Autofahrern und die weit verbreitete Angst
vor der Unglückszahl 13).

Gegenüber dem alten Zauberglauben der Naturreligionen
stellen die späteren «Gesellschaftsreligionen» zweifellos einen
zivilisatorischen Fortschritt dar. Nur werden sie selbst im
weiteren Verlauf der historischen Entwicklung zu einem
Hemmnis der fortschreitenden Logisierung des menschlichen
Denkens. Abgesehen davon, dass sich innerhalb dieser
«Kulturreligionen» der Zauberglaube kräftig erhalten hat, wovon
man sich schon beim Besuch irgend einer Wallfahrtskirche
überzeugen kann; da findet man aus Wachs geformte Arme
und Beine als «Opfergaben» zum Zweck der Befreiung von
Leiden der betreffenden Gliedmassen. Auch die sogenannten
< Regeuprozessionen» gehören in dieses Kapitel.

Solche magische Denkformen stammen aus der Urzeit des
Menschen und es erscheint uns nur seltsam, dass sich die-

VVirlschaft und Technik ebenso wie mit dem kritischen Denken und
der kausalen Betrachtungsweise der Neuzeit. Dieser Kampf war ihr
schon im späteren Mittelalter nicht mehr ganz erspart geblieben.
Aber während sie Jahrhunderte hindurch noch entscheidende Siege
nicht nur über Albigenser und Waldenser, sondern auch über die
Noininalisten wie Jioger Baco und Wilhelm Occam erfocht, hat sich
das Blatt gewendet. Es ist ihr seither auch nicht ein einzigesmal
gelungen, einen wissenschaftlichen Forlschritt, der gegen sie
gerichtet war, auf die Dauer zu verhindern. Sie, die heute stolz wie
einst von ihrer Macht spricht, die so tut, als ob sich, wenigstens
was ihr Wesen betrifft, in Jahrhunderten nichts geändert hätte,
hat im Grossen nur Niederlagen erlitten. Und dabei kann man
ihr wahrlich nicht den Vorwurf machen, dass sie nicht jeden ihrer
Kämpfe mit bewundernswerter Leidenschaft, Geschicklichkeit und
Zähigkeit geführt hätte. Sie hat immer gewusst, worum es ging,
sie hat das Kampfziel viel klarer als ihre Gegner vor Augen
gehabt, und war doch nicht imstande, gegen die Entwicklung etwas
auszurichten.

Der Kampf mit der Naturwissenschaft.
Nahezu 300 Jahre lang, bis weit ins 19. Jahrhundert hinein,

hat sie sich gegen die heliozentrische Lehre des Kopernikus zur
Wehre gesetzt, hat sich kunstvoll gegen sie abgesperrt, hat
rücksichtslos Menschen geopfert und alle Mittel der Verfolgung und
Verfälschung angewendet. Man wird sie darob nicht verurteilen
dürfen. Es ging um die Grundlagen ihres Weltbildes, das in Wahrheit

nur bestehen kann, wenn die Erde die bevorzugte Schöpfung



Nr. 20 DER FREIDENKER 139

selben bis heute so zähe erhalten haben. Wie kamen jedoch
die komplizierteren Vorstellungen des religiösen Weltbildes
zustande? Hier reicht die psychologische Erklärung allein
nicht aus, sondern wir müssen auch die sozialen Verhältnisse
zur Erklärung heranziehen, so wie dies z. B. der Psychoanalytiker

Erich Fromm getan hat, um die «Wandlungen des

Christus-Dogmas» unserem Verständnis zu erschliessen. Der
seelische Apparat des Menschen ist eben nicht einfach eine

nur biologische Angelegenheit, sondern unterliegt Veränderungen,

die in steigendem Masse sozial bedingt sind.

Es genügt demnach nicht, festzustellen, dass «die Entstehung

der Religion durch den psychischen Mechanismus des

Menschen bedingt ist» (Seite 4); denn die Religion entsteht

sozusagen immer aufs Neue, nur ist es immer eine andere

Religion, die sich jeweilig den Wandlungen des psychischen
Mechanismus anpasst. Der «neuheidnische» Blubo-Mystizis-
mus in Deutschland erhebt — wie jede andere Religion —
den Anspruch: «Ihr sollt keine anderen Götter haben neben
mir».

Mit Pauschal-Erklärungen kommt man beim Religions-
Problem nicht durch. Die Behauptung, es seien «die psychischen

Erscheinungen der einzelnen Individuen, auf die in
letzter Instanz alle historischen Erscheinungen zurückzuführen

sind» (Seite 87), besagt wenig; man muss vielmehr
zeigen, warum die psychischen Erscheinungen selbst wieder
einem historischen Wandel unterliegen. Da sind es vor allem
materielle — nicht nur wirtschaftliche — Verhältnisse, die
sich in der Bildung bestimmter Ideologien auswirken.
Geographische, klimatische, biologische Momente bedingen
gewisse Stammeseigentümlichkeiten, welche sich trotz allen
wirtschaftlichen Umlagerungen oft zähe erhalten. Wer alles

t

nur auf Oekonomie zurückzuführen geneigt ist, erlebt leicht
unliebsame historische Ueberraschungen. Jede Einseitigkeit
rächt sich; das Leben ist vielgestaltig und sein «ewig Ach
und Weh» ist nicht einfach «aus einem Punkte zu kurieren».

Mit der Vernunft allein lassen sich die religiösen Psychosen

nicht überwinden. Das war der grosse Irrtum der
sogenannten «Aufklärer», zu denen auch Dr. Hirsch gehört. Von
seinem rationalistischen Standpunkt muss er es natürlich
«wunderbar genug» finden, dass «man mehrere Jahrtausende
hindurch diese (religiösen) Wahnideen und Sinnestäuschungen

für Offenbarungen Gottes hielt» (Seite 63). Für uns ist
das heute gar nicht wunderbar, denn wir wissen, dass —
psychologisch gesehen — Gott als Symbol noch fortwirkt, wenn
der Gottesglaube als solcher längst dahin ist. Die Gottesidee
symbolisiert den Vater, und dieser Gedanke — eigentlich ist

Gottes, den Schauplatz der Erlösung, den Mittelpunkt der Welt
darstellt. Und doch musste sie schliesslich den einst lo laut betriebenen

Kampf ganz behutsam und verstohlen einstellen, — als ob
sie ihn niemals geführt hätte. — musste vor einer astronomischen
These die Flagge streichen, sich von einer wissenschaftlichen
Behauptung überrennen lassen. Aber während sie hier immerhin
noch Jahrhunderte zu kämpfen vermochte, hat sie sich allen
wissenschaftlichen Umwälzungen gegenüber, mit denen sie später in
Konflikt geriet, stets weniger widerstandsfähig gezeigt. Freilich.
sie hat immer wieder dort, wo es ihr ans Leben ging, den Kampf
aufgenommen. Mit welcher Heftigkeit und Wut, mit welchem
Aufgebot von Pspudogelehrsamkeit ist sie noch vor wenigen Jahrzehnten

gegen die Entwicklungstheorie zu Felde gezogen, in der
richtigen Erkenntnis, dass es sich hier um eine lebenbedrohende
Erschütterung ihres Glaubensgebäudes handle. Tausende von Schreibern

und Rednern widerlegten den Darwinismus und wiesen seine
Unvernunft und Unmöglichkeit nach. Noch um das Jahr 1900 waren
zum Beispiel die katholischen Religionsbücher der Mittelschulen
mit den ausführlichsten naturwissenschaftlichen Beweisen erfüllt,
dass alle organischen Arten unverändert noch so seien, wie sie
Gott einst geschaffen habe. Damals hiess es. entweder sei die
Bibel wahr oder die Deszendenztheorie. Aber gar bald danach
verschwanden die biologischen Erörterungen aus den Lehrbüchern
und — die Kirche bequemte sich, wieder heimlich und unauffällig
zur Einstellung des Kampfes. Freilich gibt es noch Nachzügler. Ein
oder der andere katholische Schriftsteller wird noch sein Sprüch-

es mehr ein Gefühl als ein Gedanke — ist in der seelischen
Struktur unserer patriarchalischen Epoche tief verwurzelt.

Es ist auch unpsychplogisch, wenn in dem Buch gesagt
wird: «Für denjenigen, der nur das geringste Gefühl für Logik
hat, kann es nur die eine Alternative geben: Entweder ich
glaube oder ich glaube nicht» (Seite 643). Gerade das war der

grosse Irrtum der Aufklärer. Für das Denken der Neurotiker
ist entscheidend, dass Widersprüche nicht als Widersprüche
empfunden werden; und zwar kann ein und derselbe Mensch
auf vielen Gebieten durchaus logisch denken, aber auf gewissen

Sondergebieten sich neurotisch verhalten. Insbesondere
das Traumdenken der Menschen verläuft nicht logisch. Es

gibt Nacht- und Tagträume, Wunsch- und Wachträume. Der
Traum ist ein Schutz gegen das Erwachen; auch der Wachtraum

ist ein Schutz, nämlich ein Schutz vor der brutalen
Wirklichkeit. Umgeben von Neid und Hass flüchten die
Menschen in den Traum von Liebe und Gerechtigkeit, um sich
geborgen zu fühlen.

Auch in der Religion offenbaren sich Wunschträume, und
gerade die sozial Enterbten sind es, die einer «frohen
Botschaft» bedürfen. Sie sind es, die in ihrer Sehnsucht nach
einer besseren Welt «geistige» Rauschmittel — kitschige
Romane und rührselige Filme — wahllos und massenhaft
konsumieren. Natürlich glauben diese «Armen im Geiste» nicht
richtig an die Realität solcher Schundlösungen menschlicher
Wirrnisse, aber sie möchten doch — ach, so gern — daran
glauben, denn wie schön wäre das Leben, wenn

Religionsgeschichtlich ist es auch falsch, zu sagen: Sämtliche

Religionen haben ihren Ursprung in der naiven Frage
der rohen, unzivilisierten Völker: Wer hat die Welt erschaffen?»

Vielmehr ist diese Frage verhältnismässig spät
aufgetaucht, wie ich in meiner Schrift «Die Erschaffung der Welt
und das jüngste Gericht» (Wien 1925, Verlag R. Cerny)
aufgezeigt habe. Es sind soziologische Motive, die sich in der
Frage auswirken; der Monotheismus des Judentums war in
der staatlichen Einheit Israels begründet, so wie der
göttliche Hofstaat des mittelalterlichen Christentums die damalige

feudale Hierarchie widerspiegelte. Eine Religion ohne
sozialen Hintergrund gab es in jener Epoche nicht mehr; der
gesellschaftliche Charakter der religiösen Vorstellungen wird
immer deutlicher und die Umrisse der einstigen Naturreligion

(Personifikation der Naturkräfte) verblassen.
Es bedeutet auch eine Verkennung der historischen

Triebkräfte, wenn man annimmt, dass «die blutigsten Kriege um
die Lehre dieses Mannes (nämlich Jesu) geführt worden sind»
fSeite 88). Vielmehr hatten alle sogenannten Religionskriege
ihre wirtschaftlichen Hintergründe, die Kreuzzüge so gut wie

lein hersagen, dass der Darwinismus «abgetan» sei. Aber die
vorsichtigeren Kirchenstreiter reden nicht mehr gern über das heikle
Thema, behaupten höchstens wenn sie zur Rede gestellt werden,
dass Darwinismus und Bibel — «richtig aufgefasst»! — einander
nicht widersprechen, und opfern den Wortlaut der heiligen Schrift.
Obwohl dieser wissenschaftliche Angriff für die Kirche noch weit
gefährlicher war, denn er schaltet die biblische Schöpfung vollkommen

aus. hat ps bis zur heute noch verschleierten Kapitulation
nicht einmal 50 Jahre gedauert.

TTnd nun hat sich gegenwärtig in der Kirche das Bewusstsein,
im Kamnf treffen die Wissenschaft doch immer den Kürzeren zu
ziehen, schon so weit verbreitet, rlass sie auch den unangenehmen
Theorien nicht mehr mit dem richtigen Eifer entgegentritt. Es bürgert

sich im Gegenteil eine nene Taktik immer mehr ein: die Kirche

beginnt narh einer kurzen Zeit vorsichtiger Ablehnung oder
auch Totschweigens sich damit zu befassen, wie sie neue
Errungenschaften für ihre Zwecke adaptieren und umbiegen kann. Vom
Standpunkt ihrer Lehre von der Willensfreiheit und der darauf
fussendpn Moral war sie über die Freudsche Lehre im Anfang
nicht sphr erbaut. Aber kaum hatte sich diese gegen die offizielle
Psvchiatrie durchgesetzt, begannen sich auch schon Priester mit
ihr zu befassen, die Vortpjlp erkennend, die nsvchologische Macht
gewährt. Die materialistische Geschichtsauffassung wird von der
Kirche wie ieder Materialismus verdammt. Aber schon sind
zahlreiche Schriften von dieser Methode in allen Graden durchsetzt
und der Jesuit I. B. Kraus veröffentlicht ein Buch «Scholastik,



140 DER FREIDENKER Nr.20

der dreissigj ährige Krieg. Es war auch nicht «die unglückselige

Kirchenspaltung innerhalb des Deutschen Reiches, die

zu den verheerendsten, blutigsten Bürgerkriegen führen
sollte» (Seite 491), sondern die Reformation — d. h. die
Kirchenspaltung — war selbst nur der ideologische Ausdruck
ökonomischer Umlagerungen : Das aufstrebende Handelskapital

des erstarkenden Bürgertums revoltierte gegen die
feudale Grundrente. Es handelte sich um politische Machtkämpfe
unter dem Deckmantel der Religion.

Dr. Hirsch verkennt überhaupt den Zusammenhang von
Religion und Politik. Er glaubt z. B., dass man nur aus
Glaubenseifer, also «törichterweise Missionäre zu den Heiden
schickt, um sie zu bekehren» (Seite 65). In Wahrheit geht
es bei derartigen Unternehmungen um sehr materielle Ziele,
denn die Missionstätigkeit ist ein wesentlicher Bestandteil
der kapitalistischen Kolonialpolitik: Sie sagen Christentum
und meinen Kattun. Die Missionäre sind — ohne es

vielleicht zu wissen — die Schrittmacher der kolonialen
Ausbeutung. Vom Standpunkt der Unternehmer ist es also gar
nicht so «töricht», die Missionen zu finanzieren.

Die rein idealistische Einstellung des Verfassers gipfelt
schliesslich in dem Ausruf: «Wer aber wird der kühne Held
sein, der die Welt befreit von dem althergebrachten
Aberglauben? (Seite 650). Es wird kein freidenkerischer Held
sein, dem die geistige Befreiung der Menschheit gelingt,
ebensowenig wie es die Suggestivkraft der Religionsstifter allein
war, die in den Massen das Verständnis für religiöse Fragen
weckte. Sondern die historische Entwicklung, die bisher zur
Ausgestaltung der religiösen Idee geführt hat, wird schliesslich

auch zum Abbau Gottes führen.
Damit ist jedoch nicht gesagt, dass dieser Ablauf sich

«von selbst» vollzieht. Ohne Eingreifen der Menschen gibt
es keine geschichtliche Aktion. Oekonomische Umlagerungen
schaffen zwar die Voraussetzungen für derartige Aktionen,
aber ihre Durchführung bedarf der Vollstreckung im Sinne
der gegebenen Entwicklungstendenzen und entgegen den
widerstrebenden Beharrungskräften. Dazu bedarf es eher
einer geduldigen Kleinarbeit als einer einmaligen Heldenleistung.

Immerhin hat die griechische Sage die Reinigung des

Augiasstalles als Leistung eines Helden gewertet.
In unserem Falle ist es nicht ein Einzelner, dem die

Reinigung des geistigen Augiasstalles gelingen wird. Wir brauchen

die zielbewusste und organisierte Zusammenarbeit aller
Freidenker, um der Logik des gesunden Menschenverstandes
zum Siege zu helfen. Wohl arbeitet die Zeit mit uns, aber
nicht für uns. Wir können die Entwicklung nicht erzwingen,

aber eine höhere Kulturstufe kann nicht einfach
abgewartet werden, sondern will erkämpft sein.

Das Zölibat der römischen Priester
und sein Sinn.
Von * * *

Die römische Kirche ist zum Unterschied von der
reformierten Kirche eine Macht-Institution. Sie ist es, seit sie durch
einen bedauernswerten Regierungsfehler Konstantins des

Grossen zur offiziellen Staatskirche mit allen Staatsrechten
erklärt wurde. Den Beweis für unsere Behauptung liefert die
Geschichte der römischen Kirche in Ueberfülle. Der Machtwille

ist die Seele des Vatikans, wie der Vatikan die Seele
der Romkirche ist.

Von ihrem Machtwillen her allein wird die Romkirche in
ihren verschiedenen Institutionen verständlich. Um Macht zu
haben, tyrannisiert die Romkirche ihre Priester mit dem Gebot

des Zölibates. Der römisch-katholische Priester ist
zeitlebens durch ein strenges Gelübde zur unbedingten Ehelosigkeit

und zur absoluten geschlechtlichen Enthaltsamkeit
verpflichtet. So sehr, dass er im Falle der Nichterfüllung suspendiert,

d. h. seiner priesterlichen Rechte und Vollmachten
enthoben wird.

Dies Zölibat ist eine menschliche Einrichtung in der
Romkirche. Von Anfang an gab es diese Einrichtung nicht. Die
Apostel und Jünger Christi, auf die sich die Romkirche —
fälschlicherweise zurückführt — waren verheiratet. In den
ersten Jahrhunderten der Kirche galt einzig, wie wir aus den
Briefen Pauli wissen, die Vorschrift, dass ein Bischof — also
auch der Priester — nur eine einzige Frau haben soll, dass
also eine Doppemeirat nicht passend sei. Im Orient ist die
Priesterehe auch für die Priesterschaft der romtreuen
Christenheit noch in Brauch. Im Abendland aber ist sie seit
Jahrhunderten ganz streng verboten und vollkommen ausser
Brauch gekommen.

Man fragt sich unwillkürlich nach dem Sinn eines solchen
Eheverbotes, um so mehr, als mit diesem Verbot ein Eingriff
in stärkste Erlebniswelten des einzelnen Priesters vorgenommen

wird. Wir alle wissen um das Elementare und Wesentliche

des Geschlechtstriebes in uns, und wir alle wissen auch,
wie unbedingt der Geschlechtstrieb nach Befriedigung hungert.

Die römischen Priester sind geschlechtlich veranlagt wie
alle Menschen. Indem man ihnen also das Zölibat auferlegt
und sie zur Ehelosigkeit und zur absoluten Enthaltsamkeit
anhält, unterbindet man in ihnen eine elementarste und
wesentlichste Lebenskraft.

Aber warum das? Hat die Romkirche etwa keinen Sinn
für das Geschlechtliche in der Ehe? Man kann das nicht
behaupten, zumal wenn man ihre Ehemoral studiert und wenn

Puritanismus, Kapitalismus», das eine reizend exakte Anwendung
des histoirschen Materialismus darstellt. Und wir werden in
Hinkunft immer häufiger das interessante Schauspiel erleben, wie die
Kirche Lehren und Methoden, die sie offiziell ablehnt, inoffiziell
verwendet. Sie ist trotz aller zur Schau getragenen Selbstsicherheit
so bescheiden geworden, dass sie sich, ganz anders als einst, in
wissenschaftliche Dinge am liebsten überhaupt nicht mehr mengen
würde. Andrew Dickson White hat in seinem schönen Buche
«Geschichte der Fehde zwischen Wissenschaft und Theologie» das
jahrhundertelange schwere Ringen des wissenschaftliehen Geistes gegen
die von der Kirche verkörperten Mächte der Autorität und Tradition

dargestellt. Wenn ein Fortsetzer versuchen wollte, aus den
letzten Jahrzehnten Material beizubringen, es würde ausserordentlich

spärlich ausfallen. Hinterrücks und auf Umwegen von nicht
verantwortlichen Stellen geschieht noch viel, um den wissenschaftlichen

Geist zu diskreditieren. Den Kampf mit offenem Visier wagt
sie kaum mehr. Sie ist durch ihre Erfahrungen belehrt.

(Schluss folgt.)

Aus der Weisheit der Alten.
Ein Lakonier bemerkte einen Menschen, der für die Götter um

Almosen bat. «Um solche Götter», rief er aus, «bekümmere ich mich
nicht, die noch ärmer sind als ich». Plutarch.

Der Mensch ist an sich schon ein hinreichender Grund zur
Traurigkeit. Menander.

Wenn ein gewaltiger Gott zu mir spräche, nach deinem Tode
wirst du wieder leben und sein was du willst: ein Mensch, ein Hund,
ein Schaf, ein Bock, ein Ross, und du musst wieder ein Leben
führen, die Götter wollen es also haben: darum wähle, was du am
liebsten hast — so dünkt mich, ich würde sagen: Mache aus mir was
du willst, nur ja keinen Menschen! Denn nur er allein unter den
Tieren ist damit geschlagen, dass er unwürdig vom Glück und schuldlos

vom Unglück betroffen wird. Menander.
* # *

Alle Tiere sind selig und haben mehr Verstand als der Mensch:
Zum Beispiel der Esel, der doch ein armes Tier ist: es geschieht
ihm nichts Arges durch seine Schuld, sondern was ihm die Natur
gegeben, das hat er, wir Menschen aber machen uns zu den notwendigen

Uebeln noch andere. Menander.
* * *

Es mangelt nicht an Leuten, die das gegenwärtige Leben nicht
leben, sondern sich mit vielem Fleisse rüsten, als wollten sie etwa
ein anderes Leben anrichten: Mittlerweile aber verlässt sie die
Zeit. Antiphon.

* * *
Wenn einer Geld hat, darf er so dumm sein als er will.

Ovid.
* * *

Verliere keine Zeit durch Beten.
Ovid.


	Feuilleton

