Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 20

Artikel: Zur Psychologie der Religionsstifter
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZORICH, 15. Oktober 1937.

DER

Nr. 20 - 20. Jahrgang.

FREIDENKER

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmiissig am 1. und 15. jeden Monats

Redaktion
und Literaturstelle:

Transitfach 541 Bern heit!

Niichtern sein und zweifeln, das ist der Kern der Weis-

Abonnementspreis jahrl. Fr.6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)
3iamtliche Adressinderungen und Be-
stellungen sind zu richten an die Ge-
Z | schiiftsstelle d. F. V. S., Postfach 15.853
E Ziirich-Hauptbahnhof.

Epicharm.

INHALT : Zur Psychologie der Religionsstifter. — Das Zolibat der katholischen Priester und sein Sinn. — Erinnerungen an August
Forel. — Der «Aufgebot»-Lorenz. — Gottes unerforschlicher Ratschluss. — Der voreilige Fichte! — Vermischtes. — Pressefonds. —
Ortsgruppen. — Feuilleton: Der Riickgang der Kirche. — Aus der Weisheit der Alten.

Iur Dsyciologic der Religionsstiticr

Von Prof. Theodor Hartwig.

Von den Ergebnissen der religionspsychologischen For-
schung haben die Freidenker bisher wenig Notiz genommen,
wihrend die Vertreter des Klerikalismus sich eifrig mit Psy-
chologie befassen. E$ sei da z. B. nur auf die Schrift von
Univ.-Prof. Dr. L. Bopp (Freiburg i Br.) <«Seelsorge und
neuere Entwicklung der Psychoanalyse» hingewiesen. Wohl
wurde in der gesamten Freidenkerpresse das Werk von Sig-
mund Freud «Die Zukunft einer Illusion> mehr oder weniger
anerkennend besprochen, doch die bedeutsamen Arbeiten
jener Psychoanalytiker, die sich speziell mit Religionspsycho-
logie befassten, z. B. Fromm, Jones, Reik u. a. wurden kaum
beachtet.

Da ist es wohl nicht unniitz, ein Buch in Erinnerung zu
bringen, welches bereits im Jahre 1910 im Verlag E. W. Bon-
sels & Co., Miinchen, erschienen, meines Wissens jedoch in
Freidenkerkreisen bisher unbekannt geblieben ist: «Religion
und Zivilisation vom Standpunkt des Psychiaters von Dr. Wil-
liam Hirsch (New York). Das umfangreiche Werk (652 Sei-
ten) befasst sich zwar — wie sein Titel besagt, hauptsichlich
mit dem Problem, inwieweit die Zivilisation durch die Reli-
gion gefordert — bzw. gehemmt — wurde, doch in den ersten
Kapiteln, wo von den verschiedenen Religionsstiftern die
Rede ist, kommt der Psychiater zu Wort. Manches von dem,
was er sagt, diirfte auch sogenannte «gldubige> Menschen
nachdenklich stimmen und ist daher in gewissen Fillen fiir
unsere Agitation verwendbar; geht er iiber sgin engeres Fach-
gebiet hinaus, dann muss allerdings einiges richtig gestellt
werden, insbesondere in der Frage der sozialen Bedingtheit
der Religion. Es gibt verschiedene «Freidenker», und wir

haben alle Ursache, ihre Ansichten kritisch zu iiberpriifen,

denn sonst konnte unser klerikaler Gegner aus unhaltbaren
Argumenten leicht Nutzen fiir sich selber ziehen. Ich mdochte
daher auch in dem vorliegenden Falle versuchen, die Spreu
vom Weizen zu sondern.

I

Auf Grund seiner #rztlichen Erfahrung gelangt der Verfas-
ser zu dem Ergebnis, dass «Geisteskrankheiten auf dem Ge-
biete der Religion eine keineswegs zu unterschiitzende Rolle
spielen» (Seite 5). Und zwar ist es eine bestimmte Geistes-
- krankheit, deren untriigliche Kennzeichen in der «Heiligen
Schrift> zutage treten: «Fiir den Fachmann liefert die Ge-
schichte Abrahams, wie sie uns von Moses in der Bibel iiber-
liefert ist, ein typisches Beispiel der Paranoia> (Seite 29). Die

hauptsichlichen Kennzeichen dieser Geisteskrankheit fasst
der Psychiater in die folgende Definition zusammen: «Para-
noia ist eine chronische, unheilbare, sich in der Regel iiber
das ganze Leben erstreckénde Krankheit. Das Charakteristi-
kum der Paranoia ist das Bestehen von Wahnideen, eniweder
allein oder in Verbindung mit Halluzinationen» (Seite 6). Fiir
den Verfasser als Psychiater besteht demnach kein Zweifel
dariiber, dass die in der biblischen Geschichte erwihnten
markantesten Personlichkeiten als Paranoiker zu werten sind:
«Wir haben es entweder mit Verfolgungswahn oder mit
Grossenwahn zu tun. Nicht selten finden sich beide Formen
vereint (Seite 7). - i ‘ !

Dass es zu jener Zeit gerade unter den Juden eine be-
triachtliche Zahl von Geisteskrankheiten gab, ldsst sich — wie
der Verfasser meint — «mit Sicherheit annehmen»: «Die
strikte Inzucht, die ihnen gesetzlich vorgeschrieben war, hatte
sicherlich einen degenerierenden. Einfluss auf die Rasse, so
dass es zweifellos viele Fille von Paranoia gegeben haben
muss> (Seite 71). Da ist vor allem der Aufzeichner des
Hauptstiicks der «gesammelten Werke Jehovasy, auf das sich
auch das Christentum stiitzt: «Der Grossenwahn zieht sich
durch sémtliche Schriften Moses’ wie ein roter Faden. Es
ist stets seine eigene Person, die im Vordergrund steht. Er
personlich ist der Auserwihlte Gottes ... Wer einigermassen
vertraul ist mit dem Wesen und Charakter der Paranoia, der
muss fast in jedem Satze der Biicher Moses’ eine Manifestation
dieser geistigen Anomalie erblicken ... Wir haben im Beginn
den sich in seiner Flucht aus Aegypten zeigenden Verfol-
gungswahn. Daran schliesst sich, wie dies so hiufig der Fall
ist, der Grossenwahn, der sich sehr bald mit entsprechenden
Halluzinationen verbindet. Dieselben werden allméhlich im-
mer hiufiger, bis sie schliesslich das gesamte Tun und Han-
deln beherrschen. Sein ganzes Leben ist charakterisiert von
einem Fanatismus, wie man ihn nur bei Paranoikern findet»
(Seite 61 und 62).

Im weiteren Verlauf der biblischen Geschichte erfahren
wir, dass die Juden einige Male von anderen Vélkern unter-
jocht wurden. In solchen Féllen verdichtete sich der «Erlo-
sungsdrang» in der Person irgend eines «Fiihrers», was sich
ibrigens auch im politischen Leben der Gegenwart wieder-
holt: «Es war in der Regel nach einer lingeren Periode der
Unterdriickung, dass «Gotty Mitleid empfand mit seinem Vol-
ke und ihnen einen «Helden» oder einen «Propheten» schick-
te, um sie aus ihrem Elend zu befreien. Man kann anneh-

[
(I

PR —



138 -DER FREIDENKER

Nr. 20

men, dass es sich in allen jenen Fillen, in welchen «Gotix

jemanden zu seinem Volke «schickte», um ein Individuun
handelte, das Halluzinationen und Wahnideen hatte und an
einer Paranoia litt> (Seite 71).

Zu diesen «Propheien» gehorte auch Jesus und der Ver-
fasser hilt es fiir abwegig, an der Existenz eines geschichtli-
chen Jesus zu zweifeln. Mogen in der spiteren Jesuslegende
Ueberreste fritherer babylonischer Sagenkreise verwoben wor-
den sein, die sich auf gewisse astronomische Beobachtungen
stiitzen (die Wintersonnenwende — Wiedergeburt der Sonne
— stand zu jener Zeit im Zeichen des Sternbildes der Jung-
frau!), die Lebensgeschichte Jesu weist so charakteristische
«metischliche» Ziige auf, dass die kiithnste Phantasie eines
Dichters sie in gleicher Deutlichkeit nicht hétte ersinnen kon-
nen: «Kein Lehrbuch fiir Geisteskrankheiten konnte eine typi-
schere Beschreibung eines sich allmihlich entwickelnden und
sich bis ins Unendliche steigernden Griossenwahns liefern,
als sie in dem Leben Jesu Christi gegeben ist> (Seite 109).

Die Evangelien berichten iiber Gesichts- und Gehors-Hal-
luzinationen Jesu (Mark. I, 10—11), iiber hemmungslose Aus-
briiche von Ueberheblichkeit (Matth. VIII, 21—22; X, 37;
XXIII, 8—10 etc.). Die eigene Familie hilt ihn iibrigens fiir
geisteskrank (Mark. III, 21). Recht aufschlussreich fiir den
Geisteszustand Jesu ist schliesslich auch die Feigenbaumge-
schichte (Mark. XI, 13—14).

Auch in der Apostelgeschichte finden sich paranoische
Ziige. Insbesondere Paulus ist zweifellos krankhaft veran-
lagt; wahrscheinlich war er Epileptiker. Es gibt Halluzinatio-
nen (Apostelgeschichte 1X, 3—6 und XIII, 2) und die Briefe
an die ersten christlichen Gemeinden, verraten die innere
Unsicherheit des Schreibers. Auffallend sind die sich immer
wiederholenden Beteuerungen «Ich lige nichi» und <«Gott
weiss, dass ich nicht liige» (2 Cor.). Den Inhalt dieser Briefe
bezeichnet der Verfasser kurzweg als «Gefasel».

So weit der Psychiater. Wie aber lésst sich die Tatsache
erkldren, dass sich grosse Volksmassen bereit finden, die
«Lehren» der durch Halluzinationen «erleuchteten» Religions-
stifter zu akzeptieren? Wir erinnern uns an den Ausspruch
Voltaires: «Schwirmer begriinden eine Religion, Dummkopfe
nehmen sie an und Betriiger fiihren sie fort.» Was die Schwiir-
mer betrifft, kénnen wir uns mit ihrer Psychiatrierung be-
gniigen; das eigentliche Problem der Freidenkerbewegung be-
zieht sich jedoch auf die «Dummkopfe», d. h. auf den sozu-
sagen «normalen» religiésen Durchschnittsmenschen und auf
die «Betriiger», das sind alle jene politischen Instanzen, die
— ohne selbst dem religiosen Wahn zu erliegen — es zu

allen Zeiten verstanden haben, Kapital aus Massenpsychosen
zu schlagen.

Hier versagt das Buch. Wohl konstatiert der Verfasser:
«Die Entstehung der Religion ist durch den psychischen Me-

~ chanismus des Menschen bedingt> (Seite 4), aber die Ana-

lyse . dieses psychischen Mechanismus fehlt, und darauf ist
woll in erster Linie zuriickzufithren, dass sein Buch nicht
die entsprechende Beachtung in Freidenkerkreisen gefunden

“hat. Doch wir miissen auch aus den Fehlern tiibereifriger

Aufklédrer lernen, und darum wollen wir uns noch besonders
mit jenem Teil des Buches befassen, der fiir unsere Zwecke
direkt wenig oder gar nicht verwendbar ist.

II.

Vor allem beriicksichtigt Dr. Hirsch nicht den Wandel in
der Art des menschlichen Denkens; er spricht von einem
«dem menschlichen Geiste innewohnenden Kausalititsgesetz»
(Seite 1). Damit vereinfacht er sich sein Hauptproblem «Re-
ligion und Zivilisationy. Ja, wenn man den Menschen von
Anfang an als ein logisch denkendes Wesen betrachtet, dann
ist es leicht, zu zeigen, dass die Religion den zivilisatorischen
Forischritt der Menschheit nur gehemmt hat. In Wahrheit
ist jedoch das logische Denken ein spiites Produkt der mensch-
lichen Entwicklung und selbst heute -— im Zeitalter einer
hochqualifizierten Technik — nicht allzuhdufig anzutreffen.

Der primitive Mensch denkt nicht logisch, sondern — wie
wir heute sagen — «vorlogischy (vgl. Lévy-Briithl «Das Den-
ken der Naiurvolker»). Da spielen magische Vorstellungen
eine grosse Rolle, und auch heute noch unterliegen viele Men-
schen irgend einem Aberglauben, der aus ldngst vergange-
nen Epochen stammt. (Man beachte z. B. den Gebrauch von
Mascottchen bei Autofahrern und die weit verbreitete Angst
vor der Ungliickszahl 13). i

Gegeniiber dem alten Zauberglauben der Naturreligionen
stellen die spateren «Gesellschaftsreligionen» zweifellos einen
zivilisatorischen Fortschritt dar. Nur werden sie selbst im
weiteren Verlauf der historischen Entwicklung zu einem
Hemmnis der fortschreitenden Logisierung des menschlichen
Denkens. Abgesehen davon, dass sich innerhalb dieser «Kul-
turreligioneny der Zauberglaube kraftig erhalten hat, wovon
man sich schon beim Besuch irgend einer Wallfahrtskirche
iiberzeugen kann; da findet man aus Wachs geformte Arme
und Beine als «Opfergaben» zum Zweck der Befreiung von
Leiden der betreffenden Gliedmassen. Auch die sogenannten
«Regenprozessionen» gehoren in dieses Kapitel.

Solche magische Denkformen stammen aus der Urzeit des
Menschen und es erscheint uns nur seltsam, dass sich die-

Feuilleton.

Der Riickzug der Kirche.
Von B. S.

In freidenkerischen Kreisen besteht heute nahezu allgemein die
auch offentlich ausgesprochene Meinung: dass die Macht der Kirche
in der Kulturwelt gegenwértig immer mehr wachse, dass sie ver-
lorene Positionen zuriickerobere und mit immer stirkeren Ansprii-
chen erfolgreich hervorzutreten wage. Das beschrinke sich nicht
auf das politische Gebiet, wo sie Konkordale schliesst und sich mit
dem Faschismus verbiindet, getreu ihrer uralten Tradition, die sie
immer auf Seite des Schwertes stehen lisst. Wir erleben vielmehr
auch geistig eine Res!aurationszeit, in der auf allen Gebieten der
Wissenschaft, Philosophie, Kunst reaktionire, mystische und roman-
tische Stromungen unter kirchlicher Fithrung gedeihen. Aber der
grosse Kampf, den Wissenschaft und Kirche miteinander fiihren,
hat nicht erst gestern begonnen und wird nicht schon morgen en-
den. Wenn wir seinen Charakter und seine Aussichten nicht kurz-
sichtig im Hinblick auf die Ereignisse des Tages beurteilen wollen,
so miissen wir doch grossere Zeitriume als etwa die letzten Jahre
zur Betrachtung heranziehen. In den vergangenen Jahrhunderten
war die Kirche trotz ihrer noch ungeheuren Macht doch nicht mehr
die geistige Alleinherrscherin der westeuropiiischen Menschheit, son-
dern stand in unaufhorlichem Ringen mit der sich entwickelnden

Wirlschaft und Technik ebenso wie mit dem kritischen Denken und
der kausalen Betrachiungsweise der Neuzeit. Dieser Kampf war ihr
schon im spiteren Mittelalter nicht mehr ganz erspart geblieben.
Aber wihrend sie Jahrhunderte hindurch noch entscheidende Siege
nicht nur iiber Albigenser und Waldenser, sondern auch iiber dic
Nominalisten wie Roger Baco und Wilhelm Occam erfocht, hat sich
das Blatt gewendel. Es ist ihr seither auch nicht ein einzigesmal
gelungen, einen wissenschaftlichen Fortschritt, der gegen sie ge-
richtet war, auf die Dauer zu verhindern. Sie, die heute slolz wie
einst von ihrer Macht spricht, die so tut, als ob sich, wenigstens
was ihr Wesen belrifft, in Jahrhunderten nichts geiindert hitle,
hat im Grossen nur Niederlagen erlitten. Und dabei kann man
ihr wahrlich nicht den Vorwurf machen, dass sie nicht jeden ihrer
Kémpfe mit bewundernswerter Leidenschaft, Geschicklichkeit und
Zidhigkeit gefithrt hitte. Sie hat immer gewusst, worum es ging,
sie hat das Kampfziel viel klarer als ihre Gegner vor Augen ge-
habt, und war doch nicht imstande, gegen die Entwicklung etwas
auszurichten,

Der Kampf mit der Naturwissenschaft.

Nahezu 300 Jahre lang, bis weit ins 19. Jahrhundert hinein,
hat sie sich gegen die heliozentrische Lehre des Kopernikus zur
Wehre gesétzt, hat sich kunsivoll gegen sie abgesperrt, hat riick-
sichtslos Menschen geopfert und alle Mittel der Verfolgung und
Verfilschung angewendet. Man wird sie darob nicht verurleilen
diirfen. Es ging um die Grundlagen ihres Weltbildes, das in Wahr-
heit nur bestehen kann, wenn die Erde die bevorzugte Schopfung



Nr. 20

DER FREIDENKER 139

selben bis heute so ziihe erhalten haben. Wie kamen jedoch
die komplizierteren Vorstellungen des religiosen Weltbildes
zustande? Hier reicht die psychologische Erklarung allein
nicht aus, sondern wir miissen auch die sozialen Verhilinisse
zur Erkldarung heranziehen, so wie dies z. B. der Psychoana-
lytiker Erich Fromm getan hat, um die «Wandlungen des
Christus-Dogmas>» unserem Verstdndnis zu erschliessen. Der
seelische Apparat des Menschen ist eben nicht einfach eine
nur biologische Angelegenheit, sondern unterliegt Verénde-
rungen, die in steigendem Masse sozial bedingt sind.

Es geniigt demnach nicht, festzustellen, dass «die Entste-
hung der Religion durch den psychischen Mechanismus des
Menschen bedingt ist> (Seite 4); denn die Religion entsteht
sozusagen immer aufs Neue, nur ist es immer eine andere
Religion, die sich jeweilig den Wandlungen des psychischen
Mechanismus anpasst. Der «neuheidnisches Blubo-Mystizis-
mus in Deutschland erhebt — wie jede andere Religion —
den Anspruch: «Ihr sollt keine anderen Gétter haben neben
mir».

Mit Pauschal-Erklirungen kommt man beim Religions-
Problem nicht durch. Die Behauptung, es seien «die psychi-
schen Erscheinungen der einzelnen Individuen, auf die in
letzter Instanz alle historischen Erscheinungen zuriickzufiih-
ren sind» (Seite 87), besagt wenig; man muss vielmehr zei-
gen, warum die psychischen Erscheinungen selbst wieder
einem historischen Wandel unterliegen. Da sind es vor allem
materielle — nicht nur wirtschaftliche — Verhéltnisse, die
sich in der Bildung bestimmter Ideologien auswirken. Geo-

graphische, klimatische, biologische Momente bedingen ge-

wisse Stammeseigentiimlichkeiten, welche sich trotz allen

wirtschaftlichen Umlagerungen oft zihe erhalten. Wer alles,

nur auf Oekonomie zuriickzufiihren geneigt ist, erlebt leicht
unliebsame historische Ueberraschungen. Jede Einseitigkeit
viicht sich; das Leben ist vielgestaltig und sein «ewig Ach
und Weh» ist nicht einfach <aus einem Punkte zu kurieren».

Mit der Vernunft allein lassen sich die religiosen Psycho-
sen nicht tiberwinden. Das war der grosse Irrtum der soge-
nannten «Aufkldrer», zu denen auch Dr. Hirsch gehort. Von
seinem rationalistischen Standpunkt muss er es natiirlich
«wunderbar genug» finden. dass «man mehrere Jahrtausende
hindurch diese (religidsen) Wahnideen und Sinnestduschun-
gen fiir Offenbarungen Gottes hielty (Seite 63). Fiir uns ist
das heute gar nicht wunderbar, denn wir wissen, dass — psy-
chologisch gesehen — Gott als Symbol noch fortwirkt, wenn
der Gottesglaube als solcher ldngst dahin ist. Die Gottesidee
symbolisiert den Vater, und dieser Gedanke — eigentlich ist

es mehr ein Gefiihl als ein Gedanke — ist in der seelischen
Struktur unserer patriarchalischen Epoche. tief verwurzelt.

Es ist auch unpsychologisch, wenn in dem Buch gesagt
wird: «Fiir denjenigen, der nur das geringste Gefiihl fiir Logik
hat, kann es nur die eine Alternative geben: Entweder ich
glaube oder ich glaube nicht> (Seite 643). Gerade das war der
grosse Irrtum der Aufklirer. Fiir das Denken der Neurotiker
ist entscheidend, dass Widerspriiche nicht als Widerspriiche
empfunden werden; und zwar kann ein und dersclbe Mensch
auf vielen Gebieten durchaus logisch denken, aber auf gewis-
sen Sondergebieten sich neurotisch verhalten. Insbesondere
das Traumdenken der Menschen verlauft nicht logisch. Es
gibt Nacht- und Tagtriume, Wunsch- und Wachtrdume. Der
Traum ist ein Schutz gegen das Erwachen; auch der Wach-
traum ist ein Schutz, ndmlich ein Schutz vor der brutalen
Wirklichkeit. Umgeben von Neid und Hass fliichten die Men-
schen in den Traum von Liebe und Gerechtigkeit, um sich
geborgen zu fiihlen.

Auch in der Religion offenbaren sich Wunschtraume, und
gerade die sozial Enterbten sind es, die einer «frohen Bot-
schafts bediirfen. Sie sind es, die in ihrer Sehnsucht nach
einer besseren Welt «geistiges Rauschmittel — kitschige Ro-
mane und rithrselige Filme — wahllos und massenhaft kon-
sumieren. Natiirlich glauben diese «Armen im Geiste» nicht
richtig an die Realitit solcher Schundlésungen menschlicher
Wirrnisse, aber sie mochten doch — ach, so gern — daran
glauben, denn wie schén wére das Leben, wenn ...

Religionsgeschichtlich ist es auch falsch, zu sagen: Samt-
liche Religionen haben ihren Ursprung in der naiven Frage
der rohen, unzivilisierten Volker: Wer hat die Welt erschaf-
fen?» Vielmehr ist diese Frage verhiltnismissig spat aufge-
taucht, wie ich in meiner Schrift «Die Erschaffung der Welt
und das jiingste Gericht> (Wien 1925, Verlag R. Cerny) auf-
gezeigt ‘'habe. Es sind soziologische Motive, die sich in der
Frage auswirken; der Monotheismus des Judentums war in
der staatlichen Einheit Tsraels begriindet, so wie der gott-
liche Hofstaat des mittelalterlichen Christentums die dama-
lige feudale Hierarchie widerspiegelte. Eine Religion ohne
sozialen Hintergrund gab es in jener Epoche nicht mehr; der
gesellschaftliche Charakter der religiésen Vorstellungen wird
immer deutlicher und die Umrisse der einstigen Naturreli-
gion (Personifikation der Naturkrifte) verblassen.

Es bedeutet auch eine Verkennung der historischen Trieb-
krifte. wenn man annimmt. dass «die blutigsten Kriege um
die Lehre dieses Mannes (némlich Jesu) gefiihrt worden sind>»
(Seite 88). Vielmehr hatten alle sogenannten Religionskriege
ihre wirtschaftlichen Hintergriinde, die Kreuzziige so gut wie

Gottes. den Schauplatz der Erlosung. den Mittelpunkt der Welt
darstellt. Und doch musste sie schliesslich den einst lo laut betrie-
benen Kampf ganz behutsam und verstohlen einstellen, — als ob
sie ihn niemals gefiihrt hitte. — musste vor einer astronomischen
These die Flagge streichen. sich von einer wissenschaftlichen Be-
hauptung {iberrennen lassen. Aber withrend sie hier immerhin
noch Jahrhunderte zu kiimpfen vermochte, hat sie sich allen wis-
senschaftlichen Umwilzungen gegeniiber, mit denen sie spiter in
Konflikt geriet, stets weniger widerstandsfihig gezeigt. TFreilich.
sie hat immer wieder dort, wo es ihr ans Leben cing. den Kampf
aufgenommen. Mit welcher Heftickeit und Wui, mit welchem Auf-
gebot von Pseudogelehrsamkeit ist sie noch vor wenigen Jahrzehn-
ten gecen die Entwicklungstheorie zu Felde gezogen, in der rich-
tigen Erkenntnis. dass es sich hier um eine lebenbedrohende Er-
schiitterung ihres Glaubensgebiiudes handle. Tausende von Schrei-
bern und Rednern widerlegten den Darwinismus und wiesen seine
Unvernunft und Unméglichkeit nach. Noch um das Jahr 1900 waren
zum Beispiel die katholischen Religionsbiicher der Mittelschulen
mit den ausfiihrlichsten naturwisseunschaftlichen Beweisen erfiillt.
dass alle organischen Arten unveriindert noch so seien, wie sie
Gott einst geschaffen habe. Damals hiess es, entweder sei die
Bibel wahr oder die Deszendenztheorie. Aber gar bald danach
verschwanden die biologischen Erorterungen aus den Lehrbiichern
und — die Kirche bequemte sich, wieder heimlich und unauffillig
zur Einstellung des Kampfes. Freilich gibt es noch Nachziigler. Ein
oder der andere katholische Schriftsteller wird noch sein Spriich-

lein hersagen. dass der Darwinismus «abgetan» sei. Aber die vor-
sichtigeren Kirchenstreiter reden nicht mehr gern iiber das heikle
Thema, behaupten hochstens. wenn sie zur Rede gestellt werden,
dass Darwinismus und Bibel — «richtig aufgefassty! — einander
nicht widersprechen., und onfern den Wortlaut der heiligen Schrift.
Obwohl dieser wissenschaftliche Angriff fiir die Kirche noch weit
gefihrlicher war, denn er schaltet die biblische Schopfung vollkom-
men aus. hat es bis znr heute noch verschleierten Kapitulation
nicht einmal 50 Jahre gedauert.

Und nun hat sich oegenwiirtioc in der Kirche das Bewusstsein,
im Kamnf cecen die Wissenschaft doch jmmer den Kiirzeren zu
ziehen. schon so weit verhreitet. dass sie auch den unangenehmen
Theorien nicht mehr mit dem richtigen Eifer entgegentritt. Es bhiir-
oert sich im Gegenteil eine neve Taktik immer mehr ein: die Kir-
the beoinnt nach einer kurzen Zeit vorsichtiger Ablehnung oder
auch Totschweigens gich damit zu befassen. wie sie neue Errun-
oenschaften fiir ihre Zwecke adaptieren und nmbiegen kann. Vom
Standpunkt ihrer Lehre von der Willensfreiheit nnd der darauf
fossenden Moral war gie iiher die Freudsche Tehre im Anfang
nicht sehr erbaut. Aber kaum hatte sich diese aegen die offizielle
Psvehiatrie  durchoesetzt. beoannen sich auch schon Priester mit
ihr 7u befassen. die Vorteile erkennend. die nsvehologische Macht
gewithrt. Die materialistische Geschichtsauffassung wird von der
Kirche wie ieder Materialismus verdammt. Aber schon sind zahl-
reiche Schriften von dieser Methode in allen Graden durchsetzt
und der Jesuit I. B. Kraus verdffentlicht ein Buch «Scholastik,



140 DER FREIDENKER

Nr.20

der dreissigjihrige Krieg. Es war auch nicht «die ungliick-
selige Kirchenspaltung innerhalb des Deutschen Reiches, die
zu den verheerendsten, blutigsten Biirgerkriegen fiihren
solltey (Seite 491), sondern die Reformation — d. h. die Kir-
chenspaltung — war selbst nur der ideologische Ausdruck
okonomischer Umlagerungen: Das aufstrebende Handelskapi-
tal des erstarkenden Biirgertums revoltierte gegen die feu-
dale Grundrente. Es handelte sich um politische Machtkémpfe
unter dem Deckmantel der Religion.

Dr. Hirsch verkennt iiberhaupt den Zusammenhang von
Religion und Politik. Er glaubt z. B., dass man nur aus Glau-
benseifer, also «térichterweise Missiondre zu den Heiden
schickt, um sie zu bekehren» (Seite 65). In Wahrheit geht
es bei derartigen Unternehmungen um sehr materielle Ziele,
denn die Missionstitigkeit ist ein wesentlicher Bestandteil
der kapitalistischen Kolonialpolitik: Sie sagen Christentum
und meinen Kattun. Die Missionidre sind — ohne es viel-
leicht zu wissen — die Schrittmacher der kolonialen Aus-
beutung. Vom Standpunkt der Unternehmer ist es also gar
nicht so «toricht»>, die Missionen zu finanzieren.

Die rein idealistische Einstellung des Verfassers gipfelt
schliesslich in dem Ausruf: «Wer aber wird der kithne Held
sein, der ..
glauben? (Seite 650). Es wird kein freidenkerischer Held
sein, dem die geistige Befreiung der Menschheit gelingt, eben-
sowenig wie es die Suggestivkraft der Religionsstifter allein
war, die in den Massen das Verstdndnis fiir religiose Fragen
weckte. Sondern die historische Entwicklung, die bisher zur
Ausgestaltung der religiésen Idee gefiithrt hat, wird schliess-
lich auch zum Abbau Gottes fithren.

Damit ist jedoch nicht gesagt, dass dieser Ablauf sich
«ven selbsty vollzieht. Ohne Eingreifen der Menschen gibt
es keine geschichtliche Aktion. Oekonomische Umlagerungen
schaffen zwar die Voraussetzungen fiir derartige Aktionen,
aber ihre Durchfiihrung bedarf der Vollstreckung im Sinne
der gegebenen Entwicklungstendenzen und entgegen den
widerstrebenden Beharrungskréften. Dazu bedarf es eher
einer geduldigen Kleinarbeit als einer einmaligen Heldenlei-
stung. Immerhin hat die griechische Sage die Reinigung des
Augiasstalles als Leistung eines Helden gewertet.

In unserem Falle ist es nicht ein Einzelner, dem die Rei-
nigung des geistigen Augiasstalles gelingen wird. Wir brau-
chen die zielbewusste und organisierte Zusammenarbeit aller
Freidenker, um der Logik des gesunden Menschenverstandes
zum Siege zu helfen. Wohl arbeitet die Zeit mit uns, aber
nicht fiir uns. Wir kénnen die Entwicklung nicht erzwin-
gen, aber eine hohere Kulturstufe kann nicht einfach abge-
wartet werden, sondern will erkimpft sein.

. die Welt befreit von dem althergebrachten Aber-

Das Zolibat der romischen Priester
und sein Sinn.
Von * * *

Die rémische Kirche ist zum Unterschied von der refor-
mierten Kirche eine Macht-Institution. Sie ist es, seit sie durch
einen bedauernswerten Regierungsfehler Konstantins des
Grossen zur offiziellen Staatskirche mit allen Staatsrechten
erklirt wurde. Den Beweis fiir unsere Behauptung liefert die
Geschichte der romischen Kirche in Ueberfiille. Der Macht-
wille ist die Seele des Vatikans, wie der Vatikan die ‘Seele
der Romkirche ist.

Von ihrem Machtwillen her allein wird die Romkirche in
ihren verschiedenen Institutionen verstdndlich. Um Machi zu
haben, tyrannisiert die Romkirche ihre Priester mit dem Ge-
bot des Zdolibates. Der romisch-katholische Priester ist zeit-
lebens durch ein strenges Geliibde zur unbedingten Ehelosig-
keit und zur absoluten geschlechtlichen Enthaltsamkeit ver-
pflichtet. So sehr, dass er im Falle der Nichterfiillung suspen-
diert, d. h. seiner priesterlichen Rechte und Vollmachten ent-
hoben wird.

Dies Zolibat ist eine menschliche Einrichtung in der Rom-
kirche. Von Anfang an gab es diese Einrichtung nicht. Die
Apostel und Jiinger Christi, auf die sich die Romkirche —
falschlicherweise zuriickfithrt —, waren verheiratet. In den er-
sten Jahrhunderten der Kirche galt einzig, wie wir aus den
Briefen Pauli wissen, die Vorschrift, dass ein Bischof — also
auch der Priester — nur eine einzige Frau haben soll, dass
also eine Doppelheirat nicht passend sei. Im Orient ist die
Priesterehe auch fiir die Priesterschaft der romtreuen
Christenheit noch in Brauch. Im Abendland aber ist sie seit
Jahrhunderten ganz streng verboten und vollkommen ausser
Erauch gekommen.

Man fragt sich unwillkiirlich nach dem Sinn eines solchen
Eheverbotes, um so mehr, als mit diesem Verbot ein Eingriff
in stirkste Erlebniswelten des einzelnen Priesters vorgenom-
men wird. Wir alle wissen um das Elementare und Wesent-
liche des Geschlechtstriebes in uns, und wir alle wissen auch,
wie unbedingt der Geschlechtstrieb nach Befriedigung hun-
gert. Die romischen Priester sind geschlechtlich veranlagt wie
alle Menschen. Indem man ihnen also das Zolibat auferlegt
und sie zur Ehelosigkeit und zur absoluten Enthaltsamkeit
anhalt, unterbindet man in ihnen eine elementarste und we-
sentlichste Lebenskraft.

Aber warum das? Hat die Romkirche etwa keinen Sinn
fiir das Geschlechtliche in der Ehe? Man kann das nicht be-
haupten, zumal wenn man ihre Ehemoral studiert und wenn

Puritanismus, Kapitalismus», das eine reizend exakte Anwendung
des histoirschen Materialismus darstellt. Und wir werden in Hin-
kunft immer haufiger das interessante Schauspiel erleben, wie die
Kirche Lehren und Methoden, die sie offiziell ablehnt, inoffiziell
verwendet. Sie ist trotz aller zur Schau getragenen Selbstsicherheit
so bescheiden geworden, dass sie sich, ganz anders als einst, in
wissenschaftliche Dinge am liebsten iiberhaupt nicht mehr mengen
wiirde. Andrew Dickson White hat in seinem schonen Buche «Ge-
schichte der Fehde zwischen Wissenschaft und Theologie» das jahr-
hundertelange schwere Ringen des wissenschaftlichen Geistes gegen
die von der Kirche verkorperten Michte der Autoritit und Tradi-
tion dargestellt. Wenn ein Fortsetzer versuchen wollte, aus den
letzten Jahrzehnten Material beizubringen, es wiirde ausserordent-
lich spérlich ausfallen. Hinterriicks und auf Umwegen von nicht
verantwortlichen Stellen geschieht noch viel, um den wissenschaft-
lichen Geist zu diskreditieren. Den Kampf mit offenem Visier wagt
sie kaum mehr. Sie ist durch ihre Erfahrungen belehrt,
(Schluss folgt.)

Aus der Weisheit der Alten.

Ein Lakonier bemerkte einen Menschen, der fiir die Gotter um
Almosen bat. «<Um solche Gotter», rief er aus, «bekiimmere ich mich
nicht, die noch drimer sind als ich». Plutarch.

Der Mensch ist an sich schon ein hinreichender Grund zur

Traurigkeit. Menander.

* * *

Wenn ein gewaltiger Gott zu mir sprache, nach deinem Tode
wirst du wieder leben und sein was du willst: ein Mensch, ein Hund,
ein Schaf, ein Bock, ein Ross, und du musst wieder ein Leben
fithren, die Gotter wollen es also haben: darum wihle, was du am
liebsten hast — so diinkt mich, ich wiirde sagen: Mache aus mir was
du willst, nur ja keinen Menschen! Denn nur er allein unter den
Tieren ist damit geschlagen, dass er unwiirdig vom Gliick und schuld-
los vom Ungliick betroffen wird. Menander.

* . *

Alle Tiere sind selig und haben mehr Verstand als der Mensch:
Zum Beispiel der Esel, der doch ein armes Tier ist: es geschieht
ihm nichts Arges durch seine Schuld, sondern was ihm die Natur ge-
geben, das hat er, wir Menschen aber machen uns zu den notwendi-
gen Uebeln noch andere. Menander,

* 5 *
Es mangelt nicht an Leuten, die das gegenwirtige Leben nicht

leben, sondern sich mit vielem Fleisse riisten, als wollten sie etwa
ein anderes Leben anrichten: Mittlerweile aber verldsst sie die

Zeit. Antiphon.
* % *
Wenn einer Geld hat, darf er so dumm sein als er will.
Ovid.
* " *
Verliere keine Zeit durch Beten.
Ovid.



	Zur Psychologie der Religionsstifter

