
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 18

Artikel: [s.n.]

Autor: Gide, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 15. September 1937. Mr. 18 - 20. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. and 15. jeden Monats

Redaktion
und Literaturstelle:

Transitfach 541 Bern

Man hat dir gesagt, dass man zuerst glauben müsse. Man
muss aber zuerst zweifeln. Andre1 Gide.

¦iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Adressänderungen und
Beiteilungen sind zu richten an die
Geschäftsstelle d. F. V. S., Postfach 15.853

Zürich-Hauptbahnhof.

INHALT: Das Märchen vom «lieben Gott». — Moses oder Darwin? (Schluss). — Der Leidensweg
schaft. — Zeitgemässe Reminiszenz. — Totenafel. — Vermischtes. — Pressefonds. — Ortsgruppen. —
Wir erzeugen unsere Träume selbst!

der österreichischen Lehrer-
Aus Leben und Wissenschaft:

<D„s MSrcWa »on. ,K.U <f<>H'.
Von Dr. H. B.

Vor mir liegt als Neuerscheinung die Broschüre «L'In-
croyant devant la Foi», gesehrieben von A. D. Sertillanges
0. P., einem der tüchtigsten Theologen der heutigen
Romkirche, dessen Denken geschult ist an der Theologie des

Thomas von Aquin. Der Verfasser wendet sich mit diesem

Werk an den Gottlosen und wirbt darin um dessen Heimkehr
aus der Göttesferne zum Gottesglauben. Mit schmerzbewegtem
Ton erteilt er dem Gottlosen intellektueller Richtung
Ratschläge, die zur Heimkehr dienen sollen.

Es fehlt auch diesem gutgemeinten Werk wieder, was
allen Schriften ähnlicher Art fehlt: es fehlt jede hinreichende
Problemstellung. Wer gottlos ist wie der intellektuelle
Freidenker, der vermisst die Tiefe. Es ist überhaupt der Urstand-

punkt des intellektuellen Gottlosen gar nieht erfasst. Wie alle
seines Schlages setzt auch Sertillanges Gott einfach als
Gegebenheit hin, ohne sich .gewissenhaft zu bemühen, sich ins

eigentliche Problem des intellektuellen Gottlosen hineinzubegeben.

Darum bleibt sein Werk auch vollkommen wirkungslos.

Der Freidenker legt es als wertlos beiseite, ohne sich

irgendwie — was der Verfasser ja erreichen will — in seinem
Gottlosentum erschüttert zu fühlen.

Das Problem des intellektuellen Gottlosen ist Gott, und

zwar Gott, wie er von der offiziellen Theologie der Romkirche
vorgestellt wird. Der kürzeste und erfolgreichste Weg zur
radikalen Gottlosigkeit ist das ernste, unaufhaltsame, rein
intellektuelle Studium der römischen Theologie. Gerade sie
gebiert im selbstständigen Denker zwangsläufig die ruhige,
aber grossartige Ueberzeugung davon, dass Gott und alles
Göttliche ein reines Märchen ist. Denn dieser Gott der
evangelischen und römischen Theologie macht sich höchst lächerlich.

Er ist aus Papier zusammengeklebt und wird vom leisen
Windhauch fortgeblasen.

Für die evangelisch-römische Zunfttheologie ist Gott
sowohl eine Gegebenheit der blossen Vernunft wie auch eine
Botschaft des Evangeliums. Als alle Mauern des Gottesglaubens

zu Mitte des 19. Jahrhunderts von den atheistischen
Genies eines Kant, Hegel, Fichte, Schopenhauer, Nietzsche,
Darwin umgeworfen wurden, und zwar auf dem Weg
philosophisch-wissenschaftlicher Forschung, da wurde die
Romkirche unruhig. Sie witterte die Gefahr des Einbruchs der
Gottlosen in die Kirche selber. Die Vernunft weigerte sich in
ihren hervorragendsten Genies, an einen Gott zu glauben. So

weit sie auch vordrang — sie erspähte keinen Gott über der
Welt. Da vereinigte die Romkirche in letzter Minute ihre
Bischöfe zum Vatikanischen Konzil 1870 und erklärte, dass die

menschliche Vernunft aus sich, also ohne übernatürlichen
Glauben, aus der sichtbaren Welt einen überweltlichen Gott
mit ganzer Gewissheit erkennen könne. Worauf dann seitens
der Theologen mit allen möglichen Mitteln «streng
wissenschaftlich bewiesen» wurde, dass es einen Gott gibt. Es ist
unglaublich, welche Mühe sich die römischen Theologen nehmen

müssten, um auf rein abstrakten Wiegen phantastischer
Logizistik das Dasein eines überweltlichen Gottes zu
demonstrieren. Nur dass diese Demonstration schmählich missiangt
Wohl das dehkschärfste Werk seitens der römischen Theologie

in dieser Frage ist das dickleibige Buch des Garrigou-La-
grange: «Dieu, son Existance et sa Nature.» Wer dieses und
andere Werke durchstudiert, bewundert die Kunst der
Spekulation und der Dialektik, des Herumschweifens im Gedanklichen,

aber er vermisst den notwendigen Realismus, das
Stehenbleiben auf dem Boden der Lebenswirklichkeit. Auf fünf
abstrakten Beweiswegen, die Thomas von Aquin seinerzeit
vorweggenommen hat, zeigt man, dass die Welt in uns und
um uns nicht aus sich seih kann, dass sie vielmehr über sich
hinaus zu einem überweltlichen, höchsten und letzten Wesen,
Gott, hinweist. Dieser überweltliche, rein geistige Gott ist aus
sich und fordert keine Erklärung für sich selber. Ungeklärt

'und unbeantwortet bleiben, nicht nur für uns Kritiker,
sondern auch für die Zunfttheologen der Romkirche, die Fragen:
Warum erklärt die Welt sich nicht selber? Warum soll es
keine ewige Entwicklung geben? Warum verlangt man nach
einem überweltlichen Gott, von dem man dann annimmt, er
existiere aus sich und fordere keine Erklärung seiner selber?
Wenn man für ihn keine Erklärung fordert, warum dann für
die Welt? Oft und oft diskutierte ich mit katholischen
Zunfttheologen über diese Fragen, und immer war die Antwort
nur ein verlegenes Ausweichen oder eine Flucht in logi-
zistische Spintisiererei. Die römische Zunfttheologie setzt ein
ewiges Sein, das aus sich ist und sich selber erklärt. Warum
ein solch undurchschaubares, höchst rätselhaftes Sein annehmen

und nicht sich zufriedengeben mit einer ewig werdenden
Welt, die in steter Entwicklung ist? Es ist köstlich, zu sehen,
wie innerhalb der römischen Zunfttheologie die Theologen
der verschiedenen Richtungen uneins sind über die Gestalt
dieses überweltlichen höchsten Seins, also über Gott. Zwei
Dinge stehen für den ernsten Denker fest: Erstens, dass man
mit ebenso gutem wissenschaftlichem Recht eine ewig
werdende Welt als Letztes annimmt, als man ein überweltliches
Sein, Gott, annimmt. Zweitens, dass man bei ersterer
Annahme auf festem Wirklichkeitsboden steht, während man bei



122 DER FREIDENKER Nr. 18

der zweiten Annahme in der Luit abstrakter Unwirklichkeiten
herumsegelt und also etwas Unwirkliches setzt. Verfasser dieser

Zeilen war selber Professor der Theologie, hat alle
einschlägige Literatur ernsthaft durchstudiert, hat unzählige
kritische Unterredungen mit den Fachtheologen unterhalten, und

wurde gerade dadurch ganz fest überzeugt, dass sich auf

Vernunftwegen, auf Wegen bodenständiger Philosophie, kein Gott

erweisen lässt. Die Theologie Roms überzeugt vom Nichtda-

sein Gottes. Es ist auch eigenartig: Wie die Fachgeschichtier

dartun, kamen weder Piaton noch Aristoteles noch irgend ein
anderer Philosoph des alten Heidentums auf Wegen
philosophischen Denkens zur Erkenntnis des Daseins Gottes. Sie

sprachen immer nur vom «Göttlichen» und wenn sie davon

sprachen, sprachen sie als religiöse, als naiv gläubige
Menschen. Aristoteles, der Realist, weiss zwar etwas von einem

höchsten Sein, aber nichts von einem Gott. Er gelangt zwar zu

einem abstrakten Letztsein, aber nicht zu einer konkreten
Wirklichkeit, die etwa Gott wäre. Man muss es immer und

immer wieder sagen, und man muss es der Jugend ins Hirn
prägen. Vernunft weiss nichts, aber auch gar nichts von
einem Gott, sie weiss nur von einer Welt, die in ihrer ewigem

Entwicklung die letzte nachweisbare Wirklichkeit ist.

Bleibt also nur noch Gott als Gegebenheit des Evangeliums,
des blossen Glaubens. Wie steht es damit? Gott wird uns da

vorgestellt als ein Gott der Liebe, der dem Menschen Vater
ist. Ach, wie herzig! Wie das den religiösen Menschen
entzückt! Nur dass das Ganze eine Irreführung ist, Diese Irreführung

spürt der religiöse Mensch selber. Als langjähriger
Berater und Beichtvater konnte ich Einsicht nehmen, dass die
meisten religiösen Menschen schreckliche Zweifel des Glaubens

an ihrem Gott der Liebe haben. Gerade die religiösesten

Menschen am meisten, wenn sie überhaupt über das

Kindsein hinaus zu geistiger Mündigkeit gelangt sind. Der
religiöse Glaube des gläubigen evangelischen und katholischen

Christen ist praktisch — der qualvollste Glaubenszweifel.

Trotz des Glaubens zweifelt der Gläubige bis ins Letzte
hinab an seinem Glauben. Er fühlt sich als Glaubender
hinausgeworfen in die Bodenlosigkeit, in die Unwirklich-
keit. Der gläubige Mensch wird mit seinem Gott einfach
nicht fertig, am wenigsten mit dem Gott der Liebe. Wenn
Gott ein Gott der Liebe ist, warum quält er den
Menschen seit Jahrhunderten derartig mit Leid und Not? Dieser
Gott der Liebe ist doch, wie die Theologie sagt, allmächtig —

warum also hilft er nicht? Warum erschafft er den Menschen,

um ihn zu quälen? Ist ein solcher Gott denkbar? Kann man
sich "zu ihm bekennen? Die Erfahrungswelt der tausendfa-

Aus Leben und Wissenschaft.

Wir erzeugen unsere Träume selbst!
Von Dr. Herbert Lamberg.

Jahrtausende hindurch haben die Menschen die Ansicht gehegt,
dass der Traum in einer gewissen Beziehung zu kommenden
Ereignissen im Leben des Träumenden stehe, und auf diese Ansicht hin
hat sich der sehr einträgliche und in manchen Kulturperioden
sogar fürstlich belohnte Staat der Traumdeuter und Wahrsager
etabliert. Nun beschert uns unsere Zeit auch darin eine vollkommene
Umkehrung der Beobachtungen: nicht der Traum ist der Vorläufer
unserer Handlungen und unseres persönlichen Verhaltens, sondern
unser Verhalten ist Voraussetzung dazu, ob und wie wir träumen.

Schon die Traumforscher und die Traumdeuter der alten Zeit
waren auf die Entdeckung verfallen, dass zwischen der Schlaflage
des Körpers und dem Inhalt der Träume des Schlafenden eine innige
Beziehung bestelle. Das wurde dazu ausgenutzt, dass besonders
geschickte Traumdeuter den Wissensdurstigen sogar Traumfortsetzungen

künstlich verschafften. Beispielsweise wurde einem Menschen,
der geträumt hatte, dass er eine grosse Reise vollbrachte und an
einem geheimnisvollen Ort landete und dort einen grossen Schatz
fand, dadurch die Fortsetzung des Traumes ermöglicht, dass man,
nachdem man ihn über seine Schlafgewohnheiten ausgefragt hatte,
in seinem Bett festband, so dass er die typische Stellung nicht ver-

chen Nöte und Leiden spricht lautestens gegen einen Gott.

Warum also an Gott glauben? Wenn ein Gott der Liebe über
der Welt existiert, warum, dann wirft dieser Gott seine
Menschen in ewige Höllenqual? Er ist doch allwissend, wie die

Theologie sagt, und sieht von den Menschen alles voraus,
auch dass sie sich gegen Gott stellen — warum also schafft er
diese Menschen doch? Der Gott, der Liebe ist, schafft
Menschen, um sie ewig zu verdammen — wer mag einen solchen

Gott? Wem ist ein solcher Gott nicht ein schreiender
Widerspruch? Wenn es einen Gott der Liebe gibt, warum geht es

dann ausgerechnet den gläubigen Menschen so schlecht und
den ungläubigen so gut? Warum hilft Gott seinen Anhängern
nicht gegen ihre und seine Feinde? Warum bleibt er im
Schweigen und in der Ohnmacht? Warum, da doch die
gläubigen Menschen in stürmenden Gebeten seine Hilfe anflehen?
Es ist doch Tatsache, die jeden Tag tausendmal von den

religiösen Menschen erlebt wird: trotz allen Betens allermeU
stens gar keine Erhörung, auch nicht in wichtigsten
Lebensangelegenheiten! Man sollte das doch von einem Gott der
Liebe erwarten dürfen! Aber kein Gott hilft. Kein Gott greift
ein. Kein Gott schafft Recht. Der gläubige Mensch wird von
seinem Gott ständig verraten und genarrt. Die Theologie
sagt von Gott, er schicke dem gläubigen Menschen seihe wirk-

• same Gnade, mit der der Mensch bei gutem Willen alles
Gute vermöge. Ach was, ihr Theologen der Zunft, könnt ihr
selber ohne Heuchelei sagen, dass die Gnade Gottes euch so

sicher hilft? Ihr stellt im Beichtstuhl und bei allen Unterredungen

fest, dass der gläubige katholische Mensch trotz aller
Gottesgnade genau so lallt und sittlich versagt wie der
nichtgläubige Atheist. Die Geschichte des gläubigen Menschen

spricht ja doch so klar, gerade heute, wo nichtgläubige
Menschen auf die Kirchenmauer geklettert sind und ins Innere
des Kirchhofes schauen Mich dauern alle die guten
gläubigen Menschen im Kircheninnern, die trotz allen Glaubens
und trotz aller religiösen Blindhingabe nur zweifeln und aus
dem Zweifel nicht herauskommen. Warum glauben sie aber
doch an einen Gott? Weil die Theologie der herrschsüchtigen
Romkirche sie fesselt und knebelt. Verfasser wird es in einem
eigenen Werk zeigen. Die Kirche schreckt den Menschen, der
etwa vom Glauben über den bejahten Glaubenszweifel zum
Unglauben wandern möchte, weil er sich dazu gedrängt fühlt,
mit der Aussicht auf die ewige Verdammnis in einer ewigen
Hölle. Andererseits gibt sie dem gläubigen Menschen, der
trotz aller Zweifel beim Glauben bleibt, die Aussicht auf eine
ewige Seligkeit im ewigen Himmel. Das ewige Leben, das die
Romkirche in Aussicht stellt, «gibt den gläubigen Menschen

Kraft», um in allen Zweifeln und Dunkelheiten beim Glauben

lassen konnte, mit der er den bewussten Traum gehabt hatte. In der
Tat wurden dann meistens ähnliche Träume erzielt, der «Anschluss»
an den früher gehabten wurde hergestellt, woraus sich dann die
genaue Lage des Schatzes ergeben sollte, der Name des Landes, wohin

man die grosse Reise anzutreten hätte und anderes mehr.
Hierbei sind es die von unseren Muskeln und Gelenken

ausgehenden sogenannten kinästhetischer Empfindungen, die uns bei
wachem Zustand darüber orientieren, in welcher Lage wir uns den
anderen Körpern in der Umgebung gegenüber befinden. Diese kin-
ästhetischen Empfindungen sind nicht an den Willen des Einzelnen
gebunden, sie sind mechanische Wahrnehmungen, die auch während
des Schlafes nicht vollkommen lahmgelegt werden. Wenn nun also
einzelne dieser Muskeln oder Gelenke während des Schlafes in eine
Berührung mit Gegenständen kommen, die für die ausgestreckte
Lage unter der glatten Bettdecke ungewöhnlich sind, wenn wir
einen Fuss gegen die kalte Metallbettstelle drücken oder gar einen
Teil des Körpers in krummer Lage von seinen Hüllen befreien und
dabei Gefühle der Kälte empfinden: dann ist es klar, dass diese
kinästhetischen Empfindungen irregeleitet werden und dem Gehirn
des Menschen UeberSetzungen zuleiten, die im Gehirn solche Vorstellungen

hervorrufen, die eigentlich an ganz andere Geschehensplätze
gehören, als während des Schlafes im Bett oder auf dem Sofa.

Wenn man sich beispielsweise an das Bein irgendwelche Bänder

oder härtere Gegenstände anbindet und damit einschläft, wird
man ohne jeden Zweifel bald Träumen ausgesetzt sein, die irgendwie

mit Marschieren, Laufen und Ausübung von Gehsportarten
oder ähnlichem verbunden sind. Natürlich spielt ausserdem doch das



Nr. 18 DER FREIDENKER 123

zu bleiben und auf den «lieben Gott» zu vertrauen. Nur ist
dies ewige Leben lauter Phantasie.

Man muss es nur einmal wagen, auf die ewige Seligkeit
zu verzichten und die ewige Verdammnis gelassen
hinzunehmen. Man muss sich nicht schrecken lassen. Erst müsste
man von der Existenz eines Gottes wissen, um an die
Existenz eines ewigen Himmels und einer ewigen Verdammnis,
also eines ewigen Lebens zu glauben. Es wird wohl vielen
Menschen wie dem Schreiber dieser Zeilen gehen: Wir verzichten
gern auf ein ewiges Fortleben, wir sind zufrieden, im Diesseits
vernunftgemäss zu leben, um dann ins Nichts zurückzufallen.
Es ist dann eben unsere Lebensstunde um. Wir rechnen gar
nicht mit einem ewigen Leben. Sobald einer sich einmal von
diesen Fangarmen der Romkirche, von den Vorstellungen
einer ewigen Seligkeit und einer ewigen Verdammnis
losgemacht hat, hat er keine Hemmungen mehr, das Märchen vom
«lieben Gott» fallen zu lassen und seinen Zweifeln zu folgen.
Er wird dann aufwachen zur beglückenden^Gottlosigkeit und
zur Freiheit des Lebens. Denn Gott, wie ihn die Romkirche
predigt, vergällt dem Menschen das Leben. Gott ist ein
Widersacher des freien Menschen, wenn es auch nur ein
Phantasiegott ist.

Schreiber dieser Zeilen war nie so glücklich wie jetzt, da
er es gewagt hat, der Wahrheit Zeugnis zu geben, der Wahrheit

nämlich, dass das ganze theologische Gerede der Kirche
von einem Gott eine Phaselei ist. Es ist eine Freude, Gottloser
zu sein. -

Moses oder Darwin?
ERINNERUNGEN AN EINE GROSSE ZEIT.

Nach einem Vortrag von E. Akert, Bern.

(Schluss.)

Arnold Dodel.

In dieser grossen Zeit, da die Geister von allen Seiten her
aufgerüttelt wurden, da Lehrer von grösstem Format für die
Wahrheiten der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse gegen
den Köhlerglauben, wie ihn Professor Vogt in Genf treffend
nannte, mit grösster Energie und mit frohem Bekennermute
auftraten, lebte in Zürich der tüchtige Naturforscher und
Botanik-Professor Dr. Arnod Dodel, geb. 1848 im Thurgau, der
als 27jähriger 1875 sein Werk «Die neuer© Schöpfungsgeschichte»

herausgab und neben einer Anzahl anderer Werke
wie seinen «Konrad Deubler, ein Bauernphilosoph», im Jahre
1889 die Kampfschrift erscheinen liess, die so recht die Situa¬

tion kennzeichnete schon mit ihrem Titel, die Kampfschrift
«Moses oder Darwin».

Im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts waren bereits die
meisten Professoren der Naturwissenschaften Anhänger der
Entwicklungstheorie und Abstammungslehre Darwins geworden.

So rasch hatte die Erkenntnis ihren Siegeszug durch die
Universitäten gehalten. Schon sprach man auch von Haeckel-
ianern, ohne dass ein Unterschied bestund zwischen dem was
Darwin und dem was Haeckel lehrte. Nur einzelne wenige Ei-
genbrödler, die seither ausgestorben sind, und Unverbesserliche,

im Dienst und Sold der Kirche stehende oder mit
Scheuklappen versehene Gelehrte standen noch beiseite, so dass

man von einem vollen Erfolg, von einer durchgehenden und
allgemeinen Anerkennung .der Entwicklungslehre sprechen
konnte, inbegriffen die Lehre von der Abstammung des
Menschen aus dem Tierreiche.

«Aber trotz alledem, schrieb Dodel, herrscht in den Schulen

noch der alte Glaube, die Mosaische Schöpfungsgeschichte,
der Juden- und Christengott Jehova samt Anhang. Trotz
Kopernikus, Kepler und Galilei blieb die Mosaische Schöpfungsgeschichte

ein Glaubensartikel, lässt man die Sonne still
stehen im Tale Gibeon und sich um die Erde bewegen, spricht.
man von den sieben Schöpfungstagen und dem ersten
Menschenpaar und lässt den Kain sich verheiraten, obwohl es ausser

der Familie Adam doch noch keine Menschen gegeben
haben soll.»

«In den Hochschulen, schreibt Dodel in seiner
Streitschrift, wird die naturwissenschaftliche Wahrheit der
Abstammungslehre, werden die ewigen Gesetze der Natur als Höchstes

gelehrt, in der Volksschule aber, die vom gleichen Staate
unterhalten wird wie die Hochschule, in der Volksschule wird
notorischer Irrtum gelehrt, wird der dreitausendjährige
Mythus der Schöpfungsgeschichte, wird das ausgesprochene
Gegenteil von dem verkündet, was die Wissenschaft und die
lebendige Natur lehren.»

«Das ist ein ungeheuerlicher, unsittlicher und unhaltbarer
Zustand. Es gibt nicht zweierlei Wahrheiten, eine solche für
die Hochschulen und eine andere für die Volksschule.»

Es gibt nur eine Wahrheit, und diese eine Wahrheit ist und
soll die Wahrheit für alle sein, so rief schon vor bald 50 Jahren

der deutsche Reichstagsabgeordnete Emanuel Wurm, ein
prächtiger Mensch und Gesinnungsfreund, in einem seiner
zündenden Vorträge aus, mit denen er so warm und überzeugend
für die Darwinsche Entwicklungs- und Abstammungslehre
eintrat*).

*) Emanuel Wurm «Die Naturerkenntnis im Lichte des
Darwinismus», Dresden 1891, dritte Auflage. •

menschliche Unterbewusstsein eine grosse Rolle mit bei der
Ausgestaltung der Träume, denn auch das Unterbewusstsein schläft
bekanntlich nie und stattet während der durch fehlgeleitete kinästhe-
tische Empfindungen erzeugten Traumbilder die darin auftretenden
Personen mit den Gesichtszügen unserer Bekannten aus oder mit
Personenbildern, die irgendwie in der letzten Zeit uns durch die Zeitung
oder sonstwie vorgesetllt worden sind. Die Zusammenwirkung dieser
kinästhetischen Reize und des Unterbewusstseins also bewirkt den
Traum in seiner ganzen Anlage und in der Art seiner Entwicklung,
wobei auch noch als drittes der Umstand hinzukommt, dass unsere
Vorstellung- und Wunschwelt dabei eine grosse Rolle spielt, wie der
Traum schliesslich ausläuft. Das hat beispielsweise dann seinen
Einfluss, wenn ein junges Mädchen davon träumt, dass ein berühmter
Filmschauspieler oder gar irgend ein politischer Held sie zum Tee
eingeladen hat, sie auf eine Jagdpartie mitgenommen hat und was
dergleichen «Unsinn» mehr ist.

Man vermittelt heute allen Personen so starke Eindrücke, sei es
durch Sensationsgestaltungen der Erzählungen von Vorgängen in
den Zeitungen, sei es durch das Radio, sei es im Kino:dass es eben
kein Wunder ist. wenn das Unterbewusstsein der Menschen erfüllt ist
mit Gesichtern, Bildern und Vorstellungen, die nun vermischt werden

mit den durch die kinästhetischen Empfindungen ausgelösten
Traumvorgängen überhaupt. Man braucht nur den praktischen Versuch

zu machen, sich nach einem aufregenden Vortrag, einer
anregenden Unterhaltung oder einem interessanten Theater- oder
Kinobesuch in einer besonders gezwungenen Lage in sein Bett zu
begeben, etwa sich eine harte Beinunterlage, vielleicht sogar eine, die

Beine hochlagernde Stütze zu verschaffen: und schon wird man sich
während der Nacht auf anstrengenden Bergtouren sehen, man wird
die Rollen, die unbekannte Personen vor einem auf Bühne oder
Leinwand gespielt haben, mit dem Auftreten von Schwestern, Freunden

und früher einmal gesehenen Personen verwechseln, man wird
allerlei Dinge erleben, in denen immer Beinanstrengungen, besonders

Kraftleistungen u. ä. eine Rolle spielen.

Die bekannten Versuche des norwegischen Professoren Mouley
Vold sind in dieser Beziehung richtungweisend. Er hat eine sicher
begründete Theorie festgelegt, die ausgeht von der Reizung der
unteren und der oberen Gliedmassen während des Schlafes, und die
auch bereits dazu geführt hat, dass man mit diesen lehrmässig zu
Gruppen geordneten Massnahmen bereits ganz bestimmte
Vorstellungsbilder während des Schlafes erzeugen kann. Die praktische
Folgerung hieraus wäre nun die, dass man bei Personen, die eine
krankhaft melancholische oder übertrieben reizbare Natur zeigen,
durch solche Einwirkungen während des Schlafes die gegenteiligen
Empfindungen hervorruft, als sie das allgemeine Leben diesen
Leuten schafft. Freilich muss man dazu entweder die Einwilligung
der betreffenden Personen haben, weil man ja ihrem Körper während

des Schlafes eine bestimmte Lage geben muss oder weil man
an ihren Gliedmassen bestimmte Manipulationen vor dem Einschlafen

vorzunehmen hat. Ein anderer Weg zur Erzeugung künstlicher
Träume wäre wohl auch noch der, die für eine Heilbehandlung dieser

Art vorgesehenen Personen tief einzuschläfern, so dass sie während

des Schlafes die an ihnen vorzunehmenden Lageveränderun-


	[s.n.]

