
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 17

Artikel: Wie stellen wir uns zum Kirchenkampf in Deutschland?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZÜRICH, 1. September 1937. Nr. 17 - 20. Jahrgang.

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. und 15. jeden Monats

Redaktion \
und Literaturstelle: 1

Transitfach 541 Bern |

Die Religion ist in erster Linie und hauptsächlich in der
Furcht begründet. Bertrand Russell.

11

iiiiiiiiiiiiiiiiii

Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
(Mitglieder Fr. 5.—)

Sämtliche Adressänderungen und
Bestellungen sind zu richten an die
Geschäftsstelle d. F. V. S., Postfach 15.853

Zürich-Hauptbahnhof.

IHHALT : Wie stellen wir uns zum Kirchenkampf in Deutschland? — Moses oder Darwin? (Forts.) — Miserere. — Vermischtes.

_ Pressefonds. — Ortsgruppen. — Feuilleton: Descartes. — Gute, billige, populär-wissenschaftliche Literatur.

Wie stellen wir uns zum nenhampi in Deutschiani

Die Frage: Wie stellt denn Ihr Euch eigentlich zum Kir-
ehenkampf im Reich draussen? wird gerade uns Atheisten
und Heiden gerne und häufig vorgelegt; aus dem Unterton
der Frage muss herausgehört werden: «Ihr seid doch alle
Demokraten und grundsätzliche Gegner des Fascismus. Was

sagt Ihr dazu, dass nun gerade die Fascisten weltanschaulich
Eure Geschäfte besorgen?» Die Antwort ist nicht immer leicht,
in zwei bis drei Sätzen lässt sich die Angelegenheit nicht
abtun; wir müssen den Frager schon bitten, uns Zeit zur
Beantwortung einzuräumen. Die Frage ist nicht nur von brennender

Aktualität, sie ist auch als sachliche Problemstellung
äusserst interessant. Es würde mich herzlich freuen, wenn die
folgenden Darlegungen meinen Gesinnungsfreunden persönlich

und dann auch zuhanden der häufigen Frager dienlich
sein könnten. Zunächst muss ganz klar eingesehen werden,
dass uns unsere Arbeit durch die Bekämpfung des Christentums

in Deutschland nicht erleichtert, sondern erschwert wird.
Die Schweiz ist in ihrem Volk und in ihrer Verfassung durchaus

nicht kirchlich; aber die energische schweizerische
Ablehnung des Fascismus hat zur natürlichen Folge, dass den
Gegnern und Opfern dieses perhorreszierten Fascismus aus
dieser Opposition heraus Mitleiden, Sympathie und vielleicht
auch sachlich schon etwas regeres Interesse erwachsen. Aus
diesem reinen PassiVum des Verfolgtwerdens durch den
Fascismus kann bei unserem an sich unkirchlichen Bürgertum, für
den Augenblick wenigstens, ein Aktivum der Wertschätzung
entstehen. Die Arbeiterschaft bleibt trotz schärfster Opposition zum
Fascismus bei ihrer indifferent-neutralen bis ablehnenden
Haltung gegenüber dem Christentum. (Der Basler Versuch
des neuen, der Kirche innerlich stark hörigen Ehrendoktors
der Basler Universität, Metallarbeitersekretär Chr. Bollinger',
durch Vorträge Barths über den Kirchenkampf in Deutschland

der kirchlichen Sache bei den Arbeitern etwas Auftrieb
zu verschaffen, darf als gescheitert angesehen werden. Auf
die bestimmte Frage: «Warum wehrt sich die Kirche erst jetzt
gegen diese Gewalt, da es ihr selbst an den Kragen geht?
Warum hat sie vorher alle Unmenschlichkeiten gegen die
Linksparteien ruhig geschehen lassen?» musste Barth offen
ein Versagen der Kirche zugeben. Das macht seiner Aufrichtigkeit

alle Ehre, schafft aber die äusserst bedenkliche
Tatsache nicht aus der Welt.)

Zwei Fragen sind klar zu trennen:

1. Welches ist das Ziel des Kirchenkampfes?
2. Welches ist die Methode, die Art, mit der gekämpft wird?

Unsere Einstellung muss zu jeder dieser beiden Fragen

besonders geprüft werden. Daraus ergibt -sich zwanglos eine
Zweiteilung unserer Arbeit.

1. Wie stellen wir uns zum Ziel des Kirchenkampfes?

Ja, welches ist denn nun dieses Ziel? Wir wären glücklich,
hier mit präzisen Angaben aufwarten zu können. Es ist wohl
möglich, dass diese präzisen Angaben vorläufig nicht einmal
der deutschen Regierung zur Verfügung stehen. Aber einige
wenn auch nur summarische, so doch schon richtunggebende
Andeutungen sind uns gestattet. Im autoritären Staat hängt
auch in der Kirchenfrage vieles, wenn nicht alles, vom Willen

des Führers ab. Also: Was will Hitler? Hitler hat
religionspolitisch offenbar eine Wandlung durchgemacht. In
«Mein Kampf» lehnt er es entschieden ab, sich die Finger
am heissen religiösen Problem zu verbrennen. Er will dort
nur politischer, aber unter gar keinen Umständen auch
religiöser Reformator sein. Er ist später vielleicht durch die
Ereignisse, vielleicht durch seine Freunde an das Problem heran,

in das Problem hinein gestossen worden, er musste sich,
vielleicht gegen seinen Willen, hier engagieren und schliesslich

auch entscheiden. Und wie hat er sich entschieden? Stellen

wir ab auf einige der letzten Willenskundgebungen des

Regimes: An wesentlichen Bildern, Vorstellungen und Worten

der Religion wird festgehalten, aber sie wird mit neuem,
arteigenem und germanischem Geist und Leben erfüllt werden.

Auf der Gautagung des national-sozialistischen Lehrer-
buudes in Düsseldorf wird vom Leiter des Hauptschulamtes
verkündet: «Wer in der NSDAP Gott und ein göttliches Walten

nicht anerkennt, wird aus der Partei ausgestossen.» Hitler

selbst soll Kardinal Faulhaber gegenüber die Worte
ausgesprochen haben: «Eine romfreie nationale Kirche ist mein
Ziel, und ich werde es erreichen.» Einem Interviewer gegenüber

soll der Führer vor einiger Zeit erklärt haben: «Meine
Freunde, die von der Sache etwas verstehen, haben mir
versichert, dass in 150 oder 200 Jahren kein Mensch mehr etwas
vom Christentum etwas wissen werde.» (Nat.-Zeitung Nr. 313)
Wir stellen fest: Aus der Indifferenz und Fernhaltung hat
sich Hitler durchgearbeitet zu der Auffassung: Ablehnung des
nicht artgemässen und ohnehin schon überlebten Christentums,

Schaffung einer neuen, artgemässen Religion! Mit
Einzelheiten dieser neuen Religion hält das Regime klugerweise
noch zurück. Dabei übersehen wir nicht, dass im Reiche
draussen auch starke Strömungen und Kräfte am Werk sind,
die einer von allem Göttlichen und Magischen befreiten, einer
rein götterfreien und rein diesseitigen Anschauung zum
Durchbruch verhelfen wollen. Ob sie im allgemeinen weit-



1U BEI FREI DENKER Nr. 17

anschaulichen Umbruch der Zeit durchdringen werden, ist
schwer zu sagen.

Und nun, wie stellen wir uns zu diesem Ziele ein? In der
•Auffassung, dass das Christentum sich überlebt, sich
verbraucht habe und deshalb preiszugeben sei, gehen wir mit
der deutschen Auffassung einig. Unsere Gegnerschaft gegen
diese Religionsform ist hier in diesem Blatt schon so oft
dargelegt und begründet worden, dass auf weitere Worte
verzichtet werden kann. In der Frage: Was nun? trennen sich
allerdings unsere Wege. Da müssen wir energisch eintreten
gerade für jene nicht offiziellen Kräfte, die eine von allem
Göttei glauben uud von allem magischen Denken befreite
Geisteshaltung erkämpfen wollen. Wir halten dafür, dass der
grössere Teil der Kulturmenschheit zu diesem Schritt nicht
nur schon lange reif genug ist, sondern dass sie diesen Schritt,
diese Entwicklung aus dem magischen in das vernünftige
Denken, in das an die Realität gebundene Denken innerlich
bereits vollzogen hat; wir würden im Bewusstmachen und im
tapferen Bekennen dieses Schrittes einen gewaltigen kulturellen

und moralischen Fortschritt, einen Fortschritt zur Klarheit

uud Wahrheit sehen. Die noch vorhandenen Ueberreste
des magischen Denkens, die jetzt mühsam und krampfhaft
am Leben erhaltenen Religionsformen, können wir nur noch
geistesgeschichtlich und entvvickiungsgeschichtlich, aber nicht
mehr im religiösen Sinne ernst nehmen.

Gegenüber dem offiziellen deutschen Bestreben, eine rom-
freie Nationalkirche zu schaffen, haben wir schwere Bedenken.

Wir trauen gewiss den Vertrauensmännern der Regierung

die Einsicht zu, dass eine neue Religion, ein neuer
Mythus nicht künstlich geschaffen werden kann, da alle
Religionen und Mythen ihre Wurzeln tief unten im urmenschlicii-
praelogischen Denken haben. Wir wissen auch, dass die
deutsche Regierung eben durch die überlagerten Schichten
des Christentums hindurch -zu diesen Wurzeln, aber eben zu
ihren eigenen, artgemässen Wurzeln des Religiösen vorstossen
und auf diesen uralten, germanischen Grundschichten ihren
Glauben aufbauen will. Wir wollen es einmal ruhig abwarten,
was da an germanisch-wurzelechtem Glaubensgut herausgegraben

und ans Tageslicht geschafft wird; wir befürchten, auch
diese germanischen, wenn auch noch so artgemässen Glau-
bensgüter vertragen die Konfrontation mit dem hellen Tageslicht

unserer Denkens- und Bewusstseinsforinen ebensowenig
wie die christlichen Glaubensgüter. Wir können verstehen,
dass die deutsche Regierung jetzt allen Wert legt auf die
Herausstellung des Gegensatzes zwischen christlich-jüdischer
Religion dort und germanisch-artgemässer Religion hier; diese

Gegensätzlichkeit darf aber nicht blind machen gegenüber der

Feuilleton.
Descartes.

Vor dreihundert Jahren, also 1637, erschien in dem holländischen

Städtchen Leyden eine Schrift mit dem Titel «Discours de

la methode pour bien conduire sa raison et chercher la verite dans
les sciences»*). Ihr Verfasser war Rene Descartes. Das Werk fiel
nicht nur durch seinen Inhalt oder den verheissungsvollen Titel
auf, sondern schon äusserlich war es gegen alle Tradition. Während
alle gelehrten Bücher in lateinischer Sprache geschrieben waren,
gefiel es Rene Descartes, seine «Abhandlung über die Methode des

richtigen Venumftgebrauchs und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung»

in französischer Sprache zu veröffentlichen. Erst später,
im Jahre 1644, erschien eine lateinische Uebersetzung.

Wer ist Rene Descartes? Er ist der Sohn eines französischen
Edelmannes, der am 31. März 1596 in La Haye das Licht der Welt
erblickte. Im Alter von acht Jahren wurde der Knabe dem
Jesuitenkollegium La Fleche zur Erziehung übergeben, wo er bis zum Jahre
1612 verblieb. Schon in der Schulzeit glänzte der körperlich schwächliche

Jüngling durch seine geistigen Gaben und Leistungen. Aus
dieser Zeit resultiert aber auch seine Abneigung gegen die
scholastische Philosophie. Gleichwohl hinterliess die Jesuiten-Erziehung,

*) Rene Descartes: Abhandlung über die Methode des richtigen
Vernunftsgebrauchs und der wissenschaftlichen Wahrheitsforschung.
Uebersetzt von Dr. Ludwig Fischer. Verlag von Philipp Reclam,
Leipzig.

geistesgeschichtlichen Entwicklung, gegenüber der indiskutablen
Tatsache des noch viel grösseren Gegensatzes: Alle

Religionsformen, christliche und germanische, dort —
realitätsgebundenes, klares, vernünftiges, götterfreies Denken und
Empfinden hier! Ganz schlimm und recht eigentlich töricht
sind die gewiss auch vorhandenen Tendenzen, die neu geplante
Religionsform an zeitlich rasch vergängliche Repräsentationsformen

zu binden, an einzelne Menschen oder Staatsformen.
Es ist Kinderei und Torheit, sie zu binden an Hitler als Person,

auch nur sie zu binden an die Form des gegenwärtigen
Regimes; Personen und Staatsformen sind dem Strom© der
ewigen Entwicklung und Veränderung eingebettet, sie ändern,
vergehen und verwehen — und mit ihnen dann auch die neue,
an sie gebundene Religion. Eine etwas dauerhaftere Bindung
wäre die Bindung an das deutsche Volk; aber auch die höchst
gespannten nationalistischen Gefühle sollten nicht blind
machen gegen die geschichtliche Grundwahrheit, dass Völker,
wenn auch in weiter geschwungenen Rhythmen als Einzelpersonen

und Staatsformen, entstehen und vergehen. Unvergänglich
ist nur das All selbst, die Realität selbst. Wer auf sie

baut, baut für die Ewigkeit und kann von da aus heiter und
beruhigt auf die Ablaufskette der vielen konfessionnell und
artgemäss gebundenen Religionsformen herabsehen.

2. Wie stellen wir uns zur Methode des Kirchenkampfes?
Die Methode des Kirchenkampfes lässt sich durch folgende

Maximen charakterisieren: Der Kampf wird indirekt geführt;
die Regierung lässt sich auf die Diskussion der Glaubensfrageu
gar nicht ein; sie will Gesetzesübertreter, sie will Verbrecher,
aber keine Märtyrer. Sie erlässt Gesetze, die von der Kirche
kaum getragen werden können; die unausbleiblichen Verstösse
werden als Gesetzesübertretungen, aber nicht als Glaubensdelikte

bestraft. Druck, Zwang, Diffamierung werden ajs
Kampfmittel nicht verschmäht.

Diese ganze Methode widerstrebt uns von Grund aus. Zu
dieser Ablehnung bestimmt uns durchaus nicht etwa ein
Gefühl des Erbarmens mit den bedrängten Kirchen; die bekommen

nun ganz einfach das wieder zurückbezahlt, was sie sich
früher an Druck und Gewalt gegenüber ihren Gegnern haben
zu Schulden kommen lassen und was sie sich auch heute noch
würden zu Schulden kommen lassen, wenn sie noch die Kraft
zur Verfolgung ihrer Gegner hätten. Auch was sie an
Diffamierung zu kosten bekommen, ist nur Heimzahlung; Diffamierung

des Gegners war stets und immer eine der üblichsten
Waffen der Kirche und wird heute, da andere Waffen ihren
Händen entrissen sind, noch gerne angewendet: Der Kirchengegner

ist heute noch der sittlich Unzuverlässige, der Haltlose
und Schwache, der sich den hohen Geboten der Kirche durch

wie wir sehen werden, einen nachhaltigen Eindruck auf Descartes.
Enttäuscht über Wissenschaft und Philosophie verlässt er das
Kollegium. Er hatte genug von der dort gelehrten Bücherweisheit!

Die soziale Lage ersparte es Descartes, um einer Lehrstelle
wegen in den ausgetretenen Pfaden der scholastischen Philosophie
zu wandeln. Er ging eigene Wege. Vorerst wandte er sich ab von
aller Gelehrsamkeit; er ging nach Paris, wo er sich in den Strom
der Vergnügungen wirft, ohne sich jedoch ins Uferlose treiben zu
lassen. Er verlässt Paris; zwei Jahre später, um als Freiwilliger
in den katholischen Heeren am dreissigjährigen Krieg teilzunehmen.
1617 finden wir ihn in holländischen Kriegsdiensten; 1619 marschiert
der junge Philosoph mit den bayrischen Truppen, unter Tilly.
Obwohl es ihm am persönlichen Mut nicht fehlte, taugte seine schwächliche

Konstitution nicht zum Krieger. Nachdem er 1620 vor Prag
gegen den Winterkönig gekämpft hatte, verliess er das Kriegerhandwerk,

um das weitere Europa auf mehrjährigen Reisen kennen zu

lernen. 1624 unternahm er, zur Einlösung eines Versprechens, eine
Wallfahrt nach Loretto. Er hatte der Jungfrau Maria vor Jahren
dieses Gelübde abgelegt, wenn sie ihn von seinen philosophischen
Zweifeln befreie!

Trotzdem Rene Descartes auch während seinen Kriegs- und
Wanderjahren stets ein Denker blieb, so beginnt seine positive
Arbeit erst mit dem Jahre 1629. Holland, wo er sich niederliess,
war damals das einzige Land, das die Glaubens- und Gewissensfreiheit

gewährte und ihm somit eine ungestörte Arbeit ermöglichte.

Nach einem Aufenthalt von 20 Jahren verliess er 1649
Holland und folgte dem Rufe der Königin Christine von Schweden



Nr. 17 DER FREI DENKER 115

seinen Kirchenaustritt entzieht! Nein, Bedauern mit den
Kirchen ist es gar nicht, was uns zur Ablehnung der deutschen
Kampfesmethoden bestimmt, wohl aber bestimmen uns
folgende Erwägungen:

Mit allen diesen äussern Gewaltmethode;i wird auch nur
das äussere Gehaben und Verhalten des Menschen erreicht
und beeinflusst, niemals aber das Zentrum und der Kern,
niemals die Stelle, wo weltanschaulich «die Weichen gestellt
und die Geleise umgelegt werden». Rein äusserlich wird sich
der Mensch einpassen, er wird sich ducken und fügen. Aber
er wartet nur auf die Gelegenheit, diese äusserliche Schutzhülle

wieder abwerfen zu können. Wir befürchten, dass alle
diese Gewaltmethoden nach einem eventuellen Zusammenbruch

des Regimes dem sterbenden Christentum vorübergehend

nur wieder neuen Auftrieb verschaffen.

Aber auch abgesehen von dieser mehr taktisch-opportunistischen

sind es auch unsere grundsätzlichen Erwägungen, die
uns auf andere Kampfmethoden verpflichten. Wenn wir jene
Gewalt- und Diffamierungsmethoden als unmoralisch bei der
Kirche ablehnten, so müssen wir sie nun auch als unmoralisch
beim Staat ablehnen, ob sie wirkungsvoll sind oder nicht. Uns
geht es um eine Wahrheitsfrage, um eine Ueberzeugung und
einen Glauben, aber nicht um eine Machtfrage. In Deutschland

aber geht es um Machtfragen, der Wiahrheitsfrage weicht
man behutsam und sorgfältig aus. Warum auch? Weiss man
in Deutschland nicht, dass gerade die Wahrheitsfrage tatsächlich

der schwächste Punkt des Christentums ist, der Punkt,
in dem es bei zielbewusstem und sachkundigem Angriff
zusammenbricht, zusammenbrechen muss? Je weiter man in die
Theologie der besten Theologen unserer Zeit eindringt, desto

unsicherer, desto zweifelhafter und dunkler wird alles. Das

Christentum ist gerade in seinen besten Vertretern in der
Wahrheitsfrage ganz und gar unsicher. Das Christentum
heuchelt und exhibiert nach aussen eine Wahrheitsüberzeugung,
die ihm innerlich vollständig abgeht. Da tut man dem
Christentum geradezu einen Gefallen, wenn man der Wahrheitsfrage

ausweicht, da auch es dieser Frage gerne aus dem Wege
geht und heute eher seine Haupttrümpfe als Garantin der
sittlichen und sozialen Ordnung ausspielt. Aber auch da

liesse sich mit Leichtigkeit nachweisen, dass diese sittlichen
und sozialen Werte ganz unabhängig vom Christentum und
lange vor dem Christentum entstanden sind, dass sie durch
das Christentum kaum vermehrt und garantiert worden sind.
Eine Garantie dieser sicher unentbehrlichen Werte liegt
keineswegs in einer Metaphysik, die aller Erkenntnis und
Vernunft Hohn spricht, sie liegt begründet in der Realität selbst,
im Zusammenleben der Menschen und in den durch das Zu-

nach Stockholm. Das Klima war aber seiner Gesundheit nicht
zuträglich. Wenige Monate nach seiner Ankunft in Stockholm starb
Descartes am 11. Februar 1650 an den Folgen einer Lungenentzündung.

«Einmal im Leben muss jeder, der ernstlich nach Wahrheit
strebt, sich die Frage vorlegen: Was ist Wahrheit?» Die Frage nach
der Wahrheit hat Descartes sein ganzes Leben lang beschäftigt; ihr
näherzukommen war die Aufgabe, die er sich stellte, der er auch
seine Werke widmete. Von allen Disziplinen war einzig die
Mathematik, die Descartes zusagte. Ihm verdankt die Mathematik eine
der grossartigsten Errungenschaften: die Begründung der analytischen

Geometrie.
Geometrie und Arithmetik sind nach dem Dafürhalten Descartes'

jene Wissenschaften, deren Einfachheit und Klarheit jeden Denkenden

überzeugen und die alle Zweifel zerstreuen. In seiner
«Abhandlung über die Methode» unternimmt er nun den Versuch, die
mathematischen Methoden auch auf die übrigen Wissenschaften zu
übertragen. Von den vier von ihm aufgestellten Grundregeln der
wissenschaftlichen Forschung wollen wir die erste wörtlich wiedergeben.

Sie lautet: «Niemals etwas als wahr anzunehmen, wenn ich
nicht ganz sicher und klar erkenne, dass es wahr ist, d. h. mich
aufs sorgfältigste vor Uebertreibung und Vorurteil zu hüten und als
Schlussresultat ausschliesslich das anzuerkennen, was sich meinem
Verstände so klar und deutlich darstellt, dass ich schlechterdings
nicht daran zu zweifeln vermag.» Hat sich die Wissenschaft, im
speziellen Philosophie und Theologie, dieses Gebot zum Forschungsprinzip

gemacht?

sammenleben entstandenen sozialen Einstellungen und
Notwendigkeiten. Dieser Weg der anständigen( Wahrheitsdiskussion,

des anständigen Ueberzeugens ist gewiss mühsamer und
langsamer, aber er führt zu sichereren Resultaten. Er würde
auch, worauf wir als Demokraten und Schweizer einen grossen

Wert legen, immer noch die Möglichkeit offen lassen,
allen denen, die auf Grund ihrer geistig-strukturellen Veranlagung

sich nicht überzeugen lassen können, die aus innerer
Notwendigkeit heraus glauben müssen, ruhig ihr Glaubensleben

weiter zu führen in allen den Ausprägungen und Glau-
bensformen, die mit dem Wohl des Staates verträglich sind.
Damit wäre auch der Sinn unserer Bundesverfassung gewahrt
und erfüllt. Eine rein diesseitige und göiterfreie Weltanschauung

kann heute noch nicht Anspruch auf Alleingeltung- erheben

und dürfte in einem demokratischen Staat auf keinen Fall
mit Gewaltmethoden durchsetzen. Ihr Anspruch auf eine
dominierende Stellung in Staat und Gesellschaft aber ist durchaus
legal und innerlich berechtigt. Das also wären unsere Einstellungen

zu Ziel und Methode des deutschen Kirchenkampfes.
Anschliessend seien mir noch drei Bemerkungen gestattet:

1. Angesichts des namenlosen Jammers, der in europäischen
und aussereuropäischen Ländern über die Kirche hereingebrochen

ist, angesichts aller der Angriffe, Bedrückungen u.
Verfolgungen, die in einigen Ländern bis zur Vernichtung der
Kirchen führeii — angesichts aller dieser Erscheinungen muss
doch nicht bei uns, wohl aber bei den Gläubigen die bange,
sehr bange Frage dringlich werden: «Warum hilft Gott nicht?
Wo ist er? Warum lässt er das alles geschehen?» Es ist zwar
mehr als rührend, es ist erschütternd, den Gläubigen
zuzuhören, wie sie sich das Ausbleiben der göttlichen Intervention
erklären und auslegen, wie sie, eigentlich viel lieber und besser

als ihr lieber Gott selbst, für dessen Saumseligkeit und
«Nicht-Intervention» tausend Entschuldigungen wissen und sich
dafür in persönlichem Schuldbewusstsein und Züchtigungsbedürfnis

krümmen und winden. Gottes Ratschlüsse sind
unerforschlich, sagt man uns. Und doch weiss jeder der gefragten
Gläubigen genau, warum Gott, warum der gewaltige Gott der
Apokalypse, der in seinem Zorn ganze Generationen der
verfluchten Menschheit zerschlägt, zerstampft und wie Ungeziefer
vernichtet, warum dieser Gott jetzt nicht eingreift. Der Gläubige

weiss ganz genau, auf Grund welcher Berechnungen er
jetzt den Zusammenbruch seiner Kirchen zulässt. Wir wissen's
auch und bedürfen zur Rechtfertigung unserer Auffassung
nicht einmal des billigen Spottes, mit dem seinerzeit auf dem
Karmelgebirge der Prophet den saumseligen Baal verspottet
hat: «Schläft euer Gott? Oder ist er über Feld gegangen?»

2. Man hat mir oft entgegengehalten: «Was wollen Sie? Die

Wie weit es Descartes gelungen ist, seine mathematische
Methode auf die Wissenschaften zu übertragen, kann hier nicht untersucht

werden. Tatsache ist, dass Descartes, trotzdem seine
wissenschaftlichen Ansichten teilweise überholt und veraltet sind, die
Vernunft zum obersten Prinzip aller Wissenschaft und Forschung machte,
womit die Philosophie in ein neues Stadium tritt. Descartes ist der
Vater der modernen Philosophie.

Was Descartes Lehren für die damalige Zeit bedeuteten, lässt
sich erst richtig ermessen, wenn wir bedenken, dass alle Philosophie
und Wissenschaft theologische Färbung hatte. An Gott wagten sie
nicht zu rütteln, hier hatte aller Zweifel zu verstummen. Gott war
das einzig Positive, der ruhende Punkt ih der Erscheinungen Flucht.
Alle Forschung führte von Gott und zu Gott. Unter solchen
Umständen gewinnen die Lehren Descartes eine revolutionierende
Bedeutung, selbst dann, wenn seine Werke auch viel Dogmatisches
und Muffiges enthalten. So kann es nicht verwundern, wenn er sich
nicht nur viele Freunde, sondern noch weit mehr Feinde schaffte.
Zu jener Zeit herrschte die Inquisition und die Verurteilung des

greisen Galilei (1633) machte auf Descartes den tiefsten Eindruck.
Waren seine Ansichten nicht weitgehend übereinstimmend mit denen
Galileis? Die ganze Arbeit Descartes stand durch dieses eindrucksvolle

Ereignis auf dem Spiel, denn er trug sich mit dem Gedanken,
die Manuskripte zu verbrennen.

Es ist deshalb verständlich, wenn Descartes alle gebotene
Vorsicht beobachtete, und es ist ungerecht, wenn man, im Zeitalter der
kollektiven Feigheit, dem Philosophen Feigheit vorwirft. Durch eine
Unvorsichtigkeit hatte er nur dem Katholizismus gedient, was offen-



116 DER FREIDENKER Nr. 17

Kirche wenigstens wehrt sich. Die Wissenschaft aber ist in
Deutschland glatt und widerstandslos umgefallen.» Das stimmt
sachlich nicht; ein grosser Teil der Kirche in Deutschland ist
auch umgefallen, die widerstrebende, bekennende Kirche ist
sehr wahrscheinlich der kleinere Teil. Die Wissenschaft als
solche kann nicht umfallen; sie ist ein theoretisch-abstrakter
Begriff, nicht ein real-soziales Gebilde wie die Kirche. Einzelne
Vertreter der Wissenschaft können fallen und sind auch
gefallen; wir bedauern das. Nicht zur Entschuldigung, wohl aber
zur Erklärung muss gesagt werden, dass akademische Würde
und wissenschaftlich-philosophische Ueberzeugung und
Geisteshaltung heute noch zwei stark getrennte Begriffe darstellen;

dass diese zwei Begriffe so weit getrennt.. sind, dass es an
unseren Universitäten so selten zu^eiffer gesaifitwissenschaft-
ilcheri Geistes- und Denkhaltung kommt, aus der heraus dann
auch gegen ein Regime angekämpft werden könnte, daran ist
an den Universitäten des Abendlandes im wesentlichen schuldig

gerade die Theologie, die heute der Wissenschaft Mängel
an Standhaftigkeit vorwirft. Genauer kann das hier nicht
ausgeführt werden. Uebrigens darf nicht übersehen werden, dass

auch Hunderte von Professoren nicht nur dem Ariergesetz
zum Opfer gefallen sind, sondern dass sie von Amt und Stelle
gejagt wurden, weil sie und ihre Lehre für das Regime nicht
tragbar waren, d. h. weil sie sich nicht unterwerfen wollten.

3. Da sehen wir überall bedeutungsvoll erhobene
Drohfinger. «Wehe dem Staat, der die Kirche angreift! Qui mange
du pape en meurt. Studiert die Geschichte — vestigia terrent!»
Ja, wir studieren die Geschichte, und sie sagt uns: «Religionen
im Aufstieg können kaum unterdrückt werden, Widerstand
stärkt sie. Aber Religionen im Abstieg — und alle Religion^
formen sind dem grossen Gesetz des Werdens und Vergehens
unterworfen — werden durch Bedrückungen weiter geschwächt
und können erledigt werden.» Jakob Burckhardt spricht in
seinen «Wetgeschichtlichen Betrachtungen» die Ueberzeugung
aus, dass heute der Staat mit Konsequenz und Klugheit die
Konfessionen in die Knie zwingen kann. Und dass das
Christentum müde, todmüde ist, trotz Oxford und andern Bewegungen,

das lehrt uns die Gegenwartsgeschichte, das zeigt uns mit
erschreckender Deutlichkeit der Alltag. Ein Beispiel: Nach
2000 Jahren christlicher Kirchenherrschaft, nach 2000 Jahren
des Glaubens an den Gott, der Himmel und Erde geschaffen,
an den Gott, dessen Gebote absolut und inappellabel sind,
nach 2000 Jahren des absoluten Anspruchs, dass nur durch
die Gebote dieses Gottes und dieser Kirche Menschheit und
Welt gerettet werden können — da schreibt der offizielle
ökumenische Pressedienst zur bevorstehenden Weltkirchenkonferenz

in Oxford: «Nach den Tagungen sollten die Kirchen

bar nicht in seiner Absicht lag. Dem ehemaligen Jesuitenzögling
musste die Gefährlichkeit seiner Lehren nicht fremd sein und vor
allem hatte er die Gewissheit, dass ihn weder sein «bezeugter»
'«och sein «bewiesener» Gott vor der Rache der Inquisitoren retten
*ürde.

Damit kommen wir auf den bereits erwähnten nachhaltigen
Einfluss der Jesuiten-Erziehung zu sprechen. Während der nagende
Zweifel ihn zur Suche nach der Wahrheit treibt, ist es der gleiche
Zweifel, der ihn zu Gott führt. Er, der die mathematische
Forschungsmethode auf die Wissenschaften übertragen möchte, verstrickt
sich in einer Metaphysik, die alles nur nicht mathematisch ist.
Descartes empfindet den Zweifel als ein Zeichen der menschlichen
Unvollkommenheit. Aus dieser Unvollkommenheit, so schliesst er, mit
der heute den Gläubigen noch geläufigen Känguruh-Logik, auf ein
vollkommenes Wesen — auf Gott. Hier bricht die jesuitische
Erziehung durch. Da er als unvollkommenes Wesen die Idee eines
vollkommenen Wesens in sich trage, so argumentiert er, so müsse
dieses vollkommene Wesen auch existieren. «Diese Idee konnte
unmöglich aus nichts entstehen. Aber ebensowenig wie aus Nichts
etwas entsteht, kann das Vollkommene aus dem Unvollkommneren
hervorgehen; ich konnte sie also auch nicht aus mir selbst haben.
Mithin blieb nur übrig, dass sie durch ein vollkommneres Wesen nur
mitgeteilt wurde, und zwar durch ein Wesen, das alle jene
Vollkommenheiten besitzt, deren Idee ich in mir finde, d. h. um es mit einem
Worte zu sagen, durch G o 1 1.»

Descartes, der immer wieder lehrte: «Wahr ist alles, was ich
ganz klar und deutlich einsehe», behauptet kühn, dass «unsere
Ideen oder Begriffe, so weit sie klar und deutlich sind, eine Art

gemeinsam darum bemüht sein, die Mitarbeit der befähigsten
Köpfe zu sichern, um im Verlauf der nächsten 10, 15 oder 20
Jahre grössere Klarheit zu gewinnen darüber, wie die
Christenheit am besten zur Lösung der Zeitfragen beitragen
könnte.» Das ist nicht nur Müdigkeit, das ist bereits Verwesung!

Wie sagte doch Hiller? «Meine Freunde, die von der
Sache etwas verstehen, haben mir versichert, dass in 150 oder
200 Jahren kein Mensch mehr vom Christentum etwas wissen
werde.» Ob er nicht in diesem Punkte mehr recht hat als den
Kirchen lieb sein kann? T.

Moses oder Darwin?
ERINNERUNGEN AN EINE GROSSE ZEIT. ^

Nach einem Vortrag von E. Akert, Bern.

(Fortsetzung.)

In seinem «Buch für freie Geister», «Menschliches,
Allzumenschliches» sagt Nietzsche: «Wenn wir Sonntag morgens
die Glocken brummen hören, da fragen wir uns, ist es nur
möglich! Dies gilt einem vor 2000 Jahren gekreuzigten
Juden, welcher sagte, er sei Gottes Sohn! Der Beweis für eine
solche Behauptung fehlt. Sicherlich ist in unserer Zeit die
christliche Religion ein aus ferner Vorzeit hereinragendes
Altertum, und dass man diese Behauptung glaubt, während man
sonst so streng in der Prüfung von Ansprüchen ist, ist
vielleicht das älteste Stück dieses Erbes.»

«Ein Gott, der mit einem sterblichen Weibe Kinder zeugt,
ein -Weiser, der auffordert, nicht mehr zu arbeiten, nicht mehr
Gericht zu halten, aber auf die Zeichen des drohenden
Weltuntergangs zu achten, eine Gerechtigkeit, die den Unschuldigen

als stellvertretendes Opfer annimmt; jemand, der seine

Jünger sein Blut trinken heisst, Gebete um: Wundereingriffe,
Sünden an einem Gott verübt, durch einen Gott gebüsst, Furcht
vor einem Jenseits, zu welchem der Tod die Pforte ist, die
Gestalt des Kreuzes als Symbol inmitten einer Zeit, welche
die Bestimmung und die Schmach des Kreuzes nicht mehr
kennt, — wie schauerlich weht uns dies alles, wie aus dem
Grabe alter Vergangenheit an. Sollte man glauben, dass so

etwas noch geglaubt wird?»
«Wahrheit will keine Götter neben sich. Der Glaube an

die Wahrheit beginnt mit dem Zweifel an allen bis dahin
geglaubten Wahrheiten.»

«Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt hat
und wogegen er seine Jünger kämpfen lehrte.»

wirklicher Wesen sind, die von Gott ausgehen und die daher, so

weit sie dies sind, unbedingt wahr sein müssen». Für
Descartes war die Existenz Gottes ebenso gewiss wie irgend ein
geometrischer Beweis. W. Schiess.

Gute, billige, populär-wissenschaftliche Literatur.
Wir machen die Leser des «Freidenker» darauf aufmerksam,

dass wir noch Uber eine grössere Anzahl gebundener
Urania-Bändchen verfügen, die wir zu billigem Preise abgeben,
nämlich das Bändchen zu 50 Rappen (plus Porto)

Es betrifft nachgenannte 11 Bändchen:
1. Erkes E. : Wie Gott erschaffen wurde.
2. Hartwig Th., Prof.: Soziologie und Sozialismus.
3. Kanitz: Das proletarische Kind.
4. Lowitsch: Energiewirtschaft.
5. Reichwein: Blitzlicht.
6. Schaxel Julius: Das Leben auf der Erde.
7. » ¦» : Das Weltbild.
8. » » : Vergesellschaftung in der Natur.
9. Schmidt Heinrich: Der Kampf ums Dasein.

10. » • » : Mensch und Affe.
11. » » : GottesVorstellung.

Alle 11 Bändchen zusammen liefern wir zu dem weiter
herabgesetzten Preise von Fr. 5. — (plus Porto).

Geliefert wird gegen Nachnahme oder Vorauszahlung auf
Postcheckkonto VIII/26074. Bestellungen an: Geschäftsstelle der F. V. S.,

Bahnpostfach 15,853, Zürich 1. Der Hauptvorstand.


	Wie stellen wir uns zum Kirchenkampf in Deutschland?

