
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 15-16

Artikel: Moses oder Darwin? : Erinnerungen an eine grosse Zeit [Teil 4]

Autor: Akert, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 15/16 DER FRE I DENKER 109

bekehrte ihn auf raschem Wege zu einem gewissen Minimalismus

des religiösen Verhaltens, der ihr als Bürgschaft für
sein Seelenheil genügte. Da Horväth religionskritische
Gedankengänge nicht kannte, sondern Hur lau gewesen war,
erschien ihm nun der Glaube, an dem die geliebte Frau so

sehr hing, als ebenfalls sympathisch und durchaus annehmbar.

Hatte er bisher in einem betenden alten Mütterchen im
Kopftuch nur ein warmes Motiv gesehen, so bekam er nun
den Wunsch, so naiv fromm sein zu können wie die trachten-
bunten ländlichen Prozessionsgänger, die er auf einer volks-
kundlichen Studienreise auf die Leinwand gebracht hatte.

Im zehnten Jahre der Ehe erkrankte Horväths Frau und
starb nach fünfjährigem Siechtum. In dieser Zeit musste Max
Horväth erfahren, wie wenig Sicherheit, Ruhe und Trost seiner

Frau der Glaube in harten Leiden bot, und wie wenig
ihr immer fanatischer betätigter Katholizismus die Verhärtung
ihres Herzens hinderte. Doch suchte Horväth die Erklärung
hierfür in Mängeln der menschlichen Natur, die auch
Göttliches nicht rein auszuprägen vermöge, und blieb seinerseits
ausübender Katholik.

Daran hat sich seit dem Tode der Gattin bis heute nichts
geändert. Zwar sucht und findet der Witwer nun neuerlich
flüchtige und wechselnde Beziehungen zu Mädchen und
Frauen. Aber er hofft, nicht unvermutet zu sterben, sondern
sich zuvor noch «reinwaschen» zu können; andernfalls hält
er sich für Manns genug, dereinst vor Gott für das einzustehen,

was in der katholischen Moral als die Sünde schlechthin
gilt, nämlich geschlechtliche Betätigung in jeder andern als
der kirchlich approbierten Form.

Der alternde Meister bekennt, er wünsche seit langem
innig, so recht von Herzen gläubig zu sein (Matth. 9, 24), doch
sei ihm dies bis heute nicht geglückt. Eine wissenschaftliche
Prüfung der Fragen der Theologie und Religionsphilosophie
liegt ihm fern, vor allein aus Mangel an Zeit, denn er ist aus-
serberuflich auch sonst mit keinem Gebiete stärker befasst, —
und zweitens wohl aus Mangel an Elan, diese ihm überaus
schwierig, ja unlösbar scheinenden Probleme als Laie in
Angriff zu nehmen. Seine Kenntnis der einschlägigen Literatur
ist auf zwei oder drei Gebetbücher beschränkt, darunter das
Schottsche Missale.

Konfessionell vertritt er den Grundsatz der Duldung bis
zum Indifferentismus. Dass der Katholizismus die einzig
wahre Religion sein sollte, erscheint ihm unausdenkbar. Doch
hält er ihn für eine wahre Religion neben andern *) und die
kirchlichen Lehren, abgesehen von ihrem Wahrheitsgehalt,
für sehr wertvoll, da nur üi dem Glauben an sie die
Menschen fähig seien, Kummer und wirtschaftliches Elend geduldig

zu ertragen. Insbesondere sei die Religion dazu da, die
Menschen sittlich zu bessern, und wer wolle, dass der
Nachwuchs eine gute, christliche Erziehung bekomme, müsse die
konservativen Richtungen im Staate stützen.

Typus: Duldsamer, unwissender, ergriffener, bürgerlicher
Teilgläubiger mit kritischen Neigungen.

*') Das ist insofern bemerkenswert, als Horväth anderseits sogar
in der Aesthetik, in welcher sonst der Relativismus weit mehr zu
Hause ist als in den andern philosophischen Disziplinen, absolute

Normen für Schön und Hässlich annimmt.

Freigeistiger Merkspruch.

Hab nur den Mut, die Meinung frei zu sagen
Und ungestört!

Es wird den Zweifel in die Seele tragen
Dem, der es hört.

Und von der Luft des Zweifels
Flieht der Wahn,

Du glaubst nicht, was ein Wort
oft wirken kann. Goethe.

Moses oder Darwin?
ERINNERUNGEN AN EINE GROSSE ZEIT.

Nach einem Vortrag von E. Akert, Bern.

(Fortsetzung.)
Das waren die Professoren Ernst Haeckel in Jena, Arnold

Dodel in Zürich, Weismann in Freiburg i. Br., Vogt in Genf
und viele andere.

Besonders Haeckels mutiges Auftreten und seine
hervorragende wissenschaftliche und schriftstellerische Arbeit müssen

hier erwähnt werden.

Ernst Haeckel.
Ernst Haeckel wurde am 16. Februar 1834 in Potsdam

geboren und studierte Medizin und Naturwissenschaften, speziell
Zoologie. Die Frucht seiner zahlreichen Forschungsreisen an
alle europäischen Küsten, die Kanarischen Inseln, nach dem

Roten Meere, nach Ceylon und Java waren eine Reihe prachtvoll

von ihm selbst illustrierter Monographien der Radiolarien,

der Siphonophoren, Quallen, Schwämme, Medusen etc.,

Reiseskizzen, zoologische Sammlungen etc. Er war von
Anfang an ein begeisterter Anhänger Darwins, schrieb auch eine

Abhandlung über «Die Naturanschauung von Darwin, Goethe

und Lamarck». Durch eine Urzeugungs- und Moneerentheorie

knüpfte er die biologische an die geologische und kosmische

Theorie an, durch eine «Anthropogenie» dehnte er sie auch

auf den Menschen aus. In einer «Phylogenie» (Stammesgeschichte)

ging er den Entwicklungslinien der einzelnen Pflanzen-

und Tierstämme in der Erdgeschichte nach, besonders

am Leitfaden des von ihm entdeckten biogenetischen
Grundgeselzes, ferner stellte er die Gasträatheorie auf.

Seine Hauptwerke sind eine «Generelle Morphologie der
Organismen», 1866, die «Natürliche Schöpfungsgeschichte»,
1868, «Die Entwicklungsgeschichte des Menschen», die
«Systematische Phylogenie, ein Entwurf eines natürlichen Systems
der Organismen auf Grund ihrer Stammesgeschichte». Er
gründete zusammen mit Prof. Ostwald und Dr. Heinr. Schmidt
1 906 den Monistenbund der Anhänger einer wissenschaftlichen,
rationalistisch-monistischen Weltanschauung.

Zum Ausbau und zur Förderung dieser materalistischen
Weltanschauung schrieb er «die Welträtsel», 1899, die bis zum
Jahre 1926 eine Auflage von 400,000 Expl. erreichten und in
etwa 25 Sprachen erschienen, 1904 «Die Lebenswunder»
(90,000 Expl. bis 1924) und «Die Kristallseelen», 1917.

Durch diese Bücher gewann er sich in aller Welt viele
Freunde und Anhänger, aber auch viele Gegner, vor allem bei
den Frommen im Lande.

Ernst Haeckel war nicht nur ein mutiger Gelehrter und

grosser Forscher, er war auch ein universaler Denker, ein

Philosoph, der das ganze, grosse Gebiet der Naturwissenschaften,

das in hundert Fachgebiete zerfällt, übersah und die
verbindenden Ideen und Theorien für das Zusammenfassende
fand. Eine geniale Künstler- und Menschennatur.

Um die Abstammungslehre zu diskreditieren, erfanden
die frommen, gegnerischen «Naturforscher» das Märlein, dass

Darwin und Haeckel behauptet hätten, der Mensch stamme

vom Affen ab.

Ja, der verdienstvolle und mutige Gelehrte Prof. Dr. Vogt
in Genf, der energisch für die Darwinsche Theorie eintrat,
wurde von den frommen Halunken mit dem Schmähwort
Affenvogt belegt, was ihn aber nicht hinderte, unentwegt weiter
für die erkannte Wahrheit und gegen die biblischen Märchen
und Lügen zu kämpfen.

Der Anwurf, Darwin und Haeckel und deren Schüler hätten

behauptet, der Mensch stamme vom Affen ab, ist mehr
als nur ein Irrtum, es war eine böswillige Erfindung, die die

neue Lehre, die die Wahrheit an ihrer Ausbreitung hindern,
sie lächerlich und unsympathisch machen sollte.

Die Tatsache aber, dass der Mensch aus dem Tierreich



110 DER FREI DENKER Nr. 15/16

Ohne Mittel keine Macht!
Denket an den Pressefonds!

stammt, tierische Ahnen hat, die den heutigen Affen,
vielleicht in gewissen Stücken geglichen haben mochten, dürfte
für denkende Menschen eher eine erfreuliche Erscheinung
als eine unangenehme sein. Diese Tatsache beweist uns, dass
die Menschheit sich seit Jahrhunderttausenden aufwärts
entwickelt hat, während uns die Abstammung von gottähnlichen
Engeln oder engelhaften Wesen, wie sie die Bibel lehrt,
beweisen würde, wie sehr die Menschheit in Laster und Dekadenz

versunken sein müsste, wäre diese biblische
Abstammungslehre wahr.

Ilaeckel lebte von 1834 bis 1919, Prof. Vogt von 1817 bis
1895.

Die Philosophen und Religionskritiker.
Haeckel und Vogt waren Kinder des 19. Jahrhunderts, das

auch in religiöser und philosophischer Beziehung eine Reihe
von Kämpfern aufwies, die die Unhaltbarkeit der jüdisch-
christlichen Offenbarungsreligion aufwiesen und deren Lehren

zerzausten. Erinnern wir nur kurz an den Philosophen
Ludwig Büchner, dessen Werk «Kraft und Stoff», 1855 erschien
und die Geister revolutionierte. Es verbreitete in populärer
Form eine uneingeschränkte materialistische Weltanschauung.
Büchner trat auch mit einer besondern Schrift für «Die
Darwinsche Theorie von der Entwicklung und Umwandlung der
Lebewesen» ein.

Schon früher hatte der Philosoph Ludwig Feuerbach (1804
bis 1872) durch seine zahlreichen, in völlig freigeistigem Sinne
geschriebenen Werke der Religion zugesetzt. Die bekanntesten

Werke desselben sind «Das Wesen des Christentums»,
1840, «Das Wesen der Religion», 1845, «Theogonie oder die
Liebe Gottes ist Selbstliebe», 1857.

Ein Zeitgenosse Feuerbachs, der württembergische Theologe

David Friedrich Strauss, lebte von 1808 bis 1874. 1835,
also als 27jähriger, gab Strauss sein Buch «Das Leben Jesu»
heraus, in dem er in freimütiger Weise die Persönlichkeit
Christi kritisierte und seine Geschichtlichkeit in Zweifel zog.
Auf Grund dieses Buches berief die Züricher Regierung den
31jährigen Strauss im Jahre 1839 als Professor der Theologie
nach Zürich. Diese Berufung erzeugte aber so viel Unzufriedenheit

und Unwillen bei den Gläubigen, dass die Pfaffen es

leicht hatten, das dumme Volk gegen die Regierung
aufzuhetzen:

In Scharen zog das Bauernvolk bewaffnet in die Stadt und
stürzte die liberale Regierung. Ein Mitglied der Regierung
wurde bei diesem Auflauf getötet. Die Berufung von Strauss
als Professor nach Zürich wurde natürlich von der folgenden
konservativen Regierung rückgängig gemacht. Seinem ersten
Werke folgten 1840 «Die christliche Lehre in ihrer geschichtlichen

Entwicklung und im Kampfe mit der modernen
Wissenschaft», in welchem die Dogmen der Kirche kritisiert und
angegriffen werden, 1848 folgte ein Buch über Hutten, 1870

ein solches über Voltaire und 1872 «Der alte und der neue
Glaube».

Und noch einer, nicht der schlechteste Mitkämpfer, war
der Philosoph Friedrich Wilhelm Nietzsche, der mit geistigen
Hammerschlägen an das Portal der Kirche schlug. Er liess
seinen Zarathustra über das Christentum Dinge sagen, die gar
hässlich in den Ohren der Gläubigen klangen. Das Werk «Also
sprach Zarathustra» ist ein allegorisches Gedicht. Nur einige
Proben aus demselben:

«Könntet ihr einen Gott denken? Aber das bedeutete euch
Wille zur Wahrheit, dass alles verwandelt wurde in für
Menschen Sichtbares, Fühlbares, Denkbares; eure eignen Sinne
sollt ihr zu Ende denken!»

«Gott ist eine Mutmassung.»
«Sie nannten Gott, was ihnen widersprach und wehe tat

und nicht anders wussten sie ihren Gott zu lieben, als indem
sie den Menschen ans Kreuz schlugen.»

«Böse Feinde sind die Priester, nichts ist rachsüchtiger als
ihre Demut und leicht besudelt sich der, welcher sie angreift.»

Und zum Papste gewendet, sagt Zarathustra:
«Ich bin der gottlose Zarathustra, ich bin wohl von uns beiden

der Gottlosere. Weisst du, wie Gott starb? Ist es wahr,
was man spricht, dass ihn das Mitleiden erwürgte als er sah,
wie der Mensch am Kreuze hing, und dass er es nicht ertrug,
dass die Liebe zum Menschen seine Hölle und sein Tod
wurde? Er war ein verborgener Gott, voller Heimlichkeit.
Wahrlich, zu einem Sohne kam er nicht anders als auf
Schleichwegen. An der Tür seines Glaubens stand der
Ehebruch. Zu vieles missriet ihm, diesem Töpfer, der nicht
ausgelernt hatte! Dass er aber Rache an seinen Töpfen und
Geschöpfen nahm, dafür, dass sie ihm schlecht gerieten, — das

war eine Sünde wider den guten Geschmack. Fort mit einem
solchen Gott! Lieber keinen Gott, lieber auf eigene Faust
Schicksal machen, lieber Narr sein, lieber selber Gott sein!»

«Nun starb dieser Gott! Ihr höhern Menschen, dieser Gott

wäre eure grösste Gefahr!» (Schluss folgt.)

Kirche und Krieg.
Zu diesem Kapitel bringt der «Freidenker» (New Ulm)

vom 13. Juni 1937 einen instruktiven Beitrag unter dem Titel
«Soldaten-Christentum», unter Bezugnahme auf das «Argentinische

Tageblatt» (Buenos Aires) vom 18. April. An den

deutschsprachigen Schulen in Argentinien wird nämlich im
Konfirmanden-Unterricht eine aus Deutschland importierte
evangelische Jugendzeitschrift «Der junge Tag» verteilt. Aus
der Nummer vom November 1936, deren Titelbild «marschierende

deutsche Soldaten in F'elduniform und Stahlhelm»
darstellt, werden einige bezeichnende Textstellen zitiert: «Ein
rechter Soldat kennt keine Sorge um sein Leben. Nur das

eine bewegt ihn, wie er seinem Feldherrn gefalle.» Die Worte
des Evangeliums vom «Schild des Glaubens» und vom
«Schwert des Geistes, welches ist das Wort Gottes» wird so

gedeutet, dass der Apostel damit habe sagen wollen, der Soldat

solle «nur gut gerüstet, gründlich ausgebildet und kampfbereit,

mit Aussicht auf Sieg in den Kampf ziehen».
Dazwischen gibt es anfeuerndes «christliches» Bildmaterial:

Auf der Innenseite des Titelblattes eine wilde
Schützengrabenszene mit Handgranatenwerfern, dann folgt ein
Sturmangriff deutscher Soldaten, die einen feindlichen
Schützengraben überspringen, während im Vordergrund die
Beine und Komisstiefel eines Gefallenen herausragen, der
noch im Tode sein Gewehr umkrallt. Den Schluss bildet die
ganzseitige Figur eines zusammenbrechenden Soldaten in
Felduniform und Stahlhelm: Heldentod!

Das Bildmaterial wird ergänzt durch Heldenerzählungen
aus dem Weltkrieg und eine «stille Betrachtung» über den
Wert des Gebetes für die Soldaten. «Mit berechtigtem Stolz»

wird. auf «die hohen Berufsziele wahren Soldatentums»
hingewiesen, auf die «wiedererstandene Wehrmacht des Dritten
Reichs» als «eines der herrlichsten Geschenke, welche das

dritte Jahr der nationalen Erhebung» dem deutschen Volke
gebracht hat. Begeistert schliesst der Artikelschreiber der
«Evangelischen Jugendzeitschrift» mit den Worten:

«Möge es unserer neuen deutschen Wehrmacht niemals an
Männern in allen Rangstufen fehlen, welche durch ihre
persönliche Lebensführung in und ausser Dienst unter Beweis
stellen, dass wahres, tüchtiges Soldatentum und ein aus
innerem glaubensvollen Gebundensein an den Willen Gottes und
die Erlöserbotschaft Jesu erwachsenes Christentum sich im
Vollsinn der irdischen Berufsaufgabe ergänzen!»


	Moses oder Darwin? : Erinnerungen an eine grosse Zeit [Teil 4]

