
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 15-16

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


106 DER FREIDENKER Nr. 15/16

Epoche für überwunden erklären will. Wenn er erfährt, dass
durch philologische und historische Erkenntnisse die Berechtigung

des päpstlichen Anspruchs auf Stellvertreterschaft
Christi zweifelhaft geworden ist, erwidert er, auf die Gültigkeit

der Vollmacht komme es nicht an, da die kulturellen Lei-
stungen des Papsttums in Geschichte und Gegenwart sein Da-
seinsrecht hinreichend dartun. Auf das Bedenken, die Katholi-
sierung eines Staates würde die Wiederkehr der Kirclie als
Zwangsanstalt bedeuten, entgegnet er, die Geschichte zeige,

; dass bisher noch kein Auswuchs der kirchlichen Gewalt von
Staats wegen auf die Dauer geduldet worden sei. Wird auf
Lehrirrtümer von Päpsten hingewiesen, so stellt Schwab fest,
dass der betreffende Papst etwa nur kurz regiert habe oder
sonst von gerüiger Bedeutung gewesen sei, — eine Feststellung,

die, um Beweiskraft zu besitzen, nur dahin interpretiert
werden kann, dass der Hl. Geist in diesen Fällen das natürliche

Suppositum für seinen Beistand nicht vorgefunden hätte,
— eine unkatholische Lehre. Da es aber nicht angeht, Laien-
äiisserungen mit Hilfe kirchlicher Lehrentscheidungen zu
verketzern, wird Architekt Schwab am Ende doch als Vollgläubiger

zu gelten haben.

Hermann Schwab hält katholische Lebensführung für möglich

und trachtet sie für sich und seine Familie — er ist
verheiratet und Vater dreier Kinder — ernsthaft zu verwirklichen.

Soweit er seine Gläubigkeit nach aussen hin begründet

— ihre innersten Motive sind keinem andern, wohl kaum
ihm selbst zugänglich — so tut er dies mit der Forderung,
Wissenschaft und Religion sollten friedlich getrennt bleiben
oder werden (vorwissenschaftlicher Kantianismus), und wenn
er die Wahrheit des Christentums nicht beweisen könne, so
könne doch auch niemand ihm das Gegenteil beweisen.

Geht das Gespräch einmal zu sehr ins Philosophisch-Abstrakte,

dann lässt er den Blick seiner grossen braunen Augen

im Zimmer von Gegenstand zu Gegenstand wandern und
denkt wohl: «Schöner alter Ofen», oder: «Ganz gutes Bild;
wahrscheinlich Italiener; XVI. Jahrhundert» u. ä. Fixiert, holt
er den Blick zurück uud nickt beschwichtigend.

Die Wiedervermählung geschiedener Katholiken bei
Lebzeiten des andern Teils findet er menschlich begreiflich und
meint, an dergleichen nehme heute vernünftigerweise kein
Mensch mehr Anstoss. Beruflich hat er mit kirchlichen Kreisen

bisher nur schlechte Erfahrungen gemacht; auch sonst.

wäre aber kein Zweifel, dass seine religiöse Stellungnahme
von materiellen Rücksichten durchaus unabhängig ist.

Typus: Ergriffener, rationalistischer, kritischer, statischer,
bü rgerl ich e r Vollgläubiger.

Alois Urban*),
geb. 1898, Dr. med., Arzt.

Als jüngster Sohn unter zahlreichen Kindern eines
Bauunternehmers und dessen gleichfalls vom Laude stammender
und durch Erbschaft dort begüterter Frau wuchs Alois Urbau
in mittleren Städten des nordböhmischen Industriegebiets auf.
Der Junge hatte offene Augen für alles Reale, beobachtete die
Natur und bastelte gerne. Die häusliche Erziehung war insofern

eine religiöse, als die Mutter mit den Kindern abends
betete und sie zum Kirchenbesuch anhielt. Der Vater verhielt
sich passiv. Um auch mit kirchlicher Kundschaft ins Geschäft
zukommen, pflegte er mit Geistlichen geselligen Umgang;
über Glaubensdinge schwieg er sich hier wie daheim gründlich

aus; pro foro interno mag er seinen Lieblingsspruch «Lass
d'r ock nischt fiermäch'n» auch in Religionssachen angewandt
haben.

An die Katecheten seiner frühen Schuljahre hat Alois
Urban nur blasse Erinnerungen. Von der Hölle und ihren Strafen
hörte er zwar, dachte aber, dahin werde man schon noch
zurechtkommen, und so schlimm werde es wohl nicht werden.
Erst auf dem Gymnasium wurde er zu lebhafterem Nachdenken

über Fragen der Religion angeregt, und zwar auf der
Oberstufe durch das Bekanntwerden mit den Beweisversuchen

der Apologetik. Man wusste, dass der Religionslehrer
Zweifelsfragen der Schüler nicht liebte und ihnen mit einem
stereotypen «Junge, Junge, — glauben, glauben!» begegnete.
Um so eifriger machten die geweckteren Kameraden einander
auf selbslentdeckte Unstimmigkeiten innerhalb der kirchlichen

Lehren aufmerksam. Was Alois Urban anbetrifft, so
bedeutete die Einsicht in die Unzulänglichkeit der kirchlichen
Glaubensbegründung für ihn zugleich den Verlust des
katholischen Glaubens. Was er sich rettete, war die undogmatische
und unrationale Ueberzeugung vom Dasein eines höchsten
Wesens und von dem persönlichen Ueberlebeu des Todes.

Diese Ueberzeugung begleitete ihn, als er achtzehnjährig
als Oktavaner zur Kriegsdienstleistung eingezogen wurde.
Wenn der Feldkurat versprach, dass jeder, der den Heldentod

fürs Vaterland sterbe, in den Himmel kommen werde, so

empfand Urban wie Tausende anderer Soldaten dies als
vorübergehende Befreiung von Aengsten, die abgedrängte, aber
unverdaute geringe Reste anerzogener Vorstellungen von der

*) Mit Rücksicht auf den inländischen Leserkreis war es aus
Diskrelionsoründen notwendig, der Darstellung der einzelnen Fälle
eine solche Form zu geben, dass jeder Versuch einer «Identifizierung»

des betreffenden Analysanden von vornherein zum Scheitern
verurteilt ist.

Feuilleton.

Goethe unter den Gottlosen!

Iis ist gar viel Dummes in den Satzungen der Kirche, aber sie
will herrschen und da muss sie eine bornierte Masse haben, die sich
duckt und die geneigt ist, sich beherrschen zu lassen. Die hohe,
reichdotierte Geistlichkeit fürchtet nichts mehr als die Aufklärung der
unteren Massen. Zu Eckermann, 11. 3. 1832.

* * *
Die Religion, sagt man, sei nur ein prächtiger Teppich, hinter

dein man jeden gefährlichen Anschlag nur desto leichter ausdenkt.
Das Volk liegt auf den Knieen, betet die heiligen gewirkten Zeichen

an, und hinten lauert der Vogelsteller, der sie berücken will.
Egmont (1788).

* * *
Es ist erbärmlich anzusehen, wie die Menschen nach Wundern

schnappen, nur um in ihrem Unsinn und Alberheiten beharren zu
dürfen und- um sich gegen die Obermacht des Menschenverstandes
und der Vernunft wehren zu können. An Jakobi, 1. (5. 1791.

* * *
Alle gesunden Menschen haben die Ueberzeugung eines Daseins

und eines Daseienden um sich her. Indessen gibt es auch einen hohlen

Fleck im Gehirn, d. h. eine Stelle, wo sich kein Gegenstand
abspiegelt. Wird der Mensch auf diese Stelle besonders aufmerksam,

vertieft er sich darin, so verfällt er in eine Geisteskrankheit, ahnet
hier Dinge aus einer anderen Welt, die aber eigentlich Undinge sind.

Sprüche in Prosa (1825).
* * *

Die Beschäftigung mit Unsterblichkeitsideell ist für vornehme
Stände und besonders für Frauenzimmer, die nichts zu tun haben.
Ein tüchtiger Mensch aber, der schon hier etwas Ordentliches zu sein

gedenkt, und der daher täglich zu streben, zu kämpfen und zu wirken

hat, lässt die künftige Welt auf sich beruhen und ist tätig und
nützlich in dieser. Zu Eckermann, 25. 2. 1824.

* * *

Die Meinung, dass alles Gute und Vernünftige auf eine bestimmte
Offenbarung zurückzuführen sei, wird immer bei denen bestehen, die
sich gern Vorrechte wünschen und zuschreiben, die um ihres lieben
Ich, ihrer Kirche und Schule willen Privilegien ausnehmen und
Wunder für ganz natürlich halten. Zur ausw. Literatur (1790).

* * *

Du nennst das Evangelium die göttliche Wahrheit? Mich würde
eine vernehmliche Stimme vom Himmel nicht überzeugen, dass das

Wasser brennt und das Feuer löscht und ein Weib ohne Mann gebärt
und ein Toter aufersteht; vielmehr halte ich dies für Lästerungen
gegen den grossen Gott und seine Offenbarung in der Natur. In
diesem Glauben ist es mir eben so heftig ernst wie dir in dem deinem.

An Lavater, 9. 8. 1782.



Nr. 15/16 DER FREI DENKER 107

Kehrseite jenseitiger Seligkeit ihm sonst in diesen Monaten
bereitet haben würden, da das «Zurechtkommen» in die Hölle
nun angesichts des Frontdienstes plötzlich in Frage gestellt
war und die erhoffte Erträglichkeit der dortigen Qualen
ungewiss wurde in dem Masse, als die Absage an das katholische

Dogma erst kürzlich und in unreifen Jahren vollzogen
und anderseits der Glaube an ein jenseitiges Fortleben, ob-

zwar nicht konkret ausstaffiert, doch festgehalten war.
Heimgekehrt, bezog Alois Urban die Universität, um

Medizin zu studieren, wurde aktiv in einer (bekenntnismässig
indifferenten) Burschenschaft und schloss die Fachausbildung
pünktlich ab, um rasch in den Beruf zu kommen. Diese fünf
llochschuljahre brachten ausser einer allgemeinen Ausweitung
des Blickfeldes und entschiedener Vertiefung der
naturwissenschaftlichen Kenntnisse nichts, was für Urbans religiöse
Entwicklung bedeutsam gewesen wäre, es sei denn, man
rechne auch seine sexuelle Befreiung hierher, mit welcher er
den letzten Schritt zum Vollmenschentum und zur restlosen
Bejahung der Gesamtwirklichkeit tat. Die kirchlichen
Kulthandlungen, die er interessehalber sich hin und wieder
besah, hatten ihn schon früher, als er noch gezwungenermassen
ihr Zeuge war (als Gymnasiast), fremd und leer angemutet,
später erschienen sie ihm, wie er bekennt, in zunehmendem
Masse als überflüssig, ja als lächerlich. Seiner Mutter zuliebe
ging er aber, wenn er auf Ferien daheim war, mit in die
Kirche.

Noch vor Gründung der eigenen Praxis, als Sekundararzt
einer Klinik, heiratete Dr. Urban nach kurzer Verlöbniszeit
ein katholisches Mädchen. Eine andere als die kirchliche
Trauung kam ebensowohl in Rücksicht auf die Mutter wie auf
die Braut für' ihn nicht in Betracht. In Unkenntnis der
kanonischen Bestimmungen 'war Dr. Urban der Meinung, die kirchliche

Trauung habe vorgängige Beicht der Nupturienten zur
Bedingung, und unterzog sich also dieser ihm recht peinlichen
Formalität, um einen Beichtzettel zu erhalten (den der
trauende Pfarrer ihm nicht abverlangt hatte).

Dr. Urban ist heute stark beanspruchter Arzt mit viel
Landpraxis in einer kleinen Stadt. An Sterbebetten
begegnet er nur selten dem Priester, die nüchterne, überwiegend
kleinbäuerliche und Fabrikbevölkerung seines Tätigkeitsfeldes

verlangt in solchen Fällen meist nur nach ärztlichem
Beistand. Die Menschen dort, so berichtet °der Arzt, sind
angesichts des Todes gelassen und gleichermassen frei von Jen-
seitshoffnung wie Jenseitsfurcht. Freidenkerfamilien sind
zahlreich, Einäscherungen häufig.

In seinen seltenen Freizeiten hat Urban, der auch ein
tüchtiger Sportler ist, im Laufe der Jahre einiges gelesen, was

ihm dazu half, seine Anschauungen über Religion wissens-
mässig zu unterbauen; sachlich hat sich an ihnen seit seiner
Studentenzeit sonst wenig geändert. Dem Bericht über sie ist
vorauszuschicken, dass Fragen der Religion und
Wellanschauung für Dr. Urban stets von sekundärem Range sind
gegenüber den Fragen, die sich auf die Gestaltung der empirischen

Wirklichkeit beziehen.
Seine Ueberzeugung von der Existenz eines Wesens «über

uns» ist gepaart mit der Gewissheit, dass dieses Wesen von
dem, was die katholische Kirche von ihm aussagt, so gut wie
nichts an sich habe. Hinsichtlich der Unsterblichkeit ist Alois
Urban sich nicht im klaren, welche der hierunter geläufigen
verschiedenen Vorstellungen am ehesten zutreffe: ob der
Gedanke des rein diesseitigen Fortlebens des Individuums in
den Wirkungen, die im kleinen und grossen von ihm
ausgegangen sind, allein berechtigt sei, oder darüber hinaus die
Annahme, dass die Einzelseelen beim Tode des Körpers in
die Weltseele, mit welcher sie partiell identisch wären,
zurückgenommen werden wie Regentropfen in den Ozean, oder
endlich, ob man persönlichen Fortbestand der Seelen, also
ein körperloses Weiterleben bei Wahrung der Einheit des

Bewusstseins, vermuten solle. Dr. Urban ist geneigt, die dritte
Hypothese im Lichte der Abstammungslehre als die am wenigsten

wahrscheinliche zu bezeichnen, während die erste
empirisch verifizierbar sei, weshalb praktisch auch niemals sie

an sich, sondern nur ihre Eignung, dem Unsterblichkeitsbegriff

zu genügen, bezweifelt werde.
Dr. Urban sagt, er halte den menschlichen Willen für frei.

Doch aus seiner Antwort auf die Frage, was er unter Willensfreiheit

verstelle, geht hervor, dass er nicht die Freiheit des

Willens, sondern die Freiheit das Gewollte zu tun, also die
Z/«nd?tm<7sfreiheit meint, welche auch der Determinist nicht
in Frage stellt. Weiter gefragt, wie er über die Kausalbedingtheit

menschlicher Willensvorgänge denke, bekennt er, er
halte diese für ursächlich bestimmt, d. h. für Wirkungen aus
zureichendem Grunde, also für unfrei. In der Frage der
Zurechnung und Strafbarkeit von Willenshandlungen stellt er
sich auf den Boden der neueren kriminalistischen Theorien,
unter Ablehnung des Vergeltungsprihzips.

Die Bibel sei voll von Widersprüchen. Das Christentum
besitze in der Vergangenheit seine grossen kulturellen
Verdienste, habe seine Sendung aber bereits erfüllt. Dem heutigen
Menschen könne es weder in seiner konsequenten katholischen,
noch in seiner unkonsequenlen protestantischen Fassung
genügen. Auch verurteilt Dr. Urban das, was er als Einmischung
der Kirche in politische Dinge ansieht, aufs schärfste. Die
Worte «katholisch» und «Lüge» stehen in seinem Wortvorrat

Teil halte mit fest und fester an die Gottesverehrung des
Atheisten (Spinoza) und überlasse Euch alles, was Ihr Religion heisst
und heissen müsst. An Jacobi, 5. 5. 1786.

* * *

Dem Mittelpunkt des Katholizismus mich nähernd, trat mir so
lebhaft vor die Seele, dass vom ursprünglichen Christentum alle
Spur verloschen ist, ja, wenn ich mir seine Reinheit vergegenwärtige,

so wie wir es in der Apostelgeschichte sehen, so musste mir
schaudern, was nun auf jenen gemütlichen Anfängen ein unförmliches,

ja barockes Heidentum lastet. Da fiel mir der ewige Jude
wieder ein, der Zeuge aller dieser wunderlichen Ent- und Aufwicklungen

gewesen, und so einen wunderlichen Zustand erlebte, dass

Christus selbst, als er zurückkommt, um sich nach den Früchten
seiner Lehre umzusehen, in Gefahr gerät, zum zweitenmal gekreuzigt
zu werden. Ital. Reise, 27. 10. 1786.

* * *
Vom Theater und kirchlichen Zeremonien bin ich gleich übel

erbaut. Die Schauspieler geben sich viel Mühe, um Freude, die Pfaffen,

um Andacht zu erregen, und beide wirken nur auf eine Klasse,
zu der ich nicht gehöre. An Karl August, Rom, 3. 2. 1787.

* * *

Gestern war Fronleichnam. Ich bin nun einmal für diese kirchlichen

Zeremonien verdorben, alle diese Bemühungen, eine Lüge
gelten zu machen, kommen mir schal vor, und die Mummereien, die
für Kinder und sinnliche Menschen etwas Imposantes haben,
erscheinen mir, auch sogar wenn ich die Sache als Künstler und Dich¬

ter ansehe, abgeschmackt und klein. Es ist nichts gross als das
Wahre, und das kleinste Wahre ist gross.

An Frau von Stein, Neapel, 1. (i. 1787.

* * *

Ich habe nun Gelegenheit, das Christentum auch von der Kunstseite

näher anzusehen, und da wird's auch recht erbärmlich.
An Herder, 4. 9. 1788.

Ich wohne hier in Meiningen der Kirche gegenüber; das ist eine
schreckliche Situation für einen, der weder auf diesem noch auf
jenem Berge betet und keine vorgeschriebenen Stunden hat, Gott zu
ehren. An Frau von Stein, 12. 5. 1782.

* * *

Offen stehet das Grab. Welch' herrlich Wunder! Der Herr ist
auferstanden! — Wer's glaubt! Schelmen, ihr trugt ihn ja weg.

Venetische Epigramme (1790).
* * *

Wie sie klingeln, die Pfaffen, wie angelegen sie's machen,
dass man komme, nur ja plappre wie gestern, so heut'!
Scheltet mir nicht die Pfaffen; sie kennen des Menschen

Bedürfnis,
Denn wie ist er beglückt, plappert er morgen, wie heut.

Venetische Epigramme (1790).

* ^ *



108 DER FREIDENKER Nr. 15/16

nahe beieinander. Das Freidenkertum hält er für notwendig
als Mahner und Führer der Menschen, damit sie ihre religiösen

Irrtümer erkennen lernen.
Dr. Urbans Ehe ist kinderlos, die Frage der religiösen oder

areligiösen Kindererziehuifg für ihn und seine Frau also niclit
aktuell. Allgemein bemerkt er, sittliche Erziehung sei auch am
Kinde ohne religiöse Sanktionen möglich. Seine Frau, welche
bis vor kurzem als Halbkatholikin zu gelten hatte, aber seit
langem nicht praktiziert, befürchtete als Folge der Entkirch-
iichung der Massen deren Hinwendung zum Bolschewismus
und hat aus diesem Grunde ihren Mann gebeten, an der Fron-
leichnamsprozession des Städtchens teilzunehmen. Dr. Urban
tat ihr den Willen, aber nur einmal, denn seither hat sie
selbst nicht weiter darauf bestanden. Ihre eigene religiöse
Entwicklung hat inzwischen einen andern Weg genommen. Nachdem

früher der Uebertritt zum Protestantismus gemeinsam
erwogen, aber als Kompromisslösung verworfen wurde, stünde
nunmehr dem Kirchenaustritt der Eheleute zur Bekenntnis-
losigkeit nichts im Wege, wenn dann nicht berufliche Schädigung

Dr. Urbans zu befürchten wäre, und zwar von seiten des
Katholischen Frauenbundes, welcher die Frauen des
gehobenen Bürgertums des Städtchens umfasst und darum einen
örtlichen Machtfaktor darstellt.

Typus: Wissender, kritischer, rationalistischer, gleichgültiger,

duldsamer, bürgerlicher Ungläubiger.

Max Horväth *),
geb. 1877, akadem. Maler und Graphiker.

Max Horväth, aus wohlhabender, ursprünglich magyarischer

Familie mit kaufmännischer und musikalischer Tradition,

mag neben Schwab, dem Architekten, ein Beispiel bieten
für Stellung und Haltung des Künstlers innerhalb des neueren
Katholizismus.

Die häusliche Umwelt des Kindes war bürgerlich und
liberal. Max und seine Geschwister wurden streng, aber unter
sorgfältiger Bedachtnahme auf ihre besondern Neigungen
erzogen, damit das, was ihre später erwählte Laufbahn fördern
konnte, weder wild wuchere, noch unterdrückt werde; denn
man erwartete von allen, dass sie künftig etwas Bedeutendes
würden; dabei war an sozialen Aufstieg nicht eigentlich
gedacht — ein solcher wurde bei der wirtschaftlichen und ge-

*) Mit Rücksicht auf den inländischen Leserkreis war es aus
üiskretionsgründen notwendig, der Darstellung der einzelnen Fälle
eine solche Forin zu geben, dass jeder Versuch einer «Identifizierung»

des betreffenden Analysanden von vornherein zum Scheitern
verurteilt ist.

sellschaftlichen Stellung, welche das Haus Horväth seit
langem besass, gar nicht erstrebt — wohl aber war das Ziel, dass

jeder der Söhne durch Leistung auf besonderem Gebiete sich
einen Namen mache.

Beide Eltern waren uiikirchlich gesinnt, zogen daraus aber
keine andere Folgerung als die, dass sie auf ihre Kinder
selbst keinerlei religiösen Einfluss nahmen, sondern dies dem
Katecheten überliessen. So erfuhr auch Max zum erstenmal
etwas von Gott und Jesus, als er zur Schule kam. Von der
Schule aus wurden die Kinder meist zu missgelaunten und
strengen Ordenspriestern beichten geschickt, doch hatte Max
den Eindruck, als seien die Patres nicht so sehr über die ihnen
einbekannten Sünden ungehalten, als wegen der Störung ihrer
Mittagsruhe.

In seiner Schulzeit bis zum Abitur kümmerte Max Horväth
sich nicht sonderlich um Religionsfragen. Er war ein guter
und strebsamer Schüler mit starkem Interesse für Musik und
bildende Kunst, bekam, da er ein gutes Gedächtnis hatte, stets
das übliche Vorzüglich aus Religion und blieb von' der
religiösen Krise, die sonst im Geleite der Pubertät sich einzustellen

pflegt, nahezu ganz verschont.

Zunächst bezog er dann die Technische Hochschule, um das

Baufach zu studieren, war aber bald enttäuscht, wandte sich
der Musik zu und bildete sich auf Konservatorien des In- und
Auslandes zum Geiger aus. Nachdem er die Meisterklasse
absolviert und die ersten Konzerte mit Erfolg gegeben hatte,
erlitt er einen Verkehrsunfall, nach welchem eine geringe
Versteifung der linken Hand zurückblieb, die ihn zwang, auf die
Virtuosenlaufbahn zu verzichten und ein neues Studium zu
beginnen: er wurde Maler und als solcher bald bekannt und
gesucht.

Der Geist der Künstlerwelt, in welcher Max Horväth bis
zu seiner Verheiratung heimisch war, war kirchenfremd,
soweit hierunter das Nichtglauben an die Lehren und das Nicht-
leben nach den Vorschriften der Kirche verstanden wird.
Neben antiken wurde jedoch christliche Motive nach ihrem
ästhetischen Gehalt geschätzt, wobei die Farbigkeit der katholischen
Kultwelt und Symbolik den Vorrang hatte. Liebesbindungen
ging man rasch ein und löste sie leichten Herzens wieder, und
diese Lebensweise war einem gesunden und weltoffenen
Menschen wie Horväth so gemäss, dass auch die Erinnerung an
die ihm in früher Jugend vermittelten kirchlichen Sexualverbote

das Glück nicht trübte.

Vierzigjährig schloss Max Horväth eine Liebesheirat mit
einer jungen, sehr katholischen Witwe. Dass Max nicht zur
Messe und zu den Sakramenten ging, kränkte sie tief, und sie

Lasst euch nur von Pfaffen sagen,
was die Kreuzigung eingetragen.

Zahme Xenien (1823).
* * *

Berangers Hass gegen die Herrschaft der Pfaffen und gegen die
Verfinsterung, die mit den Jesuiten wieder einzubrechen droht: das
sind denn doch Dinge, denen man wohl seine völlige Zustimmung
nicht versagen kann. Zu Eckermann (1830).

* ^ *
Das Glaubensbekenntnis eines Denkgläubigen ist eine betrübende

Erscheinung, weil sie auf Halbheit und kümmerlicher Anpassung

beruht. Man muss entweder den Glauben an die Tradition
festhalten, ohne sich auf Kritik einzulassen, oder wenn man sich der
Kritik ergibt jenen Glauben aufgeben. Ein Drittes ist nicht denkbar.

Zum Kanzler von Müller, 8. 6. 1830.
* * *

Da du deinen Glauben und Lehre wiederholend predigst, finde
ich es nötig, Dir auch den unseren als einen ehernen, bestehenden
Fels der Menschheit wiederholt zu zeigen, den du und eine ganze
Christenheit mit den Wogen eures Meeres vielleicht einmal übersprudeln,

aber weder überströmen noch in seinen Tiefen erschüttern
könnt. An Lavater, 22. 6. 1781.

* * *
Dich vermag aus Glaubensketten
der Verstand allein zu retten.

Diwan IV (1816).

Verschiedenes.

Wissen Sie:

dass heute in Deutschland von den 3,217,000 ledigen Männern im
Alter von über 25 Jahren jeder Hundertste ein Geistlicher oder
Mönch ist?

dass in Deutschland jede 50. weibliche Ledige im Alter von über
25 Jahren eine Nonne ist?

dass es im Deutschen Reich laut der Volkszählung im Jahre 1933
18,841 katholische Weltgeistliche und 13,139 Mönche gab?

dass es in Deutschland 74,000 Klosterfrauen gibt?

dass in Oesterreich, trotz dem Druck des Katholizismus, die Gesamtzahl

der Protestanten auf über 327,000 angewachsen ist?

dass in Oesterreich im Jahre 1934, dem Jahr der Krukenkreuzrevo-
lution, 25,140 Personen zum Protestantismus übertraten?

dass es in Wien heute 300,000 Katholiken weniger gibt als im
Jahre 1910?

dass im Laufe des Jahres 1936 106,000 Chinesen und Mandschuren
zum Katholizismus übertraten?

dass in China bei einer Bevölkerung von 483 Millionen nur 2,9
Millionen katholischen Glaubens sind, d. h. 0,6 Prozent?


	Feuilleton

