Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)
Heft: 15-16
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

106 DER FREIDENKER

Nr. 15/16

Epoche fiir iiberwunden erkliren will. Wenn er erfihrt, dass
durch philologische und historische Erkenntnisse die Berech-
tigung des pépstlichen Anspruchs auf Stellvertreterschaft
Christi zweifelhaft geworden ist, erwidert er, auf die Giiltig-
keit der Vollmacht komme es nicht an, da die kulturellen Lei-
stungen des Papsttums in Geschichie und Gegenwart sein Da-
seinsrecht hinreichend dartun. Auf das Bedenken, die Katholi-
sierung eines Staates wiirde die Wiederkehr der Kirche als
Zwangsanstalt bedeuten, entgegnet er, die Geschichte zeige,
dass bisher noch kein Auswuchs der kirchlichen Gewalt von
Staals wegen auf die Dauer geduldet worden sei. Wird auf
Lehrirrtiimer von Pépsten hingewiesen, so stellt Schwab fest,
dass der betreffende Papst etwa nur kurz regiert habe oder
sonst von geringer Bedeutung gewesen sei, — eine Feststel-
lung, die, um Beweiskrafi zu besitzen, nur dahin interpretiert
werden kann, dass der Hl. Geist in diesen Fillen das natiir-
liche Suppositum fiir seinen Beistand nicht vorgefunden hitte,
— eine unkatholische Lehre. Da es aber nicht angeht, Laien-
dusserungen mit Hilfe kirchlicher Lehrentscheidungen zu ver-
ketzern, wird Architekt Schwab am Ende doch als Vollglau-
biger zu gelten haben.

Hermann Schwab hilt katholische Lebensfiihrung fiir mog-
lich und trachtet sie fiir sich und seine Familie — er ist ver-
heiratet und Vater dreier Kinder — ernsthaft zu verwirk-
lichen. Soweit er seine Gliubigkeit nach aussen hin begriin-
det — ihre innersten Motive sind keinem andern, wohl kaum
ihin selbst zugénglich —, so tut er dies mit der Forderung,
Wissenschaft und Religion sollten friedlich getrennt bleiben
cder werden (vorwissenschaftlicher Kantianismus), und wenn
er die Wahrheit des Christentums nicht beweisen kénne, so
konne doch auch niemand ihm das Gegenteil beweisen.

Geht das Gespriach einmal zu sehr ins Philosophisch-Ab-
strakte, dann lidsst er den Blick seiner grossen braunen Au-
gen im Zimmer von Gegenstand zu Gegenstand wandern und
denkt wohl: «Schoéner alter Ofen», oder: «Ganz gutes Bild;
wahrscheinlich Italiener; XVI. Jahrhunderts u. 4. Fixiert, holt
er den Blick zuriick und nickt beschwichtigend.

Die Wiederverméhlung geschiedener Katholiken bei Leb-
zeiten des andern Teils findet er menschlich begreiflich und
meint, an dergleichen nehme heute verniinftigerweise kein
Mensch mehr Ansioss. Beruflich- hat er mit kirchlichen Krei-
sen bisher nur schlechle Erfahrungen gemacht; auch sonst
wire aber kein Zweifel, dass seine religiose Stellungnahme
von materiellen Riicksichten durchaus unabhingig ist.

Typus: Ergriffener, rationalistischer, kritischer, statischer,
biirgerlicher Vollgliubiger.

Alois Urban*),
geb. 1898, Dr. med., Arzi.

Als jiingster Sohn unter zahlreichen Kindern eines Bau-
unternehmers und dessen gleichfalls vom Lande stammender
und durch Erbschaft dort begiiterter Frau wuchs Alois Urban
in mittleren Stidten des nordbéhmischen Indusiriegebiets auf.
Der Junge hatte offene Augen fiir alles Reale, beobachtete die
Natur und bastelte gerne. Die héusliche Erziehung war inso-
fern eine religidse, als die Mutter mit den Kindern abends
betete und sie zum Kirchenbesuch anhielt. Der Vater verhielt
sich passiv. Um auch mit kirchlicher Kundschaft ins Geschift
zu kommen, pflegte er mit Geistlichen geselligen Umgang;
iiber Glaubensdinge schwieg er sich hier wie daheim griind-
lich aus; pro foro interno mag er seinen Lieblingsspruch <Lass
dr ock nischt fiermach’'ny auch in Religionssachen angewandt
haben.

“An die Katecheten seiner friithen Schuljahre hat Alois Ur-
ban nur blasse Erinnerungen. Von der Hélle und ihren Strafen
horte er zwar, dachte aber, dahin werde man schon noch zu-
rechtkommen, und so schiimm werde es wohl nicht werden.
Erst auf dem Gymnasium wurde er zu lebhafterem Nachden-
ken iiber Fragen der Religion angeregt, und zwar auf der
Obersiufe durch das Bekanntwerden mit den Beweisversu-
chen der Apologetik. Man wusste, dass der Religionslehrer
Zweifelsiragen der Schiiler nicht liebte und ihnen mit einem
slereotypen «Junge, Junge, — glauben, glauben!s> begegnete.
Um so eifriger machten die geweckteren Kameraden einander
auf selbstentdeckte Unstimmigkeiten innerhalb der Kkirchli-
chen Lehren aufmerksam. Was Alois Urban anbetrifft, so be-
deutete die Einsicht in die Unzuldnglichkeit der Kkirchlichen
Glaubensbegriindung fiir ihn zugleich den Verlust des katho-
lischen Glaubens. Was er sich rettete, war die undogmatische
und unrationale Ueberzeugung vom Dasein eines hdchsten
Wesens und von dem personlichen Ueberleben des Todes.

Diese Ueberzeugung begleitete ihn, als er achtzehnjéhrig
als Oktavaner zur XKriegsdienstleistung eingezogen wurde.
Wenn der Feldkurat versprach, dass jeder, der den Helden-
tod fiirs Vaterland sterbe, in den Himmel kommen werde, so
empfand Urban wie Tausende anderer Soldaten dies als vor-
iibergehende Befreiung von Aengsten, die abgedringte, aber
unverdaute geringe Reste anerzogener Vorstellungen von der

*) Mit Riicksicht auf den inldndischen Leserkreis war es aus
Diskretionsgriinden notwendig, der Darstellung der einzelnen Fille
eine solche Form zu geben, dass jeder Versuch einer «ldentifizie-
rung» des betreffenden Analysanden von vornherein zum Scheitern
verurteilt ist.

Feuilleton.

Goethe unter den Gottlosen!

lis ist gar viel Dummes in den Satzungen der Kirche, aber sie
will herrschen und da muss sie eine bornierte Masse haben, die sich
duckt und die geneigt ist, sich beherrschen zu lassen. Die hohe, reich-
dotierte Geistlichkeit fiirchtet nichts mehr als die Aufkldrung der un-
feren Massen. Zu Eckermann, 11. 3. 1832.

* % *

Die Religion, sagt man, sei nur ein prachtiger Teppich, hinter
dem man jeden gefiihrlichen Anschlag nur desto leichter ausdenkt.
Das Volk liegt auf den Knieen, betet die heiligen gewirkten Zeichen
an, und hinlen lauert der Vogelsteller, der sie beriicken will.

Egmont (1788).
* % *

Es ist erbirmlich anzusehen, wie die Menschen nach Wundern
schnappen, nur um in ihrem Unsinn und Alberheiten beharren zu
diirfen und-um sich gegen die Obermacht des Menschenverstandes
und der Vernunft wehren zu konnen. An Jakobi, 1. 6. 1791.

" *

Alle gesunden Menschen haben die Ueberzeugung eines Daseins
und eines Daseienden um sich her. Indessen gibt es auch einen hoh-
len Fleck im Gehirn, d. h. eine Stelle, wo sich kein Gegenstand ab-
spiegelt. Wird der Mensch auf diese Stelle besonders aufmerksam,

*

vertieft er sich darin, so verfillt er in eine Geisteskrankheit, ahnet
hier Dinge aus einer anderen Welt, die aber eigentlich Undinge sind.
Spriiche in Prosa (1825).
* % *

Die Beschaftisung mit Unsterblichkeitsideen ist fiir vornehme
Stinde und besonders fiir Frauenzimmer, die nichts zu {un haben.
Ein tiichtiger Mensch aber, der schon hier etwas Ordentliches zu sein
gedenkt, und der daher tiglich zu streben, zu kidmpfen und zu wir-
ken hat, lisst die kiinftige Welt auf sich beruhen und ist titig und
niitzlich in dieser. Zu Eckermann, 25. 2. 1824,

*

® *

Die Meinung, dass alles Gute und Verniinftige auf eine bestimmte
Offenbarung zuriickzufiihren sei, wird immer bei denen bestehen, die
sich gern Vorrechie wiinsciien und zuschreiben, die um ihres lieben
Ich, ihrer Kirche und Schule willen Privilegien ausnehmen und

Wunder fiir ganz natiirlich halten. Zur ausw. Literatur (1796).
* % *

Du nennst das Evangelium die gétiliche Wahrheit? Mich wiirde
eine vernehmliche Stimme vom Himmel nicht iiberzeugen, dass das
Wasser brennt und das Feuer loscht und ein Weib ohne Mann gebiirt
und ein Toter aufersteht; vielmehr halte ich dies fiir Listerungen
gegen den grossen Gott und seine Offenbarung in der Natur. In die-
sem Glauben ist es mir eben so heftig ernst wie dir in dem deinen.

An Lavater, 9. 8. 1782.

* * *



Nr. 15/16

DER FREIDENKER 107

Kehrseite jenseitiger Seligkeit ihm sonst in diesen Monaten
bereitet haben wiirden, da das «Zurechtkommen» in die Hélle
nun angesichts des Frontdienstes plétzlich in Frage gestellt
war und die erhoffte Ertraglichkeit der dortigen Qualen un-
gewiss wurde in dem Masse, als die Absage an das katho-
lische Dogma erst kiirzlich und in unreifen Jahren vollzogen
und anderseits der Glaube an ein jenseitiges Fortleben, ob-
zwar nicht konkret ausstaffiert. doch festgehalten war.

Heimgekehrt, bezog Alois Urban die Universitit, um Me-
dizin zu studieren, wurde aktiv in einer (bekenntnisméssig
indifferenten) Burschenschaft und schloss die Fachausbildung
piinktlich ab, um rasch in den Beruf zu kommen. Diese fiinf
Hochschuljahre brachten ausser einer allgemeinen Ausweitung
des Blickfeldes und entschiedener Vertiefung der naturwis-
senschaftlichen Kenntnisse nichts, was fiir Urbans religise
Entwicklung bedeutsam gewesen wire, es sei denn, man
rechne auch seine sexuelle Befreiung hierher, mit welcher er
den letzten Schritt zum Vollmenschentum und zur restlosen
Bejahung der Gesamtwirklichkeit tat. Die kirchlichen Kult-
handlungen, die er interessehalber sich hin und wieder be-

. sah, hatten ihn schon friiher, als er noch gezwungenermassen
ihr Zeuge war (als Gymnasiast), fremd und leer angemutet,
spiter erschienen sie ihm, wie er bekennt, in zunehmendem
Masse als iiberfliissig, ja als ldcherlich. Seiner Mutter zuliebe
ging er aber, wenn er auf Ferien daheim war, mit in die
Kirche.

Noch vor Griindung der eigenen Praxis, als Sekundararzt
einer Klinik, heiratete Dr. Urban nach kurzer Verl6bniszeit
ein katholisches M&dchen. Eine andere als die kirchliche
Trauung kam ebensowohl in Riicksicht auf die Mutter wie auf
die Braut fiir'ihn nicht in Betracht. In Unkenntnis der kano-
nischen Bestimmungen/war Dr. Urban der Meinung, die kirch-
liche Trauung habe vorgingige Beicht der Nupturienten zur
Bedingung, und unterzog sich also dieser ihm recht peinlichen

Formalitit, um einen Beichtzettel zu erhalten (den. der

lrauende Pfarrer ihm nicht abverlangt hatte).

Dr. Urban ist heute stark beanspruchter Arzt mit viel
Landpraxis in einer kleinen Stadt. An Sterbebetten be-
gegnet er nur selten dem Priester, die niichterne, iiberwiegend
kleinbduerliche und Fabrikbevolkerung seines Tatigkeitsfel-
des verlangt in solchen Féllen meist nur nach &rztlichem Bei-
stand. Die Menschen dort, s6 berichtet -der Arzt, sind ange-
sichts des Todes gelassen und gleichermassen frei von Jen-
seitshoffnung wie Jenseitsfurcht. Freidenkerfamilien sind zahl-
reich, Eindscherungen haufig. ’

In seinen seltenen Freizeiten hat Urban, der auch ein
tichtiger Sportler ist, im Laufe der Jahre einiges gelesen, was

ihm dazu half, seine Anschauungen iiber Religion wissens-
méssig zu unterbauen; sachlich hat sich an ihnen seit seiner
Studentenzeit sonst wenig gedndert. Dem Bericht iiber sie ist
vorauszuschicken, dass Fragen der Religion und Weltan-
schauung fiir Dr. Urban stets von sekundirem Range sind ge-
geniiber den Fragen, die sich auf die Gestaltung der empiri-
schen Wirklichkeit beziehen.

Seine Ueberzeugung von der Existenz eines Wesens «iiber
unsy ist gepaart mit der Gewissheit, dass dieses Wesen von
dem, was die katholische Kirche von ihm aussagt, so gut wie
nichts an sich habe. Hinsichtlich der Unsterblichkeit ist Alois
Urban sich nicht im klaren, welche der hierunter geldufigen
verschiedenen Vorstellungen am ehesten zutreffe: ob der Ge-
danke des rein diesseitigen Fortlebens des Individuums in
den Wirkungen, die im kleinen und grossen von ihm ausge-
gangen sind, allein berechtigt sei, oder dariiber hinaus die

- Annahme, dass die Einzelseelen beim Tode des Korpers in

die Weltseele, mit welcher sie partiell identisch wéren, zu-
riickgenommen werden wie Regentropfen in den Ozean, oder
endlich, ob man personlichen Fortbestand der Seelen, also
ein korperloses Weiterleben bei Wahrung der Einheit des
Bewusstseins, vermuten solle. Dr. Urban ist geneigt, die dritte
Hypothese im Lichte der Abstammungslehre als die am wenig-
sten wahrscheinliche zu bezeichnen, wihrend die erste em-
pirisch verifizierbar sei, weshalb praktisch auch niemals sie
an sich, sondern nur ihre Eignung, dem Unsterblichkeitsbe-
griff zu gentigen, bezweifelt werde.

Dr. Urban sagt, er halte den menschlichen Willen fiir frei.
Doch aus seiner Antwort auf die Frage, was er unter Willens-
freiheit verstehe, geht hervor, dass er nicht die Freiheit des
Willens, sondern die Freiheit das Gewollte zu tun, also die
Handlungsfreiheit meint, welche auch der Determinist nicht
in Frage stellt. Weiter gefragt, wie er iiber die Kausalbedingt-
heit menschlicher Willensvorgéinge denke, bekennt er, er
halte diese fiir ursdchlich bestimmt, d. h. fiir Wirkungen aus
zureichendem Grunde, also fiir unfrei. In der Frage der Zu-
rechnung und Strafbarkeit von Willenshandlungen stellt er
gich auf den Boden der neueren kriminalistischen Theorien,
unter Ablehnung des Vergeltungsprinzips.

Die Bibel sei voll von Widerspriichen. Das Christentum be-
sitze in der Vergangenheit seine grossen kulturellen Ver-
dienste, habe seine Sendung aber bereits erfiillt. Dem heutigen
Menschen kénne es weder in seiner konsequenten katholischen,
noch in seiner unkonsequenten protestantischen Fassung ge-
niigen. Auch verurteilt Dr. Urban das, was er als Einmischung
der Kirche in politische Dinge ansieht, aufs schirfste. Die
Worte «katholischy und «Liige» stehen in seinem Wortvorrat

Ich halte mit fest und fester an die Gottesverehrung des
Atheisten (Spinoza) und iiberlasse Euch alles, was Thr Religion heisst

und heissen miisst, An Jacobi, 5. 5. 1786.

* *

*
Dem Mittelpunkt des Katholizismus mich ndhernd, trat mir so
lebhaft vor die Seele, dass vom urspriinglichen Christentum alle
Spur verloschen ist, ja, wenn ich mir seine Reinheit vergegenwér-
tige, so wie wir es in der Apostelgeschichte sehen, so musste mir
schaudern, was nun auf jenen gemiitlichen Anfingen ein unform-
lickes, ja barockes Heidentum lastet. Da fiel mir der ewige Jude
wieder ein, der Zeuge aller dieser wunderlichen Ent- und Aufwick-
lungen gewesen, und so einen wunderlichen Zustand erlebte, dass
Christus selbst, als er zuriickkommt, um sich nach den Friichten
seiner Lehre umzusehen, in Gefahr gerét, zum zweitenmal gekreuzigt
zu werden. Ital. Reise, 27. 10. 1786.
* % *

Vom Theater und kirchlichen Zeremonien bin ich gleich iibel
erbaut. Die Schauspieler geben sich viel Miihe, um Freude, die Pfaf-
fen, um Andacht zu erregen, und beide wirken nur auf eine Klasse,
zu der ich nicht gehore. An Karl August, Rom, 3. 2. 1787.

& *

Gestern war Fronleichnam. Ich bin nun einmal fiir diese kirch-
lichen Zeremonien verdorben, alle diese Bemiihungen, eine Liige
gelten zu machen, kommen mir schal vor, und die Mummereien, die
fiir Kinder und sinnliche Menschen etwas Imposantes haben, er-
scheinen wir, auch sogar wenn ich die Sache als Kiinstler und Dich-

*

ter ansehe, abgeschmackt und klein. Es ist nichts gross als das
Wahre, und das kleinste Wahre ist gross.
An Frau von Stein, Neapel, 1. 6. 1787.
* " *

Ich habe nun Gelegenheit, das Christentum auch von der Kunst-
seite naher anzusehen, und da wird’s auch recht erbarmlich.
An Herder, 4. 9. 1788.
Ich wolne hier in Meiningen der Kirche gegeniiber; das ist eine

"schreckliche Situation fiir einen, der weder auf diesem noch auf

jenem Berge betet und keine vorgeschriebenen Stunden hat, Gott zu
ehren. An Frau von Stein, 12. 5. 1782.
* % *

Offen stehet das Grab. Welch’ herrlich Wunder! Der Herr ist

auferstanden! — Wer’s glaubt! Schelmen, ihr trugt ihn ja weg.
Venetische Epigramme (1790).
* - *

Wie sie klingeln, die Pfaffen, wie angelegen sie’s machen,
dass man komme, nur ja plappre wie gestern, so heut’!
Scheltet mir nicht die Pfaffen; sie kennen des Menschen
Bediirfnis,
Denn wie ist er begliickt, plappert er morgen, wie heut.
Venetische Epigramme (1790).

* * *



108 DER FREIDENKER

Nr. 15/16

nahe beieinander. Das Freidenkertum hilt er fiir notwendig
als Mahner und Fiihrer der Menschen, da‘mit sie ihre religio-
sen Irrtiimer erkennen lernen.

Dr. Urbans Ehe ist kinderlos, die Frage der religiosen oder
areligidsen Kindererziehuifg fiir ihn und seine Frau also nicht
aktuell. Allgemein bemerkt er, sittliche Erziehung sei auch am
Kinde ohne religiose Sanktionen mdglich. Seine Frau, welche
bis vor kurzem als Halbkatholikin zu gelten hatte, aber seit
langem nicht praktiziert, befiirchtete als Folge der Entkirch-
iichung der Massen deren Hinwendung zum Bolschewismus
und hat aus diesem Grunde ihren Mann gebeten, an der Fron-
leichnamsprozession des Stddtchens teilzunehmen. Dr. Urban
tat ihr den Willen, aber nur einmal, denn seither hat sie
selbst nicht weiter darauf bestanden. Thre eigene religiose Ent-
wicklung hat inzwischen einen andern Weg genommen. Nach-
‘dem friither der Uebertritt zum Protestantismus gemeinsam er-
wogen, aber als Kompromisslosung verworfen wurde, stiinde
nunmehr dem Kirchenaustritt der Eheleute zur Bekenntnis-
losigkeit nichts im Wege, wenn dann nicht berufliche Schadi-
gung Dr. Urbans zu befiirchten wire, und zwar von seiten des
Katholischen Frauenbundes, welcher die Frauen des geho-
benen Biirgertums des Stidtchens umfasst und darum einen
ortlichen Machtfaktor darstellt.

Typus: Wissender, kritischer, rationalistischer, gleichgiil-
tiger, duldsamer, biirgerlicher Ungléubiger. :

Max Horvdth *),
geb. 1877, akadem. Maler und Graphiker.

Max Horvath, aus wohlhabender, urspriinglich magyari-
scher Familie mit kaufm#nnischer und musikalischer Tradi-
tion, mag neben Schwab, dem Architekten, ein Beispiel bieten
fiir Stellung und Haltung des Kiinstlers innerhalb des neueren
Katholizismus.

Die h#usliche Umwelt des Kindes war biirgerlich und li-
beral. Max und seine Geschwister wurden streng, aber unter
sorgfiltiger Bedachtnahme auf ihre besondern Neigungen er-
zogen, damit das, was ihre spiter erwéhlte Laufbahn férdern
konnte, weder wild wuchere, noch unterdriickt werde; denn
man erwartete von allen, dass sie kiinftig etwas Bedeutendes
wiirden; dabei war an sozialen Aufstieg nicht eigentlich ge-
dacht — ein solcher wurde bei der wirtschaftlichen und ge-

*) Mit Riicksicht auf den inlédndischen Leserkreis war es aus
Diskretionsgriinden notwendig, der Darstellung der einzelnen Félle
eine solche Form zu geben, dass jeder Versuch einer «Identifizie-
rung» des betreffenden Analysanden von vornherein zum Scheitern
verurteilt ist.

sellschaftlichen Stellung, welche das Haus Horvéath seit lan-
gem besass, gar nicht erstrebt —, wohl aber war das Ziel, dass
jeder der Sohne durch Leistung auf besonderem Gebiete sich
einen Namen mache.

Beide Eltern waren unkirchlich gesinnt, zogen daraus aber
keine andere Folgerung als die, dass sie auf ihre Kinder
selbst keinerlei religiésen Einfluss nahmen, sondern dies dem
Katecheten iiberliessen. So erfuhr auch Max zum erstenmal et-
was von Gott und Jesus, als er zur Schule kam. Von der
Schule aus wurden die Kinder meist zu missgelaunten und
strengen Ordenspriestern beichten geschickt, doch hatte Max
den Eindruck, als seien die Patres nicht so sehr iiber die ihnen
einbekannten Siinden ungehalten, als wegen der Stérung ihrer
Mittagsruhe. »

In seiner Schulzeit bis zum Abitur kiimmerte Max Horvath
sich nicht sonderlich um Religionsfragen. Er war ein guter
und strebsamer Schiiler mit starkem Interesse fiir Musik und
bildende Kunst, bekam, da er ein gutes Gedéchtnis hatte, stets
das iibliche Vorziiglich aus Religion und blieb von' der reli-
giosen Krise, die sonst im Geleite der Pubertit sich einzustel-
len pflegt, nahezu ganz verschont. :

Zunichst bezog er dann die Technische Hochschule, um das
Baufach zu studieren, war aber bald enttiuscht, wandte sich
der Musik zu und bildete sich auf Konservatorien des In- und
Auslandes zum Geiger aus. Nachdem er die Meisterklasse ab-
solviert und die ersten Konzerte mit Erfolg gegeben hatte, er-
litt er einen Verkehrsunfall, nach welchem eine geringe Ver-
steifung der linken Hand zuriickblieb, die ihn zwang, auf die
Virtuosenlaufbahn zu verzichten und ein neues Studium zu be-
ginnen: er wurde Maler und als solcher bald bekannt und
gesucht. ’

Der Geist der Kiinstlerwelt, in welcher Max Horvath bis
zu seiner Verheiratung heimisch war, war kirchenfremd, so-
weit hierunter das Nichtglauben an die Lehren und das Nicht-
leben nach den Vorschriften der Kirche verstanden wird. Ne-
ben antiken wurde jedoch christliche Motive nach ihrem #sthe-
tischen Gehalt geschétzt, wobei die Farbigkeit der katholischen
Kultwelt und Symbolik den Vorrang hatte. Liebesbindungen
ging man rasch ein und 19ste sie leichten Herzens wieder, und
diese Lebensweise war einem gesunden und weltoffenen Men-
schen wie Horvath so gemiss, dass auch die Erinnerung an
die ihm in {rither Jugend vermittelten kirchlichen Sexualver-
bote das Gliick nicht triibte.

Vierzigjdhrig schloss Max Horvédth eine Liebesheirat mit
einer jungen, sehr katholischen Witwe. Dass Max nicht zur
Messe und zu den Sakramenten ging, krinkte sie tief, und sie

Lasst euch nur von Pfaffen sagen,
was die Kreuzigung eingetragen.
Zahme Xenien (1823).
* 5 *
Berangers Hass gegen die Herrschaft der Pfaffen und gegen die
Verfinsterung, die mit den Jesuiten wieder einzubrechen droht: das
sind denn doch Dinge, denen man wohl seine véllige Zustimmung

nicht versagen kann. Zu Eckermann (1830).

* *

*
Das Glaubensbekeunntnis eines Denkgléubigen ist eine betrii-
bende Erscheinung, weil sie auf Halbheit und kiimmerlicher Anpas-
sung beruht. Man muss entweder den Glauben an die Tradition fest-
halten, ohne sich auf Kritik einzulassen, oder wenn man sich der
Kritik ergibt jenen Glauben aufgeben. Ein Drittes ist nicht denkbar.
Zum Kanzler von Miiller, 8. 6. 1830.

. *

Da du deinen Glauben und Lehre wiederholend predigst, finde
ich es notig, Dir auch den unseren als einen ehernen, bestehenden
Fels der Menschheit wiederholt zu zeigen, den du und eine ganze
Christenheit mit den Wogen eures Meeres vielleicht einmal iiberspru-
deln, aber weder iiberstromen noch in seinen Tiefen erschiittern

konnt. An Lavater, 22. 6. 1781.
* % *

Y

Dich vermag aus Glaubensketten
der Verstand allein zu retten.
y Diwan IV (1816).

Verschiedenes.

Wissen Sie: i

dass heute in Deutschland von den 3,217,000 ledigen Ménnern im
Alter von iiber 25 Jahren jeder Hundertste ein Geistlicher oder
Monch ist?

dass in Deutschland jede 50. weibliche Ledige im Alter von iiber
25 Jahren eine Nonne ist?

dass es im Deutschen Reich laut der Volkszdhlung im Jahre 1933
18,841 katholische Weltgeistliche und 13,139 Ménche gab?

dass es in Deutschland 74,000 Klosterfrauen gibt?

dass in Oeslerreich, trotz dem Druck des Katholizismus, die Gesamt-
zahl der Protestanten auf iiber 327,000 angewachsen ist?

dass in Oesterreich im Jahre 1934, dem Jahr der Krukenkreuzrevo-
lution, 25,140 Personen zum Protestantismus iibertraten?

dass es in Wien heute 300,000 Katholiken weniger gibt als im
Jahre 1910?

dass im Laufe des Jahres 1936 106,000 Chinesen und Mandschuren
zum Katholizismus iibertraten?

dass in China bei einer Bevdlkerung von 483 Millionen nur 2,9
Millionen katholischen Glaubens sind, d. h. 0,6 Prozent?



	Feuilleton

