
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 12-13

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 DER FREIDENKER Nr. 12/13

Brief seines Vaters und teilweise um einen Konstrukteur für
seinen neuen Plan für die Erbauung von Eisenbrücken zu
finden, ein Plan, der im Brückenbau beinahe so revolutionierende

Effekte hatte, wie seine politischen Lehren auf die
Regierungen. Nach einigen Monaten Aufenthalt in Paris, wäh-
rend denen ihm die Akademie der Wissenschaften die
Anerkennung für seine Brückenpläne ausdrückte, reiste Paine
nach London und hierauf nach Thetford, wohin er bisher
regelmässig alles Geld, das er erübrigen konnte, gesandt hatte,
um für den Unterhalt seiner betagten Eltern zu sorgen. Als
er dort ankam, war sein Vater bereits tot, doch seine Mutter,
damals 91 Jahre alt, lebte noch drei Jahre und ihr Sohn blieb
die letzten Jahre ihres Lebens stets in ihrer Nähe. Er
beschäftigte sich mit den Modellen seiner Brücke ünd hielt sich
viel in den Werkstätten der Herren Walker in Rotherham,
Yorkshire, auf, wo seine Erinnerung wegen seiner Ehrenhaftigkeit,

seiner Freundlichkeit und seines Könnens noch lange
Jahre weiterlebte.

Im Jahre 1791 schrieb Paine als Antwort auf Burke's
Schrift «Betrachtungen über die Revoltion in Frankreich» den
ersten Teil seiner Schrift «The Rights of Man» (Die Rechte
des Menschen). Diesem ersten Teil folgte im nächsten Jahre
der zweite Teil. Mau erzählt, dass in zwei Jahren mehr als
200,000 Exemplare dieses Buches verkauft wurden. Das Pamphlet

«Common Sense» brachte Paine keinen materiellen Profit.

Der Gewinn, der aus dem Verkauf der «Crisis»-Sehriften
resultierte, wurde dem amerikanischen Kongress abgeliefert.
Damit spätere Ausgaben von «The Rights of Man» zu einem
möglichst geringen Preise verkauft werden konnten, veröffentlichte

Paiue, immer noch ein armer Mann, die Schrift selbst
zu einem Preise, der gerade die Druckkosten deckte. Erwähnt
werden mag, dass Paine eine Bestechungssumme von 1000

Gineas (d. h. rund Fr. 21,000.— angeboten wurde, wenn er
das Werk nicht veröffentliche. In dieser Schrift lehrt Paine,
dass die Menschen «von Natur aus frei, gleich und unabhängig»

sind, dass die Völker die einzige Quelle der Macht sind
und, dass sie die Verfassungen ihrer Regierungen nach ihrem
Willen ändern können.

Für diese Lehre wurde Paine, obwohl er von der Stadt
Calais in den Konvent gewählt worden war, des Hochverrates

schuldig erklärt und es gelang ihm nur mit Mühe aus Frankreich

zu entkommen. Seinetwegen hob Pitt den Habeas Corpus

Act auf; seinetwegen wurde eine spezielle königliche
Proklamation erlassen und schuf das Parlament drei unterdrük-
kende und reaktionäre Gesetze. Der Masstab eines wahren
Mannes Grösse mag in der Bösartigkeit seiner Feinde gefunden

werden. '

Feuilleton.

Es spricht: Friedrich Nietzsche.
Der Anfang der Bibel enthält die ganze Psychologie des Priesters.
— Der Priester kennt nur eine grosse Gefahr: das ist die Wissenschaft,

— der gesunde Begriff von Ursache und Wirkung.

Der «Glaube» als Imperativ ist das Veto gegen die Wissenschaft, — ;

in praxi die Lüge um jeden Preis.

Weil die Krankheit zum Wesen des Christentums gehört, muss
auch der typisch-christliche Zustand, «der Glaube», eine Krankheitsform

sein, müssen alle geraden, rechtschaffenen, wissenschaftlichen
Wege zur Erkenntnis von der Kirche als verbotene Wege abgelehnt

werden.

Nochmals erinnere ich an das unschätzbare Wort des Paulus: «Was
schwach ist vor der Welt, was töricht ist vor der Welt, das Unedle
und Verachtete vor der Welt hat Gott erwählet.»

Man mUss Leidende durch eine Hoffnung aufrechterhalten, welcher'
durch keine Wirklichkeit widersprochen werden kann, — welche:
nicht durch eine Erfüllung abgetan wird: eine Jenseits-Hoffnung, j

Burke's Betrachtungen bieten einen ebenso glänzenden
wie bohlen Vorwand für die Rechtfertigung der unhaltbaren
Zustände, unhaltbar für jeden rechtdenkenden Menschen, für
jeden, der die Gerechtigkeit liebt, für jeden, in dessen Brust-
die Sympathie für seinen Mitmenschen sich bis zum Unwillen
aufreizen lässt bei dem Schauspiel der ungelösten Sklaverei;
dagegen haltbar, nein, sogar wünschbar für einen, der nicht
zögerte, von einem wahnsinnigen König eine persönliche
Pension von 1500 Pfund Sterling im Jahr und eine weitere
Pensionjvon 2500 Pfund Sterling unter einem anderen Namen,
da er kein legales Recht hatte, anzunehmen. Für 4000 Pfund
Sterling im Jahr (das siud rund Fr. 100,000.— zum ehemaligen

Kurs. Der Uebersetzer) würde mancher — besser als
Burke es war — am Ende den letzten Rest seiner Selbstachtung

verkaufen.
Im ersten Teil von «The Rights of Man» antwortet Farne

an Burke. Die erstaunliche Torheit der Individuen, die
fordern geschult zu werden, wurde durch das bereitwillig erteilte
Lob an Burke's Betrachtungen selbst demonstriert, wie auch
durch die Geringschätzung, die Paines Antwort erkennen lässt.
Burke, der noch ein Wort zugunsten der amerikanischen
Rebellen gefunden hatte, hatte keine Silbe übrig für die
französischen Revolutionäre, ausser sie zu verdammen, zu verdrehen
und zu schmähen; Marie-Antoinette gesehen zu haben, ent-
üob ihn jeder Würdigung, die ein grossmütiger Mann auf das

französische Volk übertragen hätte, machte ihn blind gegenüber

allem Leiden, ausser jenem, das das königliche Haus
und- den Adel traf. Es war nicht schwer Burke zu antworten,
aber die «Rights of Man» sind mehr als eine Antwort an
Burke: es ist eine Unabhängigkeits-Erklärung der Menschheit.

Im zweiten Teil ging Paine vom Abstrakten zum
Konkreten über; er analysiert die herrschende Regierung in Bezug
auf den Fortschritt in einer wirklich treffenden Weise. Er
zeigte, wie es im England seiner Tage möglich gewesen wäre
(in einem England, in dem die Frauen sich unter den schlimmsten

Verhältnissen der Knechtschaft plagen müssten, wo Kinder

arbeiten müssten, wie kein Mensch von einem Tier es
verlangen würde und wo die Männer gezwungen werden, die
Seele aus dem Leibe zu arbeiten in den Unternehmen), die
existierenden Armengesetze aufzuheben und an ihrer Stelle
eine universelle und freie Erziehung einzuführen, ferner
Gesetze, die die Mutterschaft sichern und den Kindern bis zum
Alter von 14 Jahren den Unterhalt gewähren und Alterspensionen

für Alle.
Der Erfolg eines solchen Buches unter den Massen lässt

sich am besten illustrieren an der Panik, die es unter den
herrschenden Klassen hervorrief. Es war eine Offenbarung

Irgend' einen Notstand abschaffen ging wider ihre tiefste
Nützlichkeit: sie lebt von Notständen, sie s c h u f Notstände, um
sich zu verewigen.

Das Christentum ist ein Aufstand alles Am-Boden-Kriechenden
gegen das, was Höhe hat: das Evangelium der «Niedrigen» macht
niedrig.

Das Christentum war ein Sieg, eine vornehmere Gesinnung ging
an ihm zugrunde, — das Christentum war bisher das grösste
Unglück der Menschheit.

Die christliche Kirche liess nichts mit ihrer Verderbnis unberührt,
sie hat aus jedem Wert einen Unwert, aus jeder Wahrheit eine
Lüge, aus jeder Rechtschaffenheit eine Seelen-Niedertracht gemacht.

Christlich ist der Hass gegen den"Geist, gegen Stolz, Mut, Freiheit,
libertinage des Geistes; christlich ist der Hass gegen die Sinne,
gegen die Freuden der Sinne, gegen die Freude überhaupt.

Wer Theologen-Blut im Leibe hat, steht von vorneherein zu allen
Dingen schief und unehrlich.
So lange der Priester noch als eine höhere Art Mensch gilt, dieser
Verneiner, Verleumder, Vergifter des Lebens von Beruf, gibt es
keine Antwort auf die Frage: was ist Wahrheit? Man hat bereits
die Wahrheit auf den Kopf gestellt, wenn der bewusste Advokat
des Nichts und der Verneinung als Vertreter der «Wahrheit» gilt.



Nr. 12/13 DER FREI DENKER 91

wenn es je eine solche gab. Das alles zu verwirklichen lag
durchaus innerhalb der Grenzen des Möglichen und es galt
nur, die Menschheit zu einer Anstrengung, an die sie bisher
nie gedacht hatte, anzuspornen. Die Regierung Pitt schlug
deshalb ohne Zögern zu. Paine wurde des Hochverrates schuldig

befunden. Bevor er jedoch festgenommen werden konnte,
gelang es ihm, nach Frankreich überzusetzen, wo er dann,
wie bereits gesagt, von der Stadt Calais in den Konvent
gewählt wurde.

Das Paris der Girondisten empfing Paine mit Ehren und
Freundschaft; der Konvent ernannte ihn zum Mitglied eines
Komitees, dessen Aufgabe es war, die Verfassung der Republik

auszuarbeiten. Zwei Monate nach seiner Ankunft brachten

ihn jedoch die Gerichtsverhandlungen gegen Ludwig VI.
in einen Konflikt mit den Jakobiner, speziell mit dem Schweizer

Marat. Wie der Schweizer die Ueberlegenheit gewann,
wurde Paine, darüber hinaus verraten durch den treulosen
Gesandten Amerikas, Morris, der zu jener Zeit mit dem
englischen Hofe intrigierte, ins Luxembourg-Gefängnis gesandt.
Beinahe ein Jahr später gelang es Monroe, dem späteren
Präsidenten der Vereinigten Staaten, der immer ein Verehrer von
Paines Werk und Verdienst um die Unabhängikeit seines Landes

war, Paines Befreiung zu erwirken.
Ein Opfer der tiefsten Enttäuschung, suchte Paine diese

Gedanken zu verscheuen, indfem er zum Zeitvertreib über
Dinge ganz anderer Natur nachdachte. Bisher hatte er sich nur
über politische Angelegenheiten ausgelassen; er hatte Gedanken

geäussert, die die Ungerechtigkeit des Menschen gegen
den Menschen in ihm geweckt hatten. Er hatte mit Schwert
und Feder für die politische Freiheit gekämpft.

Im Luxembourg-Gefängnis dachte er über die Verknechtung
des Menschen durch die Bibel nach. Die Früchte seines
Nachdenkens fanden ihren Niederschlag im ersten Teile seiner
Schrift «The Age of Reason» (Zeitalter der Vernunft). Freilich
war sie, als er sich unrettbar zum Tode auf dem Sehaffot
verurteilt glaubte, als alle seine grossen Hoffnungen in die
französische Revolution vernichtet waren, geschrieben und ist
deshalb in der vollständigen Enttäuschung, die ein Mensch
erfahren kann, verfasst. Das Buch war nicht geschrieben, um
die grimmige Tyrannei der Kirche zu bekämpfen, sondern
vielmehr um die Menschen zur Rückkehr zu veranlassen, zum
reinen, ungemischten und unverfälschten Glauben an den
einen Gott und keinen anderen. Weit entfernt, ein Traktat
zugunsten des Atheismus zu sein, war es weit mehr ein Pamphlet

gegen den Atheismus, dessen Verbreitung Paine mit
grossem Schrecken wahrnahm.

Der erste Teil war zusammengestellt, ohne eine Bibel als

Was ein Theologe als wahr empfindet, das muss falsch sein: man
hat daran beinahe ein Kriterium der Wahrheit.

Ist denn das Kreuz ein Argument?

Psychologisch nachgerechnet, werden in jeder priesterlich organisierten

Gesellschaft die «Sünden» unentbehrlich: sie sind die eigentlichen

Handhaben der Macht, der Priester lebt von den Sünden, er
hat nötig, dass «gesündigt» wird. ...Oberster Satz: «Gott vergibt
Dem, der Busse tut» — auf deutsch: der sich dem Priester unterwirft.

Indem sie Gott richten lassen, richten sie selber; indem sie Gott
verherrlichen, verherrlichen sie sich selber; indem sie die Tugenden
fordern, deren sie gerade fähig sind — mehr noch, die sie nötig

haben, um üb'erhaupt oben zu bleiben — geben sie sich den

grossen Anschein eines Ringens um die Tugend, eines Kampfes um
die Herrschaft der Tugend.

Weder die Moral noch die Religion berührt sich im Christentum
mit irgend einem Punkte der Wirklichkeit.

Gott die Formel für jede Verleumdung des «Diesseits», für jede
Lüge vom «Jenseits»! In Gott das Nichts vergöttlicht, der Wille
zum Nichts heilig gesprochen!

Gegen das Vergangene bin ich, gleich allen Erkennenden, von einer
grossen Toleranz, das heisst, grossmütigen Selbstbezwingung: ich

Hinweis in der Hand zu haben. Er veranschaulicht des
Autors religiöse Stellungnahme, seinen Glauben an einen Gott
und an ein künftiges Leben im Jenseits, ferner seihen
Unglauben gegenüber dem Christentum oder jeder anderen
anerkannten Religion und eine generelle Kritik am Christentum.

Im zweiten Teil des Buches, der zwei Jahre später
erschien, unterzieht Paine die Bibel einer eingehenden
Prüfung, von der er erklärt, dass die erneute Lektüre sie weit
schlechter finden liess, als er sie in Erinnerung hatte.

Der Standpunkt, den Paine über Vieles einnimmt und wie
er sich in «Age of Reason» findet, ist der eines liberalen
christlichen Geistlichen. Mit anderen Worten, heisst das, dass
der fortschrittlichste Teil der Christen heute etwa da steht, wo
Paine bereits vor 140 Jahren stand.

Wie «The Rights of Man» den schwersten Schlag bedeutete,
der bis heute in englischer Sprache gegen die politische
Ungerechtigkeit und Unvernunft geführt wurde, so war «Age of
Reason» der gefürchtetste Angriff auf die religiöse Ungerechtigkeit

und Unvernunft, der bis heute im englischen Sprachgebiet

unternommen wurde. Paine, ein Genius des Wortes,
traf im geschriebenen wie im gesprochenen Worte gleich
empfindlich; seine Fähigkeit der Vereinfachung und Klärung gab
seinen Werken einen Ruf unter den Massen, wie ihn keine
anderen je erreichten.

Paines «Common Sense» und «Crisis» machten ihn zum
Helden der amerikanischen Unabhängigkeit; die «Rights of
Man» riefen die aufgepeitschten Mächte aller jener gegen ihn,
deren materielle Interessen in der Erhaltung der grässlichen
Zustände innerhalb der Gesellschaft lagen; und «Age of
Reason» gab den ersten Antrieb zu einer Aktion gegen das
älteste Uebel, die Kirche.

In diesen beiden letzten Kämpfen hat Paines Propaganda
letzten Endes einen grossen Einfluss gewonnen, aber der
Sieg war teuer erkauft für Paine, zu seinen Lebzeiten und
seit seinem Tode. Noch während er lebte, wurde eine traurige

Kreatur gedungen, eine pöbelhafte Biographie über ihn
zu schreiben. Seit seinem Tode hat keiner, der sich bei frommen

Christen einschmeicheln wollte, es unterlassen, seinen
Stein nach Paine zu werfen.

Als Paine am Ende seines Lebens nach Amerika zurückkehrte,

wo er vor seiner Abreise der Löw;e in den Salons von
Pennsylvanien war, fand er sich die Zielscheibe für den
Schmutz jedes gemeinen Taugenichts. Immerhin erklärte der
Kongress, «dass Mister Paine den Vereinigten Staaten grosse
und ausgezeichnete Dienste leistete während ihres Kampfes
für die Freiheit und Unabhängigkeit». Mit dieser Anerkennung

in den Ohren starb Paine im Jahre 1809 in New-York.

gehe durch die Irrenhaus-Welt ganzer Jahrtausende, heisse sie nun
«Christentum», «christlicher Glaube», «christliche Kirche», mit einer
düsteren Vorsicht hindurch, — ich hüte mich, die Menschheit für
ihre Geisteskrankheiten verantwortlich zu machen. Aber mein
Gefühl schlägt um, bricht heraus, sobald ich in die neuere Zeit, in
unsere Zeit eintrete. Unsere Zeit ist wissend... was ehemals bloss
krank war, heute ward es unanständig, — es ist unanständig, heute
Christ zu sein.

Es ist falsch bis zum Unsinn, wenn man in einem «Glauben», etwa
im Glauben an die Erlösung durch Christus das Abzeichen des Christen

sieht: bloss die christliche Praktik, ein Leben so wie Der,
der am Kreuze starb, es lebte, ist christlich.

Was bedeutet «sittliche Weltordnung»? Dass es, ein für allemal,
einen Willen Gottes gibt, was der Mensch zu tun, was er zu lassen
habe; dass der Wert eines Volkes, eines Einzelnen sich darnach
bemesse, wie sehr oder wie wenig dem Willen Gottes gehorcht wird;
dass in den Schicksalen eines Volkes, eines Einzelnen sich der Wille
Gottes als herrschend, das heisst als strafend und belohnend,
je nach dem Grade des Gehorsams, beweist. — Die Realität
an Stelle dieser erbarmungswürdigen Lüge heisst: eine parasitische
Art Mensch, die nur auf Kosten aller gesunden Bildungen des
Lebens gedeiht, der Priester, missbraucht den Namen Gottes: er nennt
einen Zustand der Gesellschaft, in dem der Priester den Wert der
Dinge bestimmt, «das Reich Gottes»; er nennt die Mittel, vermöge
deren ein solcher Zustand erreicht oder aufrechterhalten wird, «den



92 DER FREIDENKER Nr. 12/13

Paine war ein grosser robuster Mann von bescheidenen
Ansprüchen und von einem überaus grossmütigen Charakter.
Als Beweis dieses letzten Charakterzuges mag erwähnt werden,

wie er jenen britischen Hauptmann behandelte, der ihn
auf einem Besuch in Paris im Jahre 1792 in einer grossen
Tischgesellschaft einen Verräter nannte und ihm ins Gesicht
schlug. Der Hauptmann lief Gefahr, verhaftet zu werden, doch
Paine erhielt von Barrere einen Pass für seinen Gegner und
er versah ihn auch mit Geld für seine Reise. Aehnlich
handelte er gegenüber Zacharias 'Wilkes und sogar gegen Miranda,
einen Agenten Pitts. Paine schlug nie Gewinn aus den riesigen

Verkäufen seiner Schriften; im gesamten wurden über
VA Million Exemplare von «The Rights of Man» zu seinen
Lebzeiten verkauft.

Moses oder Darwin?
ERINNERUNGEN AN EINE GROSSE ZEIT.

Nach einem Vortrag von E. Akert, Bern.

(Fortsetzung.)

Gregor VII. wurde in Brixen abgesetzt und musste
fliehen, Bonifazius VIII. starb als französischer Gefangener. Schon

vor dem Erscheinen der Renaissance hatten Männer wie
Abälard und Arnold von Brescia bereits die ersten Proteste
des Geistes und des Gewissens erhoben. Abälard, gestorben
1142, war seiner freimütigen Lehre wegen vom Papst als
Ketzer und Irrlehrer verfolgt, Arnold von Brescia, gestorben
1155, der die Verweltlichung des Klerus bekämpfte und
apostolische Armut predigte, ist in Rom hingerichtet worden.

Auch die Albigenser, eine Sekte Abtrünniger, die die
Päpste von 1200—1229 mit Krieg zu vernichten suchten und
die Waldenser, eine bald nach 1170 schon entstandene, die
apostolische Reinheit und Armut anstrebende Sekte, die hart
verfolgt wurde, waren Zeichen der Auflehnung gegen die
entartete und vertierte Kirche. Zahlreich waren die Märtyrer,
die die Kirche in diesen Verfolgten schuf.

Mit dem Jahre 1300 aber setzte die Renaissance ein, das
Wiedererwachen des Geistes durch die Wiedergeburt der
Antike, d. h. durch die Wiederaufnahme des Studiums der alten
Dichter und Denker, der Philosophen Griechenlands und
Roms.

Was an Literatur und Philosophie vorhanden gewesen,
war bis zum Ende des 13. Jahrhunderts alles in lateinischer
Sprache abgefasst. So waren die Professoren der Philosophie
weder Franzosen, noch Italiener, noch Deutsche, noch Eng-

Willen Gottes»; er misst mit einem kaltblütigen Cynismus die Völker,

die Zeiten, die Einzelnen darnach ab, ob sie der Priesterübermacht

nützen oder widerstreben. Man sehe sie am Werk: unter
den Händen der jüdischen Priester wurde die grosse Zeit in der
Geschichte Israels eine Verfalls-Zeit, das Exil, das lange Unglück
verwandelte sich in eine ewige Strafe für die grosse Zeit — eine
Zeit, in der der Priester noch nichts war. Sie haben aus den mächtigen,

sehr frei geratenen Gestalten der Geschichte Israels, je
nach Bedürfnis, armselige Ducker und. Mucker oder «Gottlose»
gemacht, sie haben die Psychologie jedes grossen Ereignisses auf die
Idioten-Formel «Gehorsam oder ungehorsam gegen Gott» vereinfacht.

Es bleibt dem Kritiker des Christentums nicht erspart, das Christentum

verächtlich zu machen.

Das ist es nicht, war uns abscheidet, dass wir keinen Gott wiederfinden,

weder in der Geschichte, noch in der Natur, noch hinter der
Natur, — sondern dass wir, was als Gott verehrt wurde, nicht als
«göttlich», sondern als erbarmungswürdig, als absurd, als schädlich
empfinden, nicht nur als Irrtum, sondern als Verbrechen am
Leben... Wir leugnen Gott als Gott.»

Es sprach Friedrich Nietzsche.

länder. Da an allen Universitäten in lateinischer Sprache
gelehrt wurde, waren die Lehrer der Philosophie recht eigentlich

internationale Menschen. Sie lehrten bald in Köln, bald in
Paris, bald in Oxforcl, bald in einer italienischen Stadt. Dazu
bemühte sich die Philosophie meist um dieselben Probleme
wie ihre Herrin, die Kirche, so dass diese ihr Vaterland
darstellte.

Bis zum Ende des 13. Jahrhunderts hatte man nur eine
sittliche Macht gekannt: die Kirche. Sie beherrschte das Denken,

die Wissenschaft, die Kunst, sie hatte der Philosophie, der
Geschichte, ja sogar der Poesie von ganz Europa ihre Sprache
aufgezwungen und diese Sprache war die lateinische.

Da erscheint im Jahre 1300 die «Divina Comedia», die Göttliche

Komödie, in der jüngsten der neulat.einischen Sprachen,
im Toscanischen Dialekt, der Mutter der italienischen, der
ersten modernen Sprache.

Dante Allighieri war nichts weniger als Freidenker oder
ein Vorkämpfer des freien Gedankens. Er war noch ein guter
Katholik und seine Göttliche Komödie schildert in katholischem
Geiste das Grauen der Hölle und die Freuden des Paradieses.
Aber er versetzte in die Hölle auch schon gewisse Päpste
aus Achtung vor der Reinheit der Kirche.

Er bekämpfte die weltliche Macht des Papsttums heftig und
stund damit im Gegensatz zu Thomas von Aquino. In seiner
lateinisch geschriebenen Abhandlung «Von der Monarchie»

sagt Dante: «Die Gesellschaft beruht auf der Gerechtigkeit,
welche ihren eigenen unabhängigen Wert hat und gleichfalls
göttlich ist, weil Gerechtigkeit eine Eigenschaft Gottes ist. Das

Kaisertum ist unabhängig vom Papsttum und hängt unmittelbar

von Gott ab. Der Papst hat nur in göttlichen Dingen
Autorität und soll sich um nichts kümmern als um die Religion.»

Zeitgenossen Dantes gingen noch weiter, wie Cino von Pi-

stoja und Marsilius von Padua, die verlangten, dass die weltliche

Macht des Kaisers über diejenige der Päpste gestellt
werde.

Damit war die Herrschaft der Kirche über das Kaisertum
gebrochen. Dantes Ruhm als Dichter wuchs zusehends und
seine Göttliche Komödie war das Signal für den Anfang einer
neuen Zeit.

In dieser Zeit des Zerfalls der Kirche, die in leerem
Formelkram und rohem Aberglauben aufging, so dass sie dem

tiefern sittlichen Bedürfnis nichts mehr bot, entfaltete sich

herrlich die antike Weltanschauung, die bei den für religiössittliche

Ideale empfänglichen .Humanisten wie von selber an

die Stelle des Christentums trat. Macchiavellis Anschauungen
sind ein sprechender Beweis, bis zu welchem Grade in dieser

LITERATUR.

Im Europa-Verlag in Zürich erschienen im Mai:
EDGAR ALEXANDER: «Der Mythus Hitler». Die erste entschei¬

dende katholische Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus.

KONRAD HEIDEN: «Ein Mann gegen Europa». Mit einem Doku¬

mentenanhang. Der zweite Teil der weltberühmten Hitlerbiographie.

Im Verlag Oprecht Zürich erschien:
ADOLF STURMTHAL: «Geschichte der Krise». Der Verfasser zeigt

die Ursachen der wirtschaftlichen Entwicklung Europas und
der Welt in den letzten 20 Jahren.
Im Verlag «Edition Meteore, Paris, erschien eben:

FRIEDRICH ALEXAN: Im Schützengraben der Heimat, Geschichte
einer Generation.
Alexan ist uns kein Unbekannter. Seine Schrift «Mit uns die

Sintflut» hat ins Schwarze getroffen. Wer jene Schrift gelesen hat,
wird gleich nach dieser neuen Arbeit greifen. Wir werden in einer
nächsten Nummer auf den Inhalt eingehen. — ss.

Im Jean-Christophe Verlag Zürich erschien:
«Die Wissenschaft im Lichte des Marxismus», übersetzt von Dr.

Hans Mühlestein.
Im Verlag Watts & Co., London, erschien:

JOSEPH McCABE: «The Papacy in Politics to-day», eine Schrift,
auf die wir alle englischsprechenden Freunde aufmerksam
machen möchten. —ss. '


	Feuilleton

