
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 20 (1937)

Heft: 7

Artikel: Franz Brentano als Religionskritiker : II

Autor: Skrbensky, Leo-Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 DER FREIDENKER Nr. 7

nen wir nur dann, wenn wir uns auf der Höhe Wissenschaft
licher Problemstellung halten. Die Freidenker des 18.
Jahrhunderts durften noch annehmen, dass es genüge,
rationalistische- Aufklärung zu .treiben, um den religiösen Aberglauben

zu überwinden. Wir wissen — auf Grund der Ergebnisse

der modernen Psychologie — dass die Religion tiefer
sitzt. Voltaire mochte zu seiner Zeit noch behaupten: «Zwölf
Männer (er meinte die Apostel) haben das Christentum
begründet, ich will zeigen, dass ein einziger genügt, um es nie-
derzureissen.» Voltaire konnte damals nicht wissen, dass erst
bestimmte soziologische und psychologische Voraussetzungen
erforderlich sind, um die Religion als «Illusion» zu entlarven.

Wenn wir uns heute einer derartigen Verflachung der
Probleme schuldig machen, dann wird sich die Abneigung
vieler «freien Denker» gegen uns verstärken.

Mit vorstehenden Bemerkungen bin ich noch keineswegs
auf das von Dr. Skrbensky aufgeworfene Problem näher
eingegangen. Ich behalte mir vor, in der Diskussion noch das

Wort zu ergreifen; vorläufig wollte ich nur anerkennen, dass
das Problem von uns wichtig genommen werden muss. Was
Dr. Skrbensky selbst zur Erklärung der Abneigung anführt,
mag in einigen Fällen stimmen, doch gerade diese Form der
Abneigung braucht uns nicht allzu grosse Sorge zu bereiten.
Wichtiger erscheint mir die Abneigung solcher freien Denker,

die sozialistisch eingestellt sind und trotzdem mit uns
nicht gerade sympathisieren. Wollte man für diese Tatsache

nur «taktische Bedenken» verantwortlich machen, so wäre
dies wieder eine Verflachung des Problems. Denn die
taktischen Bedenken stützen sich ja bereits auf eine gewisse
Abneigung — nicht nur der Gläubigen — gegen die Freidenker.

Natürlich teileyich auch nicht die Auffassung Skrbenskys
über die Soziallehren der katholischen Kirche. Gerade über
diesen Punkt habe ich mich bereits in meinem Aufsatz «Der

Kampf der Kirche in Mexiko um die Erhaltung ihrer
Privilegien (15. Februar 1937) ausgesprochen. Ich habe dort die

politischen Hintergründe aufgezeigt, die zu den in den päpstlichen

Rundschreiben «Rerum novarum» und «Quadragesimo
anno» niedergelegten Soziallehren der katholischen Kirche
geführt haben. Die erstere Enzyklika propagierte die Gründung

eigener christlicher Gewerkschaften, um die Arbeiterschaft

ideologisch zu spalten, und die letztere bekennt sich

zum christlichen Ständestaat, eine zeitgemässe Konzession an
den Faschismus.

Damit wird aber der Kernpunkt der von Skrbensky
aufgeworfenen Frage nicht getroffen. Das Problem der Abneigung
besteht nach wie vor, und wenn wir Freidenker solchen und
ähnlichen Problemen dadurch ausweichen wollten, dass wir

Literatur.

Sexualfrage und Geburtenregelung.

Unter diesem Titel hat Frau Dr. med. u. phil. Paulette
Brupbacher im Jean Christophe Verlag (Zürich) eine Schrift
veröffentlicht (54 Seiten, Preis Fr. 1.—), welcher weiteste Verbreitung
zu wünschen ist, denn sie behandelt ein Thema, das von der
Volksaufklärung bisher — trotz seiner ungeheuer grossen sozialhygienischen

Bedeutung — viel zu wenig berücksichtigt wurde.
Angesichts des tausendfachen Leides, das durch die Unkenntnis

in Sexualfragen verschuldet wird, kann man nur anklagend
feststellen, dass hier eine grobe Vernachlässigung der pflichtgemässen
Obsorge aller öffentlichen- Faktoren vorliegt. «Der Menschheit ganzer
Jammer fasst uns an», wenn wir die niederschmetternden Zahlen
der Statistik auf diesem Gebiete betrachten: In Deutschland allein
sterben jährlich — laut Meyers Lexikon! — nicht weniger als 40,000
Frauen an den Folgen der Abtreibung. Diese unerhörten Opfer auf
dem Schlachtfeld der Liebe könnten zum gröbsten Teil vermieden
werden, wenn die Unkenntnis auf dem Gebiete des Geschlechtslebens

beseitigt würde. Es muss als tief unmoralisch bezeichnet
werden, dass die heutige Gesellschaft ihren Nachwuchs sichert,
indem sie «sexuelle Analphabeten» züchtet und den Gebrauch
empfängnisverhütender Mittel unterbindet. Dabei wird — und das ist
das Empörendste an der allgemeinen Moralhepchelei — die
Abtreibungsseuche mit in den Kauf genommen.

sie negieren oder auf ein Nebengeleise schieben, also zu
verflachen suchen, dann droht uns eine Gefahr, die wieder nur
dazu beitragen kann, die Abneigung mancher freien Denker
gegen die Freidenker zu verstärken. Nämlich die grosse
Gefahr, dass der gesamte Apparat unserer Bewegung — und
daran kann auch der Bestand einer Freidenker-Internationale
nicht ändern — zu einer «kulturrückständigen Kulturorganisation»

erstarrt. Hartwig.

Franz Brentano als Religionskritiker.
Von Dr. Leo-HeinricJi Skrbensky.

II.
Die wichtigsten und folgenreichsten Neuerungen sind Brentano

auf dem Gebiete der (allgemeinen) empirischen Psychologie

(sog. phänomenognostischen Psychologie), der
Erkenntnistheorie und der Wertlehre zu verdanken. Er gilt darum
geradezu als der Neubegründer der Philosophie als Wissenschaft,

und kraft ihres Ertrags in den erwähnten Disziplinen
ist seine Philosophie in der Tat «ein Quellpunkt geworden,
von dem aus schon heute ein Netz geistiger Strömungen die
philosophische Welt durchzieht und befruchtet»1). Und
ebenso gewiss ist aus dem gleichen Grunde Brentano «nicht
der Philosoph von gestern, sondern von morgen»2).

Dass Brentano sich auch mit religionsphilosophischen
Untersuchungen 3) befasst hat, ist verständlich bei seinem philo-

*) O. Kraus: Franz Brentanos Stellung im philosophischen
Leben der Gegenwart, in: Philosophischer Weltanzeiger, Jg. II (1928),
Heft 2.

-) Ders. im Vorwort zu Brentano: Wahrheit und Evidenz, Bd. 201

der Phil. Bibl., Leipzig 1930, p. IV.
3) Bisher liegen vor: Religion und Philosophie (ed. Kastil), in:

Philosophie und Leben, Jg. I (1925), Heft 10 bis 12. — Von der
Wahrscheinlichkeit [betrifft auch die Frage des Verhältnisses des
Glaubens im theologischen Sinne zur Wahrscheinlichkeit], in: Versuch

über die Erkenntnis (ed. id.), Leipzig 1925, S. 160 ff. — Ueber
voraussetzungslose Forschung, in: Die vier Phasen der Philosophie
(ed. Kraus), Leipzig 1926, S. 135 ff. — Ueber Kants Kritik der
Gottesbeweise, ebda., S. 81 ff. — Vom Dasein Gottes (ed. Kastil),
Leipzig 1929. — Ueber die sittliche Vollkommenheit der ersten
Ursache aller nicht durch sich selbst notwendigen Wesen, in: Vom
Ursprung sittlicher Erkenntnis, 2. Aufl. (ed. Kraus), Leipzig 1922,
S. 96 ff. — Die Lehre Jesu und ihre bleibende Bedeutung (ed.
Kastil), Leipzig 1922. — Auf den Nachweis der Belegstellen aus
den vorstehenden Arbeiten in Fussnoten ist bei der folgenden
Darstellung verzichtet.

Mit Recht sagt der bekannte Sexualreformer Dr. Max Hirsch:
«Wer die Fruchtabtreibungen bekämpfen will und die antikonzeptionellen

Mittel verbietet, tut dasselbe, wie der tun würde, der eine
Seuche bekämpfen will und die Desinfektion verbietet.» Und Magnus
Hirschfeld führt in seiner «Geschlechtskunde» aus: «Die
Empfängnisverhütung ist erfahrungsgemäss das geeigneteste Mittel, um
die Frau vor der Fruchtabtreibung zu bewahren.» In Erkenntnis
dieser Sachlage wurde in Island im Jahre 1935 ein «Gesetz über
die Anleitung der Frauen zur Empfängnisverhütung und über die
Unterbrechung der Schwangerschaft» herausgegeben, welches die
Aerzte verpflichtet, jeder Frau, die aus irgend einem Grunde keine
Kinder in die Welt zu setzen beabsichtigt, entsprechende Anleitung
im Gebrauch empfängnisverhütender Mittel zu geben.

So weit ist man in anderen Ländern — mit Ausnahme von
Sowjelrussland — noch nicht. Wohl haben die Frauen zur Selbsthilfe

gegriffen und eigene Organisationen geschaffen, welche die
«Geburtenregelung» propagieren, doch wird deren Tätigkeit von
den Behörden — aus Gründen der «Bevölkerungspolitik* — womöglich

unterbunden. Die herrschende «Moral» sucht überdies die
Empfängnisverhütung als «Mittel der Unzucht» zu diskreditieren. Was
natürlich nicht hindert, dass in dieser Welt der doppelten Moral
die Empfängnisverhütung gerade in jenen Kreisen praktiziert wird,
die sich materiell den Luxus des Kindersegens gestatten könnten.

Unter diesen Umständen kann die vorliegende Schrift nicht
warm genug begrüsst werden, da sie in sachlich einwandfreier Weise
die erforderlichen Aufklärungen gibt. Nach einer allgemeinen Ein-



DER FREIDENKER 51

sophischeh ÜniVersälismus, def enzyklopädischen Richtung
seiner Denkarbeit, die auf das Gesamtgebiet der Philosophie
sich erstreckt, — doppelt verständlich aber aus seiner besondern

geistigen Eniwiekiuüg.
Aufgabe der Religionsphilösöphie ist es, Antwort zu geben

a) auf die Frage nach dem Wesen der Religion, b) auf die
Frage nach der Wahrheit (dem Wahrheitsgehalt) der Religion

bzw. der Religionen. Die Methode der Religionsphilosophie

ist die empirisch-induktive auf der Grundlage
logischer Normen, welche denkpsychologisch und erkenntniskritisch

gewonnen und gesichert sind; also die Methode der
wissenschaftlichen Philosophie überhaupt, welcher die
Religionsphilosophie als Teilgebiet zugehört*).

Den Begriff (das Wesen) der Religion hat Brentano
dadurch zu bestimmen versucht, dass er eine Höchstform der
empirischen Religion als «typische Art» gleichsam in die Mitte
stellt und um sie herum alles, was sonst den Namen Religion

trägt, anordnet, so dass, was der typischen Art angehört,
den Namen «vornehmlich und im allereigentlichsten Sinne»
führt, die übrigen Formen aber mit um so mehr oder weniger
Recht, als sie dem Typus ähnlich sind. So brauchte denn
«manches, was den betreffenden Namen gemein hat, doch kein
gemeinschaftliches Merkmal aufzuweisen, weil jedes davon
sich jenem Typus von einer andern Seite näherte und nur
eben die Annäherung an ihn der Grund der Gruppenbildung
und Namensgebung wäre». Weiter sei bei dieser Begriffsbestimmung

mittels Gruppenbildung zu beachten, dass «die
Religion zu den Erscheinungen zählt, die einer Entwicklung
unterliegen, ähnlich wie die Organismen». «Samen und Keime
zeigen meist wenig Aehnlichkeit mit der vollentwickelteh
Pflanze und gehören doch mit dieser zusammen.»

Hinsichtlich der Entstehung der Religion wird zuvörderst
festgestellt, dass der Mensch, wie überall, so auch bei der
Bildung, Annahme und Uebung einer Religion seine
Glückseligkeit anstrebe. Dann stellt Brentano die Frage, ob für
das Werden der Religion ein vorwiegend praktisches oder ein
vorwiegend theoretisches Streben bestimmend gewesen sei.
Dass praktische Motive auf frühen Stufen überwiegen mochten,

wird zugegeben, aber anschliessend wird das theoretische

Interesse des Menschen als Entstehungsgrund für die
«Religion im wahren Sinne» bezeichnet.

Was ist nun nach Brentano diese Religion im wahren
Sinne, die als Normbegriff auch seiner definitorischen Zusam-

4) Brentano hat diese Methode auch die naturgemässe genannt;
ihre Anwendung kennzeichnet ihm zufolge jede aufsteigende
Entwicklung (erste Phase) der Philosophie und deren jeweilige Hochblüte.

leitung über die Frage der Geburtenregelung werden in einer
«kritischen Uebersicht» die gebräuchlichsten Mittel zur Empfängnisverhütung

behandelt. Ein besonderes Kapitel ist der «Lehre von
der zeitlich beschränkten Empfängnisfähigkeit der Frau» gewidmet,
die bekanntlich — insbesondere von katholischer Seite — als «natürliche»

Schutzmethode empfohlen wird. Die Verfasserin setzt sich
wissenschaftlich mit dieser Methode (Knaus-Ogino) auseinander

und weist nach, dass «diese Lehre für die praktische Geburtenregelung

nicht verwertbar ist».

Es ist auch nicht einzusehen, warum aus «weltanschaulichen»
Gründen der Gebrauch von empfängnisverhütenden Mitteln umgangen

werden soll. Da könnte man gerade so gut den Gebrauch von
Mundwasser als künstlichen «Eingriff in die göttliche Weltordnung»
bezeichnen. Wir verlassen uns ja auch nicht auf die Mahnung des
Evangeliums, nicht für morgen zu sorgen, weil «der himmlische
Vater die Lilien auf dem Felde ernähret».

Mit erfrischender Offenheit stellt die Verfasserin zum Schluss
fest, was «der langen Rede kurzer Sinn» ist: «Die einfachste und
gesündeste Art, den Geschlechtstrieb zu unterdrücken, ist — ihn
zu betätigen. Nur muss diese Betätigung stets von zwei Grundsätzen

geleitet sein: von respektvoller Rücksicht in bezug auf den
Partner und von vernunftvoller Vorsicht in bezug auf das Kind».
Wie turmhoch steht in moralischer Hinsicht dieses schlichte
Bekenntnis zu sozialer Verpflichtung über der heutigen Geschlechts-
moral, die hinter süsslichen und Sentimentalen Phrasen die
Tatsache verbirgt, dass die meisten Menschen dem Geschlechtsgenuss

menfassung der religiösen Erscheinungen zugrundeliegt?
Darüber ist die Lehre nicht emdeutig. Einerseits nämlich scheint
Brentano die Religion im eigentlichen Sinne mit wissenschaftlicher

Metaphysik in eins zu setzen, an andern Stellen wieder
unterscheidet er deutlich zwischen Religion (auch in ihren
höchsten, geläutertsten Formen) und Philosophie. Am ehesten

dürfte Brentanos Meinung zu treffen sein, wenn man sie
dahin interpretiert, es habe ihm als Idealtyp der
Religion ein Inbegriff metaphysicher Erkenntnisse

und daraus gew o,n nener Lebensweisheit
gegolten, beides ausgestattet und ergriffen

mit jenem Gefühlston, der das besondere
Merkmal der Religiosität ausmacht; und dieser
reine Typus sei auch aus mancher empirischen Religionsform
gewinnbar durch Abstraktion von allem, was sonst noch deren
Inhalt bildet, aber mit wissenschaftlicher Erkenntnis unvereinbar

sei.

Metaphysik als Wissenschaft hält Brentano also für möglich
und für Gipfel und Krone aller philosophischen Bemühung.
Den Wissenskern reiner Religion bilden ihre Aussagen über
das Dasein Gottes, die Geistigkeit der Seele und deren
Fortleben.

Brentanos philosophische Lehre von Gott galt ihm selbst
und gilt vielen als Theismus. Tatsächlich versucht Brentano
die Flypothese einer transzendenten, einsichtigen und sittlich
vollkommenen ersten Ursache aller Dinge ausser ihrer selbst
durch neue Argumente, insbesondere durch einen Neubau des

sog. Kontingenzbeweises, zu stützen; auch hält er an der

Schöpfung der Welt aus dem Nichts und an dem Begriff der

Vorsehung fest. Dies alles deutet auf Theismus hin.
Andererseits folgert Brentano eben aus dem Begriff der

Schöpfung aus dem Nichts das Gesetz der universellen
Notwendigkeit und vertritt unter der Devise «Indeterminismus ist
Atheismus» die ausnahmslose Determiniertheit aller materiellen

wie psychischen Vorgänge, also auch der menschlichen
Willensentschlüsse; dadurch führt er als Konsequenz des
Theismus in diesen ein nichttheistisches Element ein, weicht also

in einem wesentlichen Stücke vom traditionellen Theismus
ab und rechtfertigt damit in etwa die Kennzeichnung seiner
Gottlehre als Deismus, als welchen manche Kirchenphilosophen

sie aufgefasst haben0).

5) Vgl. Stumpf in: Kraus-Stumpf-Husserl, S. 127. Deterministischer

Theist war auch Bernard Bolzano (1781—1848), katholischer
Priester, aber frei denkend und bei Staat wie Kirche in Ungnade.
Die Schriften Bolzanos, die insbesondere für die Philosophie der
Mathematik von Bedeutung sind,, verdanken Brentano ihre
Fruchtbarmachung für die Gegenwartsphilosophie.

fröhuen ohne Rücksicht auf den Partner und ohne Verantwortungsgefühl

für die zu erwartende Nachkommenschaft.

Die Schrift ist allgemein verständlich geschrieben. Unvermeidliche

Fremdwörter werden in einem eigenen Verzeichnis im
Anhang erklärt. Bedenkt man, wie vielen Menschen — insbesondere
Frauen — durch Aufklärung über die dringendsten Fragen des
Geschlechtslebens unendliches Leid erspart werden könnte, so wird
man es wohl nicht übertrieben finden, wenn ich säge, dass die
vorliegende Broschüre schon aus Menschenfreundlichkeit die weiteste
Verbreitung finden sollte. Und den auf Quantität spekulierenden
Bevölkerungspolitikern sei entgegengehalten, was Dr. med. Heinrich
Wiehern (Bielefeld) im Jahre 1927 berichtet hat: «In Deutschland

gibt es jetzt 330 Anstalten für Irre, Blöde und Epileptiker mit
164,055 Betten und 161 Nervenheilanstalten mit 12,233 Betten, und
jeder, der oft Gelegenheit hat, dorthin Menschen einzuweisen, weiss,
dass sie fast immer überfüllt sind.» Hartwig.

Katechismus der Jesuitenmoral.

Im Verlag Breitkopf und Härtel in Leipzig ist Ende 1936 eine
Schrift erschienen, die die Beachtung des ganzen Schweizervolkes
verdiente: Katechismus der .Jesuitenmoral. Da aber bei der
geistigen Trägheit nicht zu erwarten ist, dass das Buch die verdiente
Beachtung findet, hoffen wir wenigstens, dass jeder Freidenker sich
das Buch anschaffe.



52 DIE FR KI DENKER Nr. 7

Aber auch pantheistisch hat man Brentanos Gottesbegriff
genannt 6) ; insofern mit Recht, als Brentanos Gott nicht
wechsellos, wie im klassischen (aristotelischen und scholastischen)
Theismus, sondern veränderlich gedacht ist — veränderlich
wie das Universum selbst, das seit Anbeginn in einem
unendlichen Vervollkommnungsprozess begriffen sei.

Auch Brentanos Lehre von der Geistigkeit und Unsterblichkeit

der Seele trägt bewusst den Charakter einer Hypothese

und ist frei von manchen Naivitäten, die der anologen
scholastischen Lehre anhaften. Die individuell unsterblichen
Seelen befänden sich nach Brentano im Jenseits in steter
Fort- und Höherentwicklung und bekämen so das Verlangen
nach gerechtem Ausgleich der Uebel der diesseitigen Welt
gestillt. Für die Unvergänglichkeit der Seelen der Menschen
wie der höheren Tiere spreche die gleiche Wahrscheinlichkeit.

Nicht allein die Philosophie, auch die Religionen bieten
Antworten an auf Fragen, die das theoretische Interesse der
Menschen gestellt hat und immer von neuem stellt, «und
schon die heftigen Konflikte, in welche sie [die Religionen],
ähnlich wie untereinander, auch mit der Philosophie geraten,
wären ohne diese Verwandtschaft der Aufgaben nicht zu
verstehen». «Die Religion im eigentlichen Sinne steht der
Philosophie viel näher als jenen abergläubischen Lehren und
Gebräuchen, welche vielfach mit ihr zusammengefasst und
verwechselt werden.»

Eine meisterhafte Darstellung und Kritik des Christentums
als Offenbarungsreligion katholischer Prägung hat Brentano in
seiner «Lehre Jesu» geboten; wie denn auch, sonst die besten
antiapologetischen Werke von ehemaligen katholischen
Priestern stammen7). Die Argumente Brentanos gegen die katholische

Lehre sind bis heute unwiderlegt, ja es ist von kirchlicher

Seite noch nicht einmal der Versuch zu ihrer Widerlegung

gemacht worden. Obwohl katholische Autoren sich
neuerdings in wachsender Zahl mit Brentano befassen,
vermeidet man auf dieser Seite jedes meritorische Eingehen auf
seine Offenbarungskritik und begnügt sich mit Feststellungen
wie dieser, Brentano erhebe sich zum «Richter über alle
eigentliche Offenbarung Gottes bis zu deren völliger Zersetzung»

8).

Für alle Einzelheiten, deren Referat in diesem Rahmen

6) E. Seiterich: Die Gottesbeweise bei Franz Brentano, Freiburg

i. Br. 1936, S. 233 ff.
7) Zum Beispiel F. Mach : Das Religions- u. Weltproblem, 2. Aufl.

Dresden 1904 (in Einzelheiten überholt). — J. A. Pyrsting: Freie
Gotteshoffnung, Stuttgart 1928. — F. Griese: Der grosse Irrtum
des Christentums, München 1936.

8) E. Przywara S. J. in: Stimmen der Zeit, Bd. 114 (1928), S. 282.

Die Schrift erschien im Jahre 1913 in ihrer ersten Auflage.
Der Anlass zur Herausgabe der Schrift war ein Antrag des
Zentrums auf die Aufhebung des Jesuitengesetzes vom 4. Juli 1872.
An sämtliche Mitglieder des Deutschen Reichstages wurde die Schrift
als sprechende Warnung versandt mit dem Erfolg, dass der Antrag
den Zentrums zum Gesetz erhoben wurde!! Die Warnung wurde
überhört und der an der Aufhebung des Verbotes treibende Jesuitengeist

siegte. 1917 wurde der Jesuitenorden in Deutschland wieder
offiziell zugelassen, zum Schaden des deutschen Volkes.

Es ist ein Verdienst des Verlages, dass er im Einverständnis
mit dem Verfasser des Geleitwortes, Professor Ernst Bergmann von
der Universität Leipzig, die seit Jahren vergriffene Schrift in einer
zweiten Auflage neu herausgibt. Professor Bergmann hat in der
zweiten Auflage die Geleitworte den heutigen Zeitforderungen an-
gepasst. Treffend schildert er das Wesen der Jesuitenmoral und
weist auf die kulturelle Gefahr des Jesuitismus hin. Den Hauptteil
des Buches bildet- eine Blütenlese aus jesuitischen Schriften und
Lehrbüchern, die unter folgenden Sammeltiteln zusammengestellt
sind: Die Jesuiten und der Staat; Grundlagen der Jesuitenmoral;
Die Anwendung der Jesuitenmoral. Ein Autorenregister macht uns
mit den in der Schrift zitierten schwarzen Gestalten der Gesellschaft
Jesu bekannt.

Die Schrift ist für die Schweiz im heutigen Zeitpunkt von grösster

Bedeutung. Was im Deutschen Reich auf das Betreiben des
Zentrums bereits 1917 erreicht wurde, die Aufhebung des Jesuitenverbotes,

das bereitet sich seit langem in der Schweiz vor. Ein

untunlich ist, sei auf das Buch Brentanos selbst verwiesen»),
dessen Lesung auch den bereichern wird, der die Berücksichtigung

der Ergebnisse neuerer Bibelforschung und Dogmen-
geschichte darin vermissen mag. Brentano hat die Werke der
grossen Bibelkritiker und Dogmenhistoriker seiner Zeit
(Wellhausen, Harnack, Delitzsch u. a.) wohl gekannt, doch mochte
ihre Verwertung und Zitation ihm bei seiner Blindheit allzu
beschwerlich fallen; auch war es sein Bestreben, nur
Gesichertes zu bieten, und so kann der Verzicht auf die Hereinnahme

umstrittener Ergebnisse der zeitgenössischen
Einzelforschung sogar als Vorzug seiner Darstellung erscheinen, als
welchen der Herausgeber ihn auch geltend macht. Denn
indem so der gläubige Zweifler, den Brentano sich als Leser
wünscht, als Gläubiger den Ausgangspunkt des Verfassers
voll billigen muss, werden dessen Folgerungen ihm unabweis-
lich, bestätigen ihm die Berechtigung seines Zweifels und
werden ihm Führer zum Unglauben; damit ist das

Befreiungswerk, das Brentano leisten will, vollbracht.

Uebrigens hält Brentano die christlichen Glaubenssätze
nicht deshalb für unannehmbar, weil sie nioht einleuchten10),
sondern weil kein Grund besteht, sie anzunehmen, obwohl
sie nicht einleuchten (ein solcher Grund wäre an sich sehr

wohl denkbar).

Die Frage, ob Brentano als Christ zu bezeichnen sei, ist
nach alledem naturgemäss von kirchlicher Seite11), aber auch

von C. Stumpf 12) entschieden verneint worden. Neuerdings
freilich erheben sich auch Stimmen, welche mit Rücksicht auf
Brentanos eigentümlich «katholizistische» Religiosität 13) und
menschliche Güte diesem echtes Christsein zusprechen
wollen").

Brentano selbst sieht im Christentum die dem Idealtypus
am nächsten kommende Religionsform; trotzdem sei es nicht
unersetzlich. «Die Legende des Stifters, man möge sie für
Geschichte oder Volksdichtung halten, bietet in ihm ein
Beispiel idealer Heiligkeit15), und Tausende und aber Tausende

e) Preis broschiert 4 RM.
10) Dies die irrige Deutung A. Stonners in: Schönere Zukunft

(Wien), Jg. I 1925/26, S. 215.

") H. Windischer S. J.: Franz Brentano und die Scholastik,
Innsbruck 1936, S. 60.

12) Kraus-Stumpf-Husserl, S. 113.

13) H. Margolius: Die Ethik Franz Brentanos, Leipzig 1929, S.

80 und 82.

") E. Rogge in: Deutsche Literaturzeitung 1936, Sp. 2166, der
sich dafür auf Kraus ebda. 1931. Sp. 821 ff., aber auch auf Stumpf
(vgl. dagegen oben Anm. 12) beruft.

15) Dagegen aber «Lehre Jesu», S. 73.

erster Versuch war die von den Katholiken angestrebte, Verfassungsrevision.

Obwohl diese vom Volke verworfen wurde, besteht die
Gefahr weiter. Heute wird auf dem Wege von Vollmachten und
dringenden Bundesratsbeschlüssen versucht, den vom Katholizismus
gestellten Zielen näher zu kommen. Die Schrift Bergmanns öffnet
hoffentlich recht vielen Leicht- und Gutgläubigen die Augen. Der
bescheidene Preis des 120 Seiten starken Buches (Fr. 1.70) sollte
recht vielen die Anschaffung erlauben. W. Schiess.

Zur Beachtung!
für unsere Ortsgruppenmitglieder, Einzelmitglieder und Abonnenten.

ORTSGRUPPENMITGLIEDER zahlen an die Geschäftsstelle nur das
Abonnement für den «Freidenker», also Fr. 5.— auf Postcheckkonto

VIII 26.074.
Der Jahresbeitrag für die Zentralkasse und für die Ortsgruppe wird

dem Ortsgruppenkassier bezahlt. v

EINZELMITGLIEDER zahlen sowohl Abonnementsbetrag wie Jahres¬

beitrag an die Geschäftsstelle, Postcheckkonto VIII 26.074.
ABONNENTEN zahlen den Abonnementsbetrag, Fr. 6.—, an die Ge¬

schäftsstelle.



Nr. 7 DER F R E 1 DENKER •53

sind durch dieses Beispiel zu einem wahrhaft edlen Leben
geführt worden.» «Unsere Volksreligion mit ihrer Lehre von
einem allmächtigen, allgütigen Vater ist eine optimistische18),
und nur darum und nur unter dem Zeichen des Optimismus
hat sie die Welt, ich meine, denjenigen Teil der Menschheit,
welcher der eigentliche Träger der Weltgeschichte geworden
ist, für sich gewonnen. Es sind nun freilich Anzeichen dafür
vorhanden, dass sie ihn nicht für immer gewonnen habe.
Aber auch wenn diese grossartigste Kulturerscheinung
verschwinden sollte, so wird dies nicht geschehen, um die Stelle
einfach leer zu lassen, noch weniger, um sie durch eine
pessimistische Weltanschauung zu ersetzen; vielmehr wird das

einzige, was dauernd über sie triumphieren kann, ein geläuterter

Optimismus sein, der von den Uebeln der Welt besser
Rechenschaft gibt, als das Christentum durch die Lehre von
der Erbsünde und stellvertretenden Genugtuung es zu tun
vermocht hat.»

Zwar ersetzen nur jene Religionen, welche dem typischen
Begriff entsprechen, ihren Gläubigen den Besitz der
philosophischen Erkenntnis und der Weisheit. Da aber alle empirischen

Religionen an diesem Charakter in etwas teilhaben, so

seien auch sie als — wenngleich oft sehr mangelhafte —
Surrogate (auch: Vorstufen) der Philosophie so lange zu dulden
und nicht direkt zu bekämpfen, bis philosophisches Wissen
und Weisheit auch in jene Kreise gedrungen sei, die bislang
mit dem Philosophieersatz der Volksreligion sich begnügen.

III.
Wir wissen Franz Brentano Dank dafür, dass er der

Philosophie den Rang einer Wissenschaft wiedererwarb, indem
er sie, ohne darum einem relativistischen Psychologismus zu
verfallen, auf Psychologie gründete und ihre Methode analog
der naturwissenschaftlichen zu einer exakten, rational-kritischen

ausbildete. Wir wissen ihm Dank für sein mannhaftes
Eintreten für die Freiheit des wissenschaftlichen Denkens und
für seine gewissenhafte Revision überlieferter Glaubenssysteme.

An seiner Metaphysik, durch welche er die Scholastik
zugleich vollendete und überwand, berührt es sympathisch, dass
auch sie jeglichen irrationalen vermeintlichen Erkenntnisweg
verschmäht und ihren Berechtigungsanspruch abhängig macht
von der Beweisbarkeit ihrer Ergebnisse. «Es gibt eine
konfessionsfreie Philosophia perennis» 1) — dieser Leitsatz der
philosophischen Arbeit Brentanos und seiner Nachfolge hält
je und je den Schild der Integrität vor sie, mag man zu ihrem
metaphysischen Ertrag positiv stehen oder sie nur für die
aussermetaphysischen Fachgebiete als sinnvoll anerkennen.

Was die Lehre Brentanos von Gott und der Seele
anbelangt, so hat Przywara s) richtig gesehen, dass dem ehemaligen
Theologen «die Theologie in die Philosophie gewandert» ist.
Hiernach wäre Brentano, wie jeder Philosoph, der ohne
Gottreligion nicht auskommt, mit E. Dühring 2b) gesprochen, ein
«Priester zweiter Klasse». Dies wäre auch die Ansicht 0.
Neuraths 3), der Przywaras These «Alle Philosophie ist
säkularisierte Theologie» 4) voll zustimmt und danach mit dem
Neopositivismus Front macht gegen Theologie und Philosophie.
Gegenüber der Vermutung, Brentanos religiöse Philosophie
oder philosophische Religion sei ein Rückbleibsel des
abgelegten Kirchenglaubens, hat jedoch A. Kastil0) betont, dass

umgekehrt die Gottfremdheit mancher Philosophen mit der
Orthodoxie zusammenhänge, «freilich nicht als ein Rest von
ihr, sondern als Reaktionserscheinung».

") Vgl. aber ebda. S. 16, 44, 50, 105, 106 ff.
•) 0. Kraus in: Die Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen,

Bd. VII, Leipzig 1929, S. 199.
2) a. a. S. S. 280 (vgl. oben Anm. 8 zu II).
sb) Der Wert des Lebens, 8. Aufl., Leipzig 1922, S. 60.
3) Actes du Huitieme Congres International de Philosophie ä

Prague 1934 (Prag 1936), S. 386.
«) ebda. S. 373.
°) Einleitung zur «Lehre Jesu», p. V.

Wir haben diese Frage nicht zu entscheiden; sie ist im
Grunde ebenso unwesentlich wie die Feststellung, dass Brentanos

Metaphysik als Religion der Zukunft die gleichen
Elemente enthält wie die sog. natürliche Religion der Aufklärer
und daher ebenso skeptisch zu beurteilen sei wie jenes
Kunstprodukt — nach dem Worte P. Natorps, es sei widersinnig,
Religion machen zu wollen. Vielmehr wird alles darauf
ankommen, ob es Brentano gelungen ist, seiner Gotteshypothese
hinreichende Wahrscheinlichkeit zu verleihen6). Und da
erweist es sich, dass Brentanos Kontingenzbeweis, als derjenige
Gottesbeweis, welcher das Dasein einer ersten, in sich
notwendigen Ursache aller kontingenten Dinge exakt dartun
soll, mit Begriffen arbeitet, die mathematisch und philosophisch

nicht unangefochten geblieben sind. Gesetzt aber, der
Beweis sei gelungen, so ist der so erschlossene Gott uninteressant,

solange man seine Eigenschaften nicht kennt. Unter
diesen hat Brentano Einsicht und sittliche Vollkommenheit
glaubhaft zu machen gesucht. Beiden steht aber nach wie vor
die Tatsache des Uebels in der Welt entgegen und schafft das
Problem der Theodizee, das auch Brentano nicht zu bewältigen

vermocht hat.
Eine Welterklärungshypothese, die weit höhere

Wahrscheinlichkeit für sich hat, stellte ein Schüler Brentanos, Christian

Frhr. v. Ehrenfels, auf7). Ehrenfels statuiert zwei Grundkräfte:

ein chaotisches und ein gestaltendes Prinzip, aus
deren Ineinander, Miteinander und Gegeneinander die empirische

Welt geformt sei. Diese dualistische Hypothese löst die
Schwierigkeiten der Frage nach dem Ursprung des Uebels
und erklärt zugleich den Schein der Teleologie in der Welt;
sie hat für den, der nicht von vornherein jeden Versuch
einer Welterklärung abweist, viel für sich und nichts gegen
sich, sie begründet den weltanschaulichen Optimismus, auf
den Brentano als Konsequenz aus seiner «solotheistischen» 8)

Hypothese so grosses Gewicht legte, besser als diese, sie hat
zahlreiche Parallelen in der zeitgenössischen Philosophie und
stellt sich so als eine jener erlösenden Lehren dar, «für die
schon alles bereit liegt an aufgehäuften Kräften, an Explosivstoffen»

(Nietzsche), während die Untersuchungen Brentanos
zur Gottfrage bislang lediglich dazu gedient haben, der steril
gewordenen Kirchenphilosophie ein wenig aufzuhelfen. Doch
darf nicht übersehen werden, dass Ehrenfels auch für seine

kosmogonische Konzeption Brentano vieles verdankt und mit
ihm gemein hat, so vor allem den Gedanken des «werdenden
Gottes» und die dynamisch-evolutionistische Deutung des

Weltablaufs überhaupt.
Bei der Beurteilung von Brentanos Wahrscheinlichkeitserwägungen

hinsichtlich der Unsterblichkeit der Seele ist
folgendes zu beachten: Gegenüber dem christlichen Unsterblichkeitsbegriff,

der nur der Menschenseele ewige Fortdauer
zuspricht, wird mit Recht eingewandt, dass, da ein generativer
(zeugungsmässiger) Zusammenhang zwischen der Menschen-
und der Tierreihe praktisch ausser Zweifel sei, nur die
Annahme übrig bleibe, es habe in vorgeschichtlicher Zeit in
einem oder wohl in mehreren Fällen der Vater eine
unsterbliche Seele noch nicht besessen, wohl aber der Sohn; das
aber sei, zumal die Entwicklung der Fähigkeiten der Tiere
und des Menschen sonst ausnahmslos Kontinuierlichkeit
aufweise, überaus unwahrscheinlich; denn Unsterblichkeit könne
sich nicht entwickeln. Nun hat Brentano, wie erwähnt, nicht
bloss die Menschenseelen, sondern die Seelen auch der (übrigen)

höheren Tiere als unvergänglich angenommen. So ist
gegen seine Hypothese der analoge Einwand am Platze, da
die Grenze zwischen den niederen und höheren Tieren (besser:

den Tieren einfacheren und komplizierteren Baues) phy-

6) Wenn Brentano gelegentlich nicht wie ein Philosoph,
sondern wie ein Prediger von Gott sprach, so begnügt seine Schule
sich damit, Gott zum Satzgegenstand von Konditionalsätzen zu
machen.

7) Kosmogonie, Jena 1916.
8) Ausdruck von Ehrenfels (Kosmogonie, passim).



54 DER FREI DENKER

logenetisch ebenfalls fliessend ist. Zwar scheint Brentano sich
für manche Seelen mit einer zeitlich begrenzten Fortdauer
begnügt zu haben, doch wird, wenn er andererseits generell
von «Unvergänglichkeit» der Seelen spricht, dadurch seine
Lehre in diesem Betracht zumindest nicht klarer.

Für Brentano sind die Seelen der Menschen und der
(sonstigen) höheren Tiere zwar (zum Teil) unvergänglich, aber
rieht anfangslos. Ihre Entstehung denkt Brentano sich i—
übereinstimmend mit der neueren Scholastik (Mercier,
Heidingsfelder) — ontogenetisch so, dass sie an einem bestimmten

Punkte der Embryonalentwicklung dem Einzelwesen von
Gott anerschaffen werden, aber — und das ist die deistische
Neuerung Brentanos — mittels eines gesetzmässigen (determinierten)

Aktes, — durch welchen diese Annahme zwar erst
möglich, aber darum noch nicht wahrscheinlich wird. Solange
wir von Psychischem nicht anders denn durch das Medium
der Materie Kenntnis erhalten, kann dessen Fortdauer nur
nach Massgabe parapsychologischer Erfahrungstatsachen
vermutet werden; soweit diese aber bislang in gesicherter Form
vorliegen, lassen sie höchstens auf eine relativ kurze Fortdauer
des Bewusstseins über den leiblichen Tod hinaus schliessen;
auf Einzelheiten kann in diesem Rahmen nicht eingegangen
werden. Zu Brentanos Lebzeiten stand die wissenschaftliche
Erforschung der sog. okkulten Erscheinungen erst in ihren
Anfängen; immerhin hat er ihr Beachtung geschenkt, ja mit
einer nachgelassenen Untersuchung811) sogar zu ihr
beigetragen.

Brentanos Stellung zur Volksreligion schliesslich lässt sich
nur dann voll verstehen, wenn man berücksichtigt, dass Brentano

stets in Wohlstand, ja Reichtum gelebt hat; die Folge war
ausgesprochene Problemblindheit in der sozialen Frage 9)Ba).
Für die «massa damnata», wie er die breite Menge, zumal
die der philosophisch hoffnungslos Ungebildeten, zu nennen
pflegte, war ihm jeder Irrtum gut genug, wofern er nur —
wenigstens einstweilen — als Sanktion der Moral diente. Darum
hat er auch die Abnahme dieser Sanktion in weiten
Volkskreisen bedauert10), sich freilich über die Tatsache selbst
keiner Täuschung hingegeben, sondern geeignete und
fortschrittliche Massnahmen (Moralunterricht an den Schulen)
erwogen und befürwortet.

Dass Brentano die Kirchen und ihre Religion nicht
bekämpft hat, sondern sie grundsätzlich ihrem Schicksal
überlassen, ja mittelbar und vielleicht unbewusst sogar in gewissen

Grenzen gefördert hat, erklärt sich daraus, dass er eben
auch in der unvollkommensten Religionsform einen Abglanz
jener «erhabenen Wahrheiten» «noch immer in solcher Weise»

wiederfand, «dass die Seele sich daran zu laben und die
tröstlichsten Hoffnungen daraus zu schöpfen fähig ist».

8a) Ueber Prophetie (ed. Kraus), in: Jahrbuch der Charakterologie,

Bd. III (1926).
9) «Problembindheit» in gleichem Betracht fällt auch an einem

so genialen Soziologen wie H. St. Chamberlain auf, der, wie Brentano,

zeitlebens finanziell vollkommen unabhängig war; der
ursächliche Zusammenhang ist hier wie dort fast mit Händen zu
greifen.

9a) Prof. Kraus bemerkt hierzu brieflich: «Was Sie über die
Problemblindheit Brentanos gegenüber der sozialen Frage ausführen,

ist ungerecht. Er hat die übersoziale Frage in seinem Ethikkolleg

(bisher unveröffentlich) ausführlich behandelt, sich auf
Bentham gestützt, der ja vor allem das Existenzminimum zu sichern
strebte; er war wohltätig, aber kein Kommunist.» Soweit danach
meine Darstellung in diesem Punkte der Modifikation bedarf, treffe
ich sie hiermit gerne im Sinne dieser Mitteilung.

10) Ueber die Zukunft der Philosophie, Neuausg. 1929, S. 25.

Eine Anmerkung Brentanos auf der folgenden Seite zeigt, wenn man
ihren Inhalt anders denn als blosse Feststellung betrachtet, krass

genug, wie sehr Brentano eine das Bürgertum seiner Zeit
beherrschende grundlose Befürchtung geteilt hat; die Anmerkung lautet:
«Man sehe, wie leicht die irreligiöse Propaganda der Sozialistenführer

die Arbeiterkreise gewinnt, und wie die Päpste selbst die
schwersten Uebelstände unserer Zeit mit dem Verfall des Glaubens
in Zusammenhang bringen.»

Wer es eines Philosophen für unwürdig hält, sich im Sinne
seiner Ueberzeugung in irgendeiner Form auch religiönspöii-
tisch zu betätigen, würde Brentanos Zurückhaltung auch dann
verständlich finden, Wenn das Endergebnis dessen religions-
philosophischer F'orsch- Und Denkarbeit in weit mehr Stücken

gegen die kirchliche Lehre verstiesse, als dies der Fall ist.
Aber auch wer eine solche Selbstisolierung im Prinzip als
verfehlt ansieht, wird dem edlen Menschen und grossen Denker,

der den Kampf gegen manche Irrtümer auf nahe Sicht
vermieden hat, um sie auf weite Sicht desto gewisser positiv
zu überwinden, seine Achtung und Liebe nicht versagen
können.

Die reformierten Pfarrer und das
Evangelium.

Um ihre irregeführten Gläubigen zu heilen von ihrer inneren

Unruhe und Zerrissenheit, ihren religiösen Wahnvorstellungen,

ihrem krankhaften, bornierten Hass gegen
Andersdenkende, und was solcher angelernter unschöner Eigenarten
der Gläubigen noch mehr sind, empfehlen unsere «Knechte
Gottes» ihren Glaubensanhängern, zurückzukehren zum
Evangelium. Dieses einzigartige Heilmittel gegen die geistigen
Entgleisungen der verstockten und bornierten Rechtgläubigen
wäre zwar sehr einfach und billig, und in jeder reformierten
Haushaltung vorrätig; aber ob es auch heilende Kraft habe,
ist nicht sicher; denn gerade auf die Mehrheit unserer Pfarrer
scheint es wirkungslos zu sein. Warum? Weil ihnen der
Glaube an die Heiligkeit und an die göttliche Inspiration der
Verfasser des Evangeliums fehlt. Zwar wissen unsere Pfarrer

von der historisch-kritischen Bibelforschung her, dass die

genannten Verfasser unzweifelhaft fromme, gläubige Juden

waren, und bekanntlich stehen in der reformierten Kirche
religiöse, alte Schriften, insofern sie von Juden stammen, im
Gerüche der Heiligkeit und als von Jahveh inspiriert, während
den Religionsschriften unserer Pfarrer bekanntlich die
Hauptmerkmale göttlicher Inspiration und Heiligkeit fehlen. Obwohl
der jüdische Ursprung der evangelischen Schriften nie
bezweifelt wurde, so sind es doch gerade die massgebenden
jüdischen Gelehrtenkreise, die ihnen von Anfang an jede
Zuverlässigkeit, Glaubwürdigkeit oder gar noch die göttliche
Inspiration aberkannten. Und sie unterstützen diesen Standpunkt
mit starken, augenfälligen Gründen. Alle diese Verwerfungsgründe

sind jedem reformierten .Pfarrer wohlbekannt; dazu

kommen noch die unzähligen Verwerfungsgründe der
nichtjüdischen Bibelforscher. Indessen kann man es unsern Pfarrern

nicht verübeln, wenn sie sich den Anschein geben, als

kennten sie diese Gründe nicht, oder als fänden sie sie nicht
beachtenswert; denn was würde aus unseren «Herren des

Volkes» ohne die Heiligkeit des Evangeliums? Dann stellte sich

plötzlich auch für sie die entsetzlich quälende Frage der

Brotversorgung, die sie als reformierte Pfarrer nicht zu lösen

vermögen, wie ihre katholischen Kollegen. Der Standpunkt
unserer Pfarrer wäre vielleicht noch entschuldbar, wenn die

Evangelien das Lehrgebäude Christi enthielten.
Alle unsere Pfarrer wissen indessen sehr gut, dass dem

leider nicht so ist; denn Jesus hat nichts Schriftliches hinterlassen,

nicht einmal ein Diktat. Offenbar war dieser angebliche

Sohn Jahves (Evang. Matthäi) zu arm, um einen Kopisten

bezahlen zu können. Die Evangelisten aber, von denen

man erwartet, dass sie die Lehren Christi klar und eindeutig
darstellten, versagen darin völlig; namentlich auch dort, wo
Jesus vor seinen Strafrichtern und dem römischen Statthalter

gezwungen war, diese hohen Herren über seine Ideen und
Absichten aufzuklären; statt dessen unterschieben die
Evangelisten Jesu windige und provokatorische Ausflüchte, die
seine Richter erzürnen müssten und die dann zu seiner
Verurteilung zum Tode wegen Gotteslästerung und zu seiner Hin-


	Franz Brentano als Religionskritiker : II

