
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 3

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 DER FREIDENKER Nr. 3

nin, R. Ch. Darwin, J. G. Frazer und in einem Teil der
volkstümlichen Freidenkerliteratur auf und besagt, die religiösen
Vorstellungen und Lehren seien von Mitgliedern der
Oberschicht wider besseres Wissen in betrügerischer Absicht
erfunden worden zur Beherrschung der Massen. Diese Theorie
ist zweifellos falsch. Denn wer will, dass Menschen ihm glauben

und gehorchen, muss von der Wahrheit dessen, was er
sagt, zumindest in dem Augenblicke überzeugt sein, da er es

sagt. So dumm sind Menschen nicht, dass ein bewusster Lügner

bei den Massen auf die Dauer Glauben fände. Abgesehen
hiervon aber haben wir heute über den Ursprung der Religion

andere und bessere Kunde.

2. Die Missbrauchstheorie. Einige ihrer Vertreter erklären
die Entstehung der Religion wissenschaftlich, andere theologisch

(durch göttliche Offenbarung), gehen aber einig in der
Anerkennung der geschichtlichen Tatsache, dass die Religion
von der jeweiligen Oberschicht zu politischen und wirtschaftlichen

Zwecken verwendet worden ist; für «verwendet» sagen
sie «missbraucht» uhd wollen damit ausdrücken, dass die
Religion andern, höhern Zielen zu dienen bestimmt sei, womit
zugleich Politik und Wirtschaft zu Werten minderer Ordnung
erklärt werden. Die beiden einflussreichsten Verfechter der
Missbrauchstheorie sind der gegenwärtig regierende Papst
und Adolf Hitler, wenngleich über das letzte Ziel und die
höchste Gewalt ihre Ansichten auseinandergehen.

Was an der Missbrauchstheorie haltbar ist und was nicht,
wird im folgenden Abschnitt anzudeuten versucht.

III. Oberschicht und Priesterschaft.

Die Geschichte zeigt uns schon früh weltliche Oberschicht
und Priesterschaft im gegenseitigen Kampfe um die Macht.
Blieb die weltliche Oberschicht eindeutig und auf die Dauer
siegreich, so behält die Religion weltlichen Charakter und
steht im Dienste diesseitiger («profaner») Werte: bei den
alten Griechen, Römern, Germanen, in der indischen Frühzeit
und in Aegypten. Wo die Priester zur Vorherrschaft vor der
weltlichen Oberschicht gelangen, kehrt auch das Wertverhält-
nis sich um: die weltliche Lebensführung wird Mittel zur
Gewinnung religiösen Heils; reine Theokratien, wie im
buddhistischen Zentralasien, im nachexilischen Jerusalem, in Paraguay

(Jesuitenstaat) entstehen. In den meisten Fällen aber
sehen wir ein Auf und Nieder in der Machtverteilung
zwischen beiden konkurrierenden Mächten, indem der weltliche
Herrscher der Priesterschaft bald gebietet, bald ihr gehorchen
muss: am augenfälligsten und geradezu im Rhythmus der
Generationen spielt dieser Vorgang sich ab im alten Babylon vor

Pe u i 1 1 e t o n.

Romain Rolland "Ojährig

Der Raum unserer Zeitung gestattet es in der Regel nicht, dass
wir auch der Grossen im Reiche der schönen Künste gedenken.
Eine Ausnahme ist aber unbedingt anlässlich des 70. Geburtstages
(29. Januar) eines der grössten lebenden Dichter der Weltliteratur
am Platz. Denn Romain Rolland ist mit den Worten des
Schriftstellers Wilh. Herzog, eines der besten Kenner von Rolland's Werken

und Leben, «einer, der nicht nur Literatur machen will.
Vielmehr ein kritischer Kopf, der helfen will diese erbärmliche Welt
zu ändern, ihre Anarchie in eine von der Vernunft geleitete
Ordnung zu verwandeln.»

Auf die vielseitige schriftstellerische Tätigkeit des Dichters
einzugehen, ist uns leider unmöglich. Aber des Menschen Romain
Rolland wollen wir gedenken, des Wahrheitssuchers und -Künders,
dessen Leben und literarisches Wirken von einer seltenen Harmonie

sind.
Romain Rolland ist Franzose, Europäer und Weltbürger zugleich.

Oft missverstanden und offen und versteckt angefeindet ist er stets
seinen geraden Weg gegangen, den Weg, den er als Mensch von
Charakter gehen musste gemäss den Worten, die er in seinem
Schauspiel «Die Wölfe» ausspricht: «Jede Seele, die der Wahrheit
einmal ins Gesicht gesehen hat und sie zu leugnen trachtet, begeht
Selbstmord.» Jede Engherzigkeit ist ihm fremd. In «Jean Christophe»,
einem biographischen Roman grössten Formats, bewegt ihn nicht

Hammurabi, dann auch im Neuen Reich Aegyptens, im
buddhistischen Reich Acokas, in den brahmanischen Staaten
Indiens, im Römerreich seit Konstantin, im Reiche Ottos des
Grossen. Beim Mittelalter verweilend, stellen wir fest, dass
die deutschen Könige und Kaiser in den Bischöfen eine Stütze

gegen den Partikularismus der Herzöge, in den missionierenden

Orden die Bahnbrecher für die Herrschaft über Fremdvölker

und im kirchlichen Schulwesen den Bildner eines
sprach- und schriftkundigen Kanzlei- und Diplomatenpersonals

gewannen und darum den Klerus weitgehend mit Macht
und Gütern ausstatteten; freilich nicht ungestraft, denn das

Papsttum ist es dann gewesen, das der nationalen und
universalen Kaisermacht das Rückgrat brach.

Es folgte die Zeit der Ketzergerichte und Religionskriege;
innerhalb dieser suchte ein Teil der weltlichen Herrenstände
Europas Anlehnung und Stütze an der Priesterschaft, ein
anderer Teil — der hussitische Adel Böhmens, die hugenottische

Aristokratie in Frankreich — stellte sich ebenso offen
gegen sie, wenngleich zumindest vorgeblich und vielfach ehrlich

im Namen der Religion. Die Entkirchlichung der weltlichen

Herrenschicht nimmt später zu in dem Masse, als
Materialismus und Skeptizismus vom Ende des 17. Jahrhunderts
an, insbesondere in der englischen und französischen
Hofgesellschaft, geistig richtunggebend werden-).

Gleichzeitig und allmählich vollzieht sich in. vielen Ländern

die soziologische Verschmelzung der Reste der alten
Herrenstände mit dem aufstrebenden Bürgertum der Städte
zu einer neuen Oberschicht (Zeitalter des Frühkapitalismus).
Diese nun fördert einesteils aus privatwirtschaftlichem Interesse

Wissenschaft und Technik und damit indirekt die
«Aufklärung» auch der Massen, meint aber — selbst im Durchschnitt

ungläubig — andernteils der Religion «für das Volk»,
d. h. für das Heer der Lohnempfänger, nicht entraten zu
können. Als Antwort hierauf führt die sozialistische Bewegung
seit dem 19. Jahrhundert einen scharfen, obschon nicht
immer folgerichtigen Kampf gegen Religion und Kirche mit dem

Erfolge, dass die Oberschicht schon heute auf die Religion
als ihren «Büttel» in gewissen Grenzen glaubt verzichten zu
sollen.

IV. Versuch einer Typologie.

Typologisch mögen innerhalb der der Oberschicht Zugehöligen

im Hinblick auf deren Stellung zur Religion drei Grundtypen

unterschieden werden: erstens Zyniker, zweitens Dü-

2) So konnte Robespierre dann Unter der Devise «Atheismus ist
aristokratisch» die Enthauptung zahlreicher Adligen verfügen.

ein nationales, sondern ein europäisches Schicksal. Alle Sorgen und
Probleme Westeuropas finden darin eine dichterisch-menschliche
Gestaltung.

Rolland war ein Friedenskämpfer von seltenem Format und
Mut. Der Vorwurf der Vaterlandslosigkeit, den am «gerechten
Krieg» interessierte Kreise auch von dichterischer Seite her ihm
machten, konnte ihn nicht hindern, in erster Linie Mensch zu
bleiben und alles Unmenschliche, vor allem das Völkermorden, zu
bekämpfen. In einem Mahnruf, den er am Allerseelentage 1916,
mitten im schrecklichsten Krieg, den die Menschheit bis heute
gekannt hat, an die Menschheit richtete, heisst es u. a. : «Dies darf
nicht immer so fortdauern. Hört ihr, Europäer? Ihr verstopft euch
die Ohren. Nun, so hört in euch selber hinein! Fragen wir uns
selbst. Handeln wir doch nicht nach jener Art, die immer auf ihre
Nachbarn alle Sünden der Welt schleudern und sich dadurch schon
entlastet meinen. An dem entsetzlichen Unglück von heute sind
wir alle schuldig. Die einen bewusst, die andern durch Schwäche.
Und diese Schwäche ist keine mindere Schuld. Die Apathie der
grossen Masse, die Furchtsamkeit der anständigen Leute, der
skeptische Egoismus der schwachen Führer, die Unwissenheit oder der
Zynismus der Presse. Die hungrigen Mäuler der Piratengier, die
scheue Dienstbarkeit der Denker und Gelehrten, die sich zu den
Packeseln ebenderselben mörderischen Vorurteile erniedrigen
lassen, die zu zerstören ihre wahre Aufgabe gewesen wäre. Der
unerbittliche Stolz der Intellektuellen, die ihre fixen Ideen für wichtiger

halten als das Leben ihrer Brüder und geruhig zwanzig
Millionen Menschen zugrunde gehen lassen würden, nur um selber



Nr. 3 DER FREIDENKER 19

pierte, drittens Kontrafazienten; oder zu deutsch: Schlaue,
Hineingefallene, Zuwiderhandelnde.

1. Der Zyniker verhält sich für seine Person zur Religion
ablehnend oder gleichgültig, wünscht aber, dass «das Volk»
gläubig bleibe, «damit die Wogen der unzufrieden tobenden
Menge ihn nicht bei Tafel stören mögen» (Schopenhauer).
Diesem Zynismus verwandt ist der Pragmatismus, welcher
auch religiöse Lehren einzig nach ihrem praktischen Nutzen
beurteilt; wonach also auch falsche Lehren fördernswert
wären, wofern sie nur die herrschende Ordnung wirksam schützen.

Ebenfalls hierher gehört die Auffassung der Religion
als einer Volksmetaphysik, eines Surrogats der Philosophie,
welches einen wahren Kern, «mit manchen Zutaten vermengt
und einigermassen verunreinigt» (Franz Brentano), dem Volke,

das ihn «unvermischt und rein für sich» nicht anzunehmen

vermöchte, schmackhaft und verdaulich darbiete.

2. Düpierte. Die herrschenden Schichten waren schon
früh genötigt, ihre eigenen Zugehörigen in derselben Religion
erziehen zu lassen, in welcher sie die Massen erzogen wünschten.

Da konnte es nicht ausbleiben, dass zumindest ein Teil
der nachfolgenden Oberschichtgenerationen in die Grube fiel,
die andern gegraben war; diese Gruppe steht dann ebenso
im Banne religiöser Zwangs- und Angstvorstellungen wie der
ärmste Hirte oder Tagelöhner. «Düpierte» in diesem Sinne
gibt es innerhalb der Oberschicht heute nur noch vereinzelt,
in der Hauptsache unter den sozial geschützen Frauen und
Mädchen und zum Teil im Landadel. Der «Düpierte» hält die
Religion für nötig zu seinem eigenen Seelenheile und wünscht
sie erhalten und gefördert, damit auch alle andern Menschen
deren Segnungen teilhaft werden und das ewige Heil erlangen.

Etwaige aus der Frömmigkeit des Volkes sich ergebenden

Vorteile für das Diesseits werden nur als minder wichtige

Zugabe hingenommen.
3. Kontrafazienten endlich heissen solche Mitglieder der

Oberschicht, welche aus ihrem eigenen Unglauben alle
Folgerungen ziehen und darum den religionspolitischen Zwecken
der Mehrheit ihrer Gruppengenossen zuwiderhandeln. Solche
Kontrafazienten sind im Mittelalter nicht so selten, wie man
meist annimmt. In der Neuzeit nimmt ihre Zahl relativ zu,
bis in der Gegenwart mehr und mehr der Zynismus und
Pragmatismus wieder Boden gewinnt.

V. Was soll werden?

Die Uebergangszeit, in der wir leben, stellt in religiöser
Hinsicht an uns alle zunächst die Forderung nach religiöser

Recht gehabt zu haben. Die politische Vorsicht einer zu römisch
gewordenen Kirche, wo St. Peter, der Menschenfischer, längst zum
Ruderknecht der Diplomaten wurde. Die Prediger mit ihren trok-
kenen Seelen und messerscharfen Worten, die ihre Herde der
Schlachtung weihen, nur um der Reinigung willen. Und der
einfältige Fatalismus der armen Lämmer — wer von uns ist nicht
schuldig? Wer von uns hat das Recht, sich die Hände zu waschen
vom Blute des hingeschlachteten Europas? Möge ieder seine Fehler

erkennen und suchen, sie wieder gut zu machen.»
Diese Zeilen geben uns einen tiefen Blick in das Innere des

Menschen Romain Rolland, der auch als Dichter sich immer selbst
treu geblieben ist und bleiben wird Auch nach Friedensschluss war
sein Wirken wieder nicht nach dem Geschmack gewisser nationalistisch

interessierter Kreise. Er war einer der ersten, der dem
«Erbfeind» Gerechtigkeit widerfahren liess. trotzdem gerade
damals die französische Elite für die besten fremden Menschen und
Erscheinungen wenig Verständnis zeigte.

Sein sozialer Humanismus, sein politischer Weitblick und sein
aufrichtiges Verständnis für die Nöte des Volkes stärkten ihn im
Ausharren auf dem einmal eingeschlagenen Weg. der naturgemäss
mit imperialistischen Machtgelüsten nicht in Einklang zu bringen
ist. Noch heute sind diese stillen und lauten Vorwürfe nicht ganz
verstummt Wir Schweizer aber wollen stolz darauf sein, dass ein
solch hervorragender Geist und grosser Mensch seit Jahren in
unserem Lande (in Neuveville) eine Heimat gefunden hat. Mögen
seine Ideen gerade bei uns fruchtbar wirken und alle fortschrittlichen

Kreise von seiner edlen Menschlichkeit erfüllen. Es kann

Ehrlichkeit (T. G. Masaryk). Diese Forderung können auch
die Mitglieder der Oberschicht vorbehaltlos erfüllen — wenn
aus keinem andern, so ganz gewiss aus folgendem Grunde:
Es ist nicht allein unmoralisch und schamlos, sondern auch
vergeblich, aus Gründen der Staats- und Wirtschaftsvemunft
eine Wiederverkirchlichung der Massen durchsetzen zu wollen.

Die grosse Menge ist dank der freidenkerischen Propaganda

viel zu empfindlich und hellhörig geworden, um nicht
jeden derartigen Versuch an ihrem wachen Misstrauen zum
Scheitern zu bringen. Ueberdies ist, wie die Geschichte zeigt,
Religion allein niemals ein geeignetes Mittel gewesen, die
Masse der wirtschaftlich Schwachen am Revoltieren zu
hindern. Auch gegen kriminelle Handlungen im engeren Sinne
vermag sie keine wirklich entscheidenden Motive zu bieten.
Die Oberschicht hat darum neben dem kostspieligen kirchlichen

Moralapparat, dessen motivierender Kraft sie je länger
je mehr zu misstrauen begann, stets noch eine starke Exekutive

unterhalten. Sie ist aber bislang noch nicht so weit, den

mythologisch-priesterlichen Apparat entschlossen abzubauen
und es mit der Exekutive allein zu wagen. Der Versuch ist in
jedem Falle wert unternommen zu werden, denn Exekutive
plus Kirche macht mehr Kosten als Exekutive allein.

Der Bestand herrschaftlicher Verbände ist gewährleistet
und vor gewaltsamem Umsturz geschützt, wenn die bestehende
Ordnung von der Menge der Beherrschten als gerecht, und
notwendig empfunden wird. Und diese Voraussetzung ist bei
dem wirtschaftlichen Kriegszustande, den heute alle Länder
der Welt in sich durchleben, dann erfüllt, wenn diejenigen,
welche andern zu befehlen haben und ein höheres Einkommen

beziehen als andere, in der Meinung dieser andern
ihnen zu Recht befehlen und zu Recht ein höheres Einkommen
haben, — weil sie mehr Verantwortung tragen, mehr können
und mehr leisten als jene.

Weit entfernt, dass diese Ordnung jemals restlos könnte
verwirklicht werden; ihrer Verwirklichung nach Kräften
nahekommen zu helfen, bleibt dennoch die ernsteste Pflicht jedes
einzelnen.

Freidenkertum als Problem.
Vielen Lesern dies und jenseits des Freidenkertums wird

nur der Titel dieser Ausführungen «problematisch» vorkommen,

während das Freidenkertum an und für sich für sie
eine völlig klare Angelegenheit ist und nicht eine Frage, die
beantwortet werden muss, eine Aufgabe, die ihrer Lösung
harrt. Zu diesen «unkomplizierten» Menschen, deren Denk-

unserm Land und dem ganzen europäischen Kontinent nur zum
Wohle gereichen R. Staiger.

L iteratur.
Eine neue Zeitschrift.

In Brünn (C. S. R.) ist im Dezember 1935 das erste Heft einer
neuen Vierteljahrs-Zeitschrift erschienen, die die Beachtung
weitester Kreise verdient Die «Sozialistische Tribüne *) soll der
geistigen Erneuerung des Sozialismus zur schöpferischen revolutionären

Kraft» dienen. Diese neue Zeitschrift, die von einem
bemerkenswert hohen Niveau ist, füllt tatsächlich eine bisher schmerzlich

empfundene Lücke aus. Endlich haben wir die wirklich
internationale Zeitschrift, die durch die Feder führender Politiker die
grossen internationalen Probleme des Sozialismus eingehend
behandelt. Ganz besonders hervorheben möchte ich den äusserst
aufschlussreichen Artikel über «Die Aussenpolitik der Labour Party»
mit seinen trefflichen Ausführungen über den Völkerbund und die
kollektive Sicherheit. Die Länderberichte, die die politischen
Ereignisse von Italien, Jugoslavien, Oesterreich, Schweiz, Tschechoslowakei

und Ungarn vom sozialistischen Standpunkt aus schildern
und beurteilen, bilden einen sehr wertvollen Abschluss der reich-

*) Auslieferung für die Schweiz: Oprecht und Helbling, Zürich,
Rämistrasse 5. Preis der über 100 Seiten starken Nummer Fr. 2.—.



20 DER FREIDENKER Nr. 3

organ ein bescheidenes Rentnerdasein führt, gehören vor
allem die dogmatisch Gläubigen jeder Art und Richtung. Am
zahlreichsten sind unter ihnen wohl die Buchstabengläubigen
unter den Gottgläubigen, die nicht nur jedes Bibelwort, das
für sie allein auf göttlicher Offenbarung beruht, kritiklos,
ohne den Umweg über das Gehirn, als wörtliche Wahrheit
auffassen, sondern die dazu sogar die menschlichen Schlussfolgerungen

ihrer Kirchen, die Dogmen, als alleinseligmachend
und unumstösslich hinnehmen.

Doch nicht von diesen kindlich gläubigen Gegnern des
Freidenkertums, die jede freigeistige Regung vorurteilsvoll
ohne Prüfung als Satanswerk verdammen, soll die Rede sein,
sondern von den Freidenkern ausser- imd innerhalb freigeistiger

Organisationen, für die das Problem Freidenkertum
durch ein privates oder öffentliches Bekenntnis zur freigeistigen

Welt- und Lebensanschauung gelöst ist. Gewiss ist,
dass die überwiegende Mehrzahl dieser «Quasi-Freidenker»
ausserhalb der freigeisügen Bewegung zu suchen ist, nicht nur,
weil die Schweiz statistisch festgestellt 43,000 «Ausdrücklich
Konfessionslose» zählt, die mehrheitlich keiner Organisation
angehören, sondern auch prozentual berechnet wird das
Verhältnis ein ähnliches sein. Diese Tatsache ist ganz natürlich
dadurch zu erklären, dass viele dieser ursprünglich Problemlosen

gerade erst durch eine freigeistige Organisation auf
alle die Fragen hingestossen wurden, die sich bei jeder
geistigen Beschäftigung mit Welt- und Lebensanschauungsfragen
vou selbst vordrängen.

Wenn uns von dogmenfreien Menschen immer wieder
erklärt wird, dass sie sich nicht von der kirchlichen Organisation

losgelöst hätten, um einer andern weltanschaulichen
Organisation beizutreten, sondern um wirklich frei zu sein, so
werden wir vor allem bei «unpolitisch» sein wollenden
Menschen mit der Erwähnung dieser Tatsache am wirkungsvollsten

argumentieren können. Gewiss, die Notwendigkeit einer
organisatorischen Erfassung der Freidenker lässt sich auch
ohne weiteres damit begründen, dass die Religion eben eine
öffentliche,, d. h. im weitesten Sinne politische Angelegenheit
ist — man denke nur an die verfassungsmässige Glaubens-
und Gewissensfreiheit und das damit engverbundene Problem
«Staat und Kirche» — und dass einer so gutorganisierten «nd
finanzierten Gemeinschaft wie der Kirche nur mit einer
Organisation beizukommen ist, die alle freidenkenden Kräfte zu-
sammenfasst. Dieses Argument hat für viele freidenkende
Menschen aber einen Schönheitsfehler, der sich in der Praxis
schon oft als verhängnisvoll erwiesen hat: die Einseitigkeit.
Freidenkertum darf sich nicht im Negativen erschöpfen. Auch
die etwas billig verblümte Ausrede, wenn ein neues Haus an

haltigen Zeitschrift und belegen aufs Neue die Tatsache, dass auch
die Politik einer internationalen Partei letzten Endes immer
national bedingt ist. Dies beweist vor allem auch die klare, übersichtlich

zusammenfassende Arbeit von Friedrich Mark (Zürich) über
die Schweiz. Alles in allein: Eine sehr gute, geistig reife und
gediegene Zeitschrift, die jedem Politiker, ja jedem, der sich für
die politischen Ereignisse interessiert und sich ernsthaft mit ihren
Fragen auseinandersetzen will, freudig willkommen sein wird. Die
grosse Sachlichkeit und der gepflegte Stil der meisten Mitarbeiter
der «Sozialistischen Tribüne» wird zweifellos auch viele bürgerliche

Politiker, die einen ehrlichen Gegner achten, bewegen, sich
durch diese neue Zeitschrift von der andern Seite her einwandfrei

informieren zu lassen und dadurch das eigene Urteil gerechter
zu gestalten. TL St.

Ein Buch über Jakob Wassermann.
Es ist ein seltener Einblick in die Zusammenhänge von Leben

uud Schaffen des Dichters Wassermann, den uns seine Lebensgefährtin

Marta Karlweis mit ihrem kürzlich erschienenen Buch *)
verschafft Es ist keine Biographie im landläufigen Sinne und doch
bringt uns die Verfasserin den Dichter näher, innerlich näher, als
eine sorgsame Lebensbeschreibung es tun könnte. Dies ist nur
möglich, weil Wassermann für sie selbst Erlebnis war, aus dem
heraus sie ihn uns zum Erlebnis gestaltet. Jakob Wassermann
schrieb einmal in sein Tagebuch: «Der Mensch ist da, um zu fra-

*) Marta Karlweis, Jakob Wassermann. Bild, Kampf und Werk.
Querido Verlag, Amsterdam.

die Stelle des alten gebaut werden soll, so müsse das alte
baufällige Haus zuerst abgebrochen werden, ist in Tat und
Wahrheit nur stichhaltig, wenn zum mindesten die Pläne für
den Neubau ausgearbeitet und bereinigt sind. Ein Erfolg, der
mit nur destruktiven Kampfniethoden errungen wird, ist ein
Scheinerfolg, denn das Errungene wird nicht gehalten werden
können, und der Rückschlag wird grösser sein als der vorherige

Schritt nach vorwärts. Wir kämpfen ja nicht nur gegen
etwas, gegen Mißstände im Denken, Fühlen und Leben der
Menschen, sondern doch in allererster Linie für ein Ziel, für
Verhältnisse, die wir als gerechter und wahrer als die
allgemein herrschenden erkennen.

Allerdings erfordert ein solcher Kampf eine längere urtd
sorgsamere Ausbildung und vor allem eine Ueberzeugungs-
treue und -tiefe, die sich von gelegentlichen Misserfolgen
nicht entmutigen lässt, sondern auf lange Sicht arbeiten kann.

Wir Freidenker selbst nennen unsere Weltanschauung eine
wissenschaftliche. Wissenschaftliche Forschung arbeitet vor
allem aufbauend. Sie sucht nach den Zusammenhängen, nach
den Ursachen und Wirkungen in allen Gebieten des
Lebens und fördert mit ihren Resultaten den
Kulturfortschritt. Damit wird sie zur Dienerin der Menschen. Erst
wenn neue Forschungsresultate klar erwiesen vorliegen, wird
das, worauf vorher aufgebaut wurde, abgerissen. Denselben
Weg muss eine Bewegung einschlagen, die für eine
wissenschaftliche Lebensanschauung eintritt. Zuerst gilt es diejenigen

Erfahrungen und Erkenntnisse der Wissenschaft und des
Lebens als geistigen Nährstoff den Menschen zuzuführen, die
es dem Menschen erst ermöglichen, sich ein selbständiges Urteil

zu bilden. Ist der Mensch einmal reif genug, dass er
kritisch denken kann, dann wird er die Widersprüche, die
zwischen seiner frühern Welt- und Lebensanschauung und
der neuen, werdenden klaffen, selbst erkennen oder auf alle
Fälle, wenn sie ihm erklärt werden, verstehen. Dann aber
bröckelt auch das Alte, für ihn Ueberlebte von selbst von ihm
ab, so wie das Herbstlaub von den Bäumen fällt um im nächsten

Frühling neuem, saftigem Grün Platz zu machen. Eine
freigeistige Ueberzeugung, die auf diesem allerdings oft mühevollen

Weg erreicht wird, wird auch keine Rückfälle erleben,
sondern wird für den Betreffenden zu einem reichen Gewinn
werden. Dieser Freidenker wird mit stets offenen Augen
durchs Leben gehen, sein Leben wird an Inhalt gewinnen, er
wird Verständnis aufbringen für die Nöte der Menschen, die
oft so leicht zu lindern wären, wenn sich die Menschen ganz
allgemein mehr zum Denken bequemen würden und es dann
aber auch wagen würden, ihre Gesinnung soviel als möglich
mit Taten zu belegen.

gen.» Wieviel Fragen hat er, der stets Fragende, uns nicht
aufgegeben? Er war keiner jener einfachen Charaktere, weder im
Leben, noch in seinen Werken, die uns ihre Fragen selbst
beantworten. Marta Karhweis hat dies nun in vorzüglicher Weise getan.
Wieviel verstehen wir nun aus den reifen Werken dieses Dichters.
was wir vorher nicht verstanden, nicht verstehen konnten, weil
wir den Menschen zu wenig kannten.

Etwas ist und bleibt uns aber fremd oder befremdend am
Menschen Wassermann: Seine Stellungnahme im Weltkrieg, besonders
am Anfang dieses Mordens «für die gerechte Sache Deutschlands».
Gewiss, er war kein Freund des Krieges, aber dass ein Kopf wie
dieser daran glauben konnte, dass das stromweise vergossene edle
Blut «einer grossen Idee, der Vermenschlichung der Menschheit»
dienen könne, verleitet uns zu einem Kopfschütteln. Der Gedanke,
dass durch Ströme von Menschenblut eine grosse Idee der
Verwirklichung näher gebracht werden kann, passt einfach nicht zum
übrigen, geistig so grossen Menschen. R. St.

Neuerscheinungen.
(Besprechung in den nächsten Nummern vorbehalten.

Die Kriese des Bürgers von Fritz Jellinek. Europa-Verlag, Zürich.
324 Seiten. Kartoniert Fr. 5.— : gebunden Fr. 7.—.

Der lebendige Heine im germanischen Norden von Walter A. Be-
rendsohn. 159 Seiten mit 4 Bildern. Det Schonbergske Forlag,
Kopenhagen.

Was soll mit den Juden geschehen? Praktische Vorschläge von Ju¬

lius Streicher und Adolf Hitler. Editions du Carrefour. Paris.
94 Seiten, mit einer achtseitigen Bildbeilage, broschiert Fr. 1.50.


	Feuilleton

