Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)
Heft: 23-24
Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

178 ‘ DER FREIDENKER

Nr. 23/24

uns erlosen wiirde von der Angst vor der Willkiir menschli-
cher Schicksalsmichte, ob die einst kommen wird? Wir wissen
es nicht. Wir wissen nicht, ob das Gemiit sich einst mit dem
Verstande paaren wird zu einer begliickenden Einheit, — ob
der Verstand eininal sich lossagen wird von der Selbstsucht,
deren feiler Knecht und gefalliger Sklave er ist. Nichts wis-
sen wir davon, wozu der Mensch einst fihig und wozu er
einst nicht mehr fahig .sein wird.

Schaudernd blicken wir zuriick auf vergangene Jahrhun-
derte und auf die unendlichen Qualen und Greuel, von Men-
schen an Menschen veriibt. Wer hitte zu fiirchten gewagt,
dass jene furchtbaren Verbrechen des Mittelalters und seiner
Folgezeit sich wiederholen. konnten, wilder, bestialischer, mas-
senhafter!? Und wir sind Zeitgenossen und Zeugen dieser
neuen Menschheitsschmach. Schauernd wird ein spéteres
Zeitalter auf das unsrige zuriickblicken, wie wir auf die Jahr-
hunderte der Hexen- und Ketzerbréande zuriickschauen, und
— wird das spiatere Zeitalter die Schande abermals geschehen
lassen?

Wir wissen es nicht, und es fallt heute schwer, an die Er-
filllung einer schénen Hoffnung zu glauben, heute, wo die
Staaten, wie von Kriegsbesessenheit erfasst, sich nicht bis an
die Zihne, sondern bis hoch in die Liifte hinauf bewaffnen,
wo man an keines Tages Morgen weiss, ob nicht am Abend
die Sirenen heulen: Flucht in die Keller, der Krieg rast durch
die Liifte!

Haben am Ende doch die recht, die schicksalergeben sich
dem Schlechten fiigen, dem Schlechten dienen im Wahne, das
Furchtbare sei eine hohere Macht?

Trotz allem und allem: Nein! und tausendmal Nein!! denn
wer kennt nicht Menschen, die nichts gemein haben mit dem
‘Wahnsinn der Gegenwart, die fiir den Frieden kdmpfen und
fiir die Wohlfahrt und fiir Gerechtigkeit! Oder, wenn sie nicht
kampfen diirfen, weil sie von verréterischen Schergen um-
lauert sind, den Glauben an den Sieg des Guten, der Mensch-
lichkeit, der Vernunft in sich bewahren und sich bereit halten
fiir den Kampf gegen die Herrschaft der Bestie Mensch!

Tausende und Abertausende sind ihrer. Aber der Helfer
der Tyrannei und des Krieges und der stumpfen und dumpfen
Mitlaufer und Schicksalsergebenen sind Millionen und Aber-
millionen! Und die Masse hat die Macht, — die Masse ist
das Schicksal!

Wie soll es denn einmal anders, lichter, schéner werden
koénnen? Wie soll die Menschheit zu ihrer Sonnenwende
kommen?

Schiller sagt 2u den Kiinstlern:

«Der Menschheit Wiirde ist in eure Hand gegeben, Be-
wahret sie!

Sie sinkt mit euch! Mit euch wird sie sich heben!s -

Warum nur zu den Kiinstlern? Das Wort hat allumfassende
Bedeutung: In jedes Menschen Hand ist der Menschheit
Wiirde gegeben; denn jeder trigt durch sich selber zur allge-
meinen Menschenwiirde bei oder er vermindert sie.

Menschheit ist keine Einheit; sie ist eine Vielheit. Jeder
Einzelne ist ein Teil Menschheit und damit ein Teil Men-
schenwiirde oder ein Stiick Wiirdelosigkeit, ein Stiick Unmen-
schentum. Und weil die Menschheit eine Vielheit ist, kommt
es darauf an, wie viele Einzelne das geistig-ethische Antlitz
tragen, aus dem die Menschenwiirde spricht, wie viele noch
die Fratze des Tiers oder den stumpfen Blick der Willenlosig-
keit des in der Masse unter dem Zwange der Gesamtbewe-
gung dahintrottenden Herdenmenschen.

Die Menschheitssonnenwende wird so wenig ein Ereignis
sein, das mit einem Male iiberraschend, iiberwéltigend iiber
uns kommen wird wie die Sonnenwende in der Natur. Und
nicht von oben wird sie kommen, nicht von Fiirsten und Fiih-
rern, nicht von Parlamenten und Konferenzen, auch nicht von
Dichtern und Kiinstlern.

Sondern unten bei den einfachen Menschen wird sie sich
begeben, hat sie sich schon tausend und tausendmal begeben.
Unscheinbar, ja unbemerkbar ist ihr Werden.

Aber jeder Mensch, der nicht blindlings sich dem Schick-
sal unterwirft, heisse es Masse oder Fiihrer, oder Gott, son-
dern einsieht, dass das Schicksal Mensch heisst und dass er
selber auch Schicksal ist —

jeder Mensch, der aus dieser Einsicht heraus seiner Ver-
antwortlichkeit fiirs Ganze bewusst wird und danach han-
delt —

jeder Kampfer fiir Recht, Freiheit, Friede, Wohlfahrt,

jeder, der in sich .selber «der Menschheit Wiirde hebty
und, so gut es in seiner Kraft steht, auch in seinen Mitmen-
schen, bedeutet ein Teilchen Sonnenwende. Denn er ver-
ringert die Masse, die Schicksal ist in ihrer Schwere und
Dumpfheit. Und jeder, der es ihm gleichtut, ist, wie er, ein
Stiicklein Sonnenwende, ein winziges, verschwindend kleines,
aber er ist eins. Und kommt eines zum andern und viele zu
vielen, so muss es endlich lichter werden. Die Menschen miis-

sen nur wollen. :

Gesinnungsfreunde! Wir nennen uns Freidenker. Denken-
den Menschen konnen diese Zusammenhénge nicht verborgen
bleiben. Erwichst uns aus der Erkenntnis nicht die Pflicht,

Fe uilleton.

KONRAD DEUBLER,
der Bauern-Philosoph und Freidenker.
(Entnommen dem Werke seines Freundes Prof. Arnold Dodel-Port,
Botaniker in Ziirich, gestorben am 11. April 1908 daselbst.)

(Fortsetzung.)

Lieber Herr Pfarrer!

Sie predigen immer von der Notwendigkeit des Glaubens und
verdammen die, welche nicht glauben konnen. Der Glaube ist aber
nicht jedermanns Ding, wie schon ein Apostel sagte. Der Glaube
ist wie die Liebe: er lasst sich nicht erzwingen. 'Daher ist es ein
missliches Unternehmen, ihn durch Staatsmassregeln einzufiihren
und aufrecht erhalten zu wollen. Ich rechne es Ihnen fiir einen
grossen Missgriff an, wenn Sie — wie am vorigen Sonntag — die
Gendarmen bestellen, um die Leute mit Gewalt in die Kirche zu
jagen. Denn, wie der Versuch Liebe zu erzwingen, Hass erzeugt,
so muss, wer Glauben erzwingen will, erst recht Unglauben erwek-
ken. Ich bin schon reif an Alter und will jetzt leben fiir das Le-
"ben. Ich will endlich auch einmal geniessen! Und wenn mir die
Religion in die Quere kommt und sagt mir: «Nicht so, alter Bur-
sche, die Schule ist noch nicht aus das Leben kommt.nach dem
Tode, der Sarg ist die Wiege der Freiheit> — so weiss ich es
besser! Denn ich weiss, dass der Mensch das hochste, das Eundziel
aller meiner Bestrebungen sein muss. Mir ist nur das gottlich und
heilig, was zum Menschen und zum Leben in naturgemisser Ver-

bindung steht. Ich glaube keinen Himmel der Belohnung und keine
Holle der Bestrafung, sondern nur das Gute an und fiir sich selbst,
als Nalurgemisses. Das Bose des Bosen, Unmenschlichen, will ich
gemieden sehen. Ich sehe die Unsterblichkeit nur im ewigen Kreis-
lauf der Dinge, Stoffe und Atome, in der Unsterblichkeit der Ideen.

Ich verstehe Sie ganz gut, lieber Herr Pfarrer, wenn Sie zu
mir sagen: «Ich bin dein Seelsorger, ich muss es wissen, ob du
einen Himmel und eine Holle glaubst, ob du einen Teufel glaubst
oder nicht; denn wenn du das Alles nicht glaubst, so gebe ich
keinen Kreuzer fiir deinen Gott. Alsdann tue, was dir geliistet;
denn so du an keinen Himmel und keinen Teufel glaubst, so glaubst
du auch an keinen Gott; es ist dann alles Eins, ob ein Mensch
oder ein Vieh stirbt; es ist alles Eins, ob ein Baum umfillt oder
eine Kuh oder der Prisident von Amerika. So lasst uns guter
Dinge sein, fressen und saufen; denn morgen sind wir tot, wie
Paulus sagt. 1. Kor. 15.»

Da ist die Rohheit, lieber Herr Pfarrer! Da ist die Rohheit des
Christentums in diesem Ausspruch ganz eklatant bewiesen, des
Christentums, welches nur im Jenseits den Unterschied zwischen
den Menschen und einer Kuh, zwischen Essen und Fressen, Trin-
ken und Saufen.findet. Aber nicht nur roh, auch toricht ist der
Schluss, den das Christentum aus der Sterblichkeit des Menschen
zieht. Eben deswegen, weil ich morgen schon tot bin, will ich mich
nicht schon heute zu Tode fressen und saufen; eben deswegen,
weil ich nicht immer lebe, will ich nicht heute durch Torheit und
Bosheit (oder wie Luther sagt, durch «Huren und Buben, Rauben
und Morden») das Leben verhuntzen. Denn eben weil der Mensch



Nr. 23/24

DER FREIDENKER 179

alles daranzusetzen, was in unsérn Kréften liegt, um das
Werden der Menschheits-Sonnenwende zu beschleunigen?!

Ist jeder von uns schon eine Sonnenwende im Kkleinen?

Wenn nicht, er werde es! '

Hat jeder von uns schon in einem Mitmenschen die Son-
nenwende bewirkt?

‘Wenn nicht, er tue es. : .

Dieser Aufgaben von neuem bewusst zu werden, sei der
geistige und ethische Gewinn unserer Feier.

Und besonders an euch, Gesinnungsfreunde, mdchte ich
nochmals das Schillersche Wort richten, damit es unvergess-
lich als edler Mahner in euch weiterklinge:

«Der Menschheit Wiirde ist in eure Hand gegeben!

Bewahret sie!

Sie sinkt mit euch,

Mit euch wird sie sich heben!»

E. Brauchlin.

Roswitha Bitterlich, ein religiGses
Wunderkind?

Im November 1935 wurde unter dem Protektorate des
osterreichischen Bundeskanzlers die Ausstellung der Bilder
der 16jihrigen Vorarlbergerin Roswitha Bitterlich erdffnet.
Wien bot. in diesen Tagen andere Sehenswiirdigkeiten: einen
Lohnkampf der Strassenbahner, den die Regierung durch Ver-
haftlung der bekannten Freigewerkschaftler zu entscheiden
trachtete, Vertrauensmanner«wahleny der Betriebe, bei denen
einfach die Vertrauensminner der «Vaterlindischen Front»
als gewihlt erklirt wurden, ausserdem iiberfiillte Polizeige-
fingnisse und Anhaltelager, durch deren Mauern Nachrichten
iiber Misshandlungen von Sozialisten drangen. Dieses Bild er-
mutigte wenig dazu, Notiz von kuturellen Erscheinungen zu
nehmen, die von dsterreichischer Regierungsseite protegiert
wurden.

Erst die Eréffnung der Ausstellung in Prag machte es
einem mdglich, den Hass gegen ein Regime von Mérdern
nichtsahnender Bewohner von Gemeindehiusern, Dieben von
Arbeitereigentum, Eid- und Wortbriichigen zu Gunsten einer
objektiven Beurteilung kultureller Erscheinungen wenigstens
fiir einige Stunden zu vergessen.

In der Tat, Roswitha Bitterlich ist ein Wunderkind. In
grandioser Einseitigkeit zeichnete und malte sie von Kindheit
an wie andere Wunderkinder musizieren, Schach spielen,
rechnen. Einsichtsvolle Erzieher hiitefen sich, stérend in die

Entfaltung dieser Virtuositit einzugreifen, die ihren Ausgang
von Kinderzeichnungen der Dreijéihrigen nimmt, die weder in
Inhalt noch in der Technik etwas Beunruhigendes haben.
Sonst ist es das gewohnliche Schicksal aller Kindheitsbe-
schiiftigungen, verdridngt zu werden, wenn die Schule mit
ihrem Pflichtenkreis einsetzt. Im Falle der kleinen Roswitha
geschah dies infolge giinstiger Umsténde nicht. Die Schule —
es war dies nicht eine des dollfussgsterreichischen Bundes-
staates, sondern eine wesentlich freiere Nordb6hmens — re-
spektierte die Neigung Roswithas. So beméichtigte sie sich, wo
dies nur irgend anging malend der Stoffwelt des Schulunter-
richtes. Das Bekanntwerden mit Helden- und Gottersagen der
Germanen und Griechen, ihre Kenntnisse von fremden Lin-
dern unnd Vélkern — aus dem Geographieunterricht und aus
Karl May geschopft — setzten sich in Zyklen von Bildern um,
auf denen das Typische an Vorgingen, Gegenden und Men-
schen glinzend wiedergegeben ist.- Eine besondere Rolle in
ihrem Schaffen nehmen die religiosen Stoffe ein. Unter den
ausgestellten Bildern iiberwiegen sie zahlenmdssig, sei es in-
folge der von ihrer Mutter, Frau Dr. Bitterlich besorgten Aus-
wahl, sei es infolge der Bedeutung, die die Religion innerhalb
der Familie Bitterlich spielte. Bei den religiésen Bildern ihrer
ersten Periode, die eigentlich erst mit 15 Jahren beendet ist,
interessiert es uns als Freidenker besonders, dass diese Bilder
mit Kirchlichkeit aber auch gar nichts zu tun haben. Heutzu-
tage kontrolliert bekanntlich eine eigene vatikanische Behorde
alle Bilder und Figuren in den katholischen Kirchen, ob sie
den fiir sie aufgestellten aus der Ikognographie (Bilderkunde)
abgeleiteten Vorschriften entsprechen. Da gebiihrt jedem Hei-
ligen sein bestimmter Heiligenschein, seine bestimmte Cha-
rakterisierung in Gewand und Gegenstand. Deshalb wiirden
die Jugendbilder der Roswitha, mégen sie auch noch so fromm
sein, kaum Approbation erlangen konnen. Charakteristisch
an ijhnen ist eben jene unbefangene Behandlung biblischer
und legendirer Stoffe. Romain Rolland sagt in seinem «Johann
Christoph» vom jungen Olivier: «Die Begebenheiten der hei-
ligen Geschichte vermischten sich in ihm mit den Mirchen
von Riibezahl und Harun-Al-Raschid». Dieser Satz passt haar-
scharf auf R. B. Dazu trilt noch ihr Realismus. Sie will jedes
Geschehen, auch das mirchenhafte, beim Wort nehmen. So
entstehen Bilder wie «Auferstehungy: Tote arbeiten sich
miihevoll aus ihren Gribern heraus. Dem Beschauer wird
kein Gran von der Qual dieses Aufstehungsleids geschenkt
und er kommt unwillkiirlich auf den Gedanken von der Sinn-
und Trostlosigkeit des Glaubens an eine Auferstehung des
Fleisches. Auch der Humor der Kleinen steigert sich manch-

seinen Tod voraussieht und voraus weiss, so unterscheidet er, ob
er gleich eben so gut stirbt wie das Tier, sich dadurch von dem
Tiere, dass er den Tod zu einem Gegenstand selbst seines Wil-

lens erheben kann. Ich muss sterben; aber ich muss nicht nur —°
ich will auch sterben. Was in meiner Natur, in meinem Wesen be- _

griindet ist, steht ja nicht im Gegensatze und Widerspruche zu
mir; das ist mir kein feindliches Wesen: warum sollte sich mein
Wille dagegen striuben? Warum sollte ich vor meinem Tode Angst
haben und, ihn fiirchten? Nein, mein Wille sei einig mit meinem
Wesen, der Tod also als Folge meines Wesens eine Sache meines
Willens, so gut. wie jedc andere Naturnotwendigkeit! Warum soll
— lieber Herr Pfarrer — der Mensch sich des Todes schimen? —
Weil er etwa ein Akt ist, den er mit den Tieren gemein hat? —
So miisste er sich auch des Zeugungsaktes schimen und begébe
sich anstatt in die Kammer ssiner Geliebten — in ein Kloster. Ist
der Tod unter der Wiirde des Christen, so ist auch der Schlaf
und sind alle andern -tierischen Verrichtungen, so ist iiberhaupt der
Mensch unter der Wiirde des Christen.

Der soll und muss das Christentum aufgeben, wer ganz Mensch
sein will, dann erst erfiillt und erreicht er seine Bestimmung; dann
erst kann er Mensch sein; denn der Christ ist kein Mensch, sondern
halb Tier, halb Engel.

Strebe Mensch zu sein auf Erden,
Nicht eines Engels Aff’ zu werden!

Dann erst, wenn der Mensch alliiberall ‘Mensch ist, und als
Mensch sich weiss, wenn er nicht mehr sein will als was er ist,
sein kann und sein soll; wenn er sich nicht mehr ein seiner Na-

tur, seiner Bestimmung widersprechendes, folglich unerreichbares,
phantastisches Ziel setzt, das Ziel namlich, ein Gott, ein Wesen
ohne Korper, ohn Fleisch und Blut, ohne sinnliche Triebe und Be-
diirfnisse zu werden: dann erst ist er vollendet, dann erst ist er
ein vollkommener Mensch; dann erst ist keine Liicke mehr in ihm,
worinnen das Jenseits sich einnisten konnte. Denn der Glaube an
die ewige Seeligkeit im Himmel ist die Tochter des Ungliicks auf
Erden. Und zu dieser Vollendung des Menschen auf Erden gehort
auch der Tod. Denn auch er gehort zur Bestimmung, das heisst
zur Natur des Menschen. «Darum heisst der Tote mit Recht der
Vollendete» — sagt eben so wahr ‘als schon Ludwig Feuerbach.
Menschlich zu sterben, zu sterben mit dem Bewusstsein, dass ich
im Tode meine letzte Bestimmung als Mensch erfiille, zu sterben
also in Frieden mit dem Tode — das sei mein letzter Wunsch,
mein letztes Ziel. Dann triumphiere ich noch im Tode iiber den
tppigen Traum der christlichen Unsterblichkeit; dann habe ich un-
endlich mehr erreicht, als was ein Christ im Jenseits erreichen
will und doch nimmermehr erreicht! ' )

Nur in dem ewigen Kreislauf des Stoffwechsels liegt die Macht
der Verjiingung. Ich sehe da eine immer fliessende Quelle jugend-
kriftigen Lebens. «Es kommt nun darauf an (sagt Maleschott), ob
man sich bescheiden kann, den Stoff, der dachte und die Welt ent-
wickelte, im Grabe ruhen zu lassen, bis ihn der Posaunenruf der
Engel am jiingsten Tage weckt zu ewiger Erinnerung an perstn-
liche Beschrinktheit, oder ob man lieber den Stoff in immerwih-
render Bewegung weiss, wobei man aus Kohlensiure und Wasser,
aus Dammsaure, Ammoniak und Salzen die Blumen und Friichte



180 DER FREIDENKER

Nr. 23/24

mal bis zur Satire, die sogenannte religidse Gébréuche nicht
verschont (Leichenschmaus).

Allerliebst -und Freidenkerzeitschriften zur Reproduktion
zu empfehlen ist ihr Bildchen «Nonnen»: Weibergestalten in
Nonnenhabit, die schmetterlingsartig zwischen Waldbiumen
sausen. Auf den ersten Blick ratselhaft ist die ausgesprochene
Vorliebe {fiir das Grauenhafte. Nachtbilder, Spukhaftes, oft
scheinbar unmotiviert in heitere Landschaften hineingestreut,
stellen die Frage, wie ein Kind auf solche Bilder verfallen
kann. Die Antwort gibt die Betrachtung der Rolle, die die
Malerei fiir R. B. seit ihrer frithesten Kindheit spielt. Sie war
ihr von Beginn ihres bewussten Seins Ausdrucksmittel, das
ihr allein angehorte. Deshalb auch die grosse Krise bei ihr,
von der ihre Mutter bei Fiihrungen berichtet, als ihre Bilder
ausgestellt wurden. Was sonst Kinder an Grauen in sich ein-
sam erleben, wobei ihnen niemand, auch nicht der verstind-
nisvollste Erzieher beistehen kann, und was sie schliesslich
ganz unter die Schwelle des Bewusstseins dringen, sodass es
nur in Trdumen, bei nichtlichem Alpdruck, in Krankheiten
wiederkehrt, jenes Es, dem wir im «Kleinen Johannes» des
Frederick van Eeden begegnen, das malte sie sich von der
Seele. Jener geniale Gebrauch, den sie von ihrem Ausdrucks-
mittel machte, verlieh ihr auch jenen klaren Gesichtsausdruck,
der irgendwie an die Alpenwelt gemahnt, in der die Kiinst-
lerin sich, wie ihre Landschaften zeigen, zu bewegen weiss.

Eine Sechzehnjéhrige hat aber nicht nur eine Vergangen-
heit und Gegenwart, sondern auch eine Zukunft. Diese Zu-
kunft diirfte sich allerdings wesentlich konventioneller ge-
stalten. Begreiflicherweise trachtete R. B. auch ihre malerische
Technik zu vervollkommnen, wodurch der Eindruck ihrer
Bilder nur noch stirker wurde. Dies gilt besonders von den
wenigen aus der Zeit ihrer Pubertitskrise ausgestellten revo-
lulionéren, besser gesagt, sozialradikalen Bildern, die im Sinne
eines sozialen Christentums die Schwelgerei, der sich ein Teil
der Gesellschaft von heute ohne Riicksicht auf Elend, Hun-
ger und Arbeitslosigkeit hingibt, scharf anklagen und verur-
teilen. Nach dieser Periode zeigen ihre Bilder die Tendenz,
gut gemalte Poririts von Bekannten und Heiligenbilder ge-
miss den Bediirfnissen der katholischen Orthodoxie zu wer-
den. In dieser Richtung diirfte auch ihre kiinstlerische Zu-
kunft liegen, besonders wenn sie wohlbehiitet von einem Gster-
reichischen Bundesministerium fiir Kultus und Unterricht und
den geistlichen Hirten verlaufen wird, wenn, ja wenn die
Kleine nicht noch ihren hohen Protektoren, Hirten, Lehrern
und ihrer Frau Mutter nicht noch allerhand Ueberraschungen
bereiten wird.

Aus einigen kleinen Bildern, die man im Vorbeigehen
leicht iibersieht, kénnte man schliessen, dass dies durchaus
im Bereiche des Moglichen liegt.

' Dr. Gerhard Pollak.

Freidenkerpresse-Ausstellung.

Auf den 24. Oktober wurden die Gesinnungsfreunde der
Ortsgruppe Bern zu einer Ausstellung, betitelt «Die Freiden-
kerpresse des Auslandes» eingeladen. Der Besuch dieser Aus-
slellung hat sich in jeder Beziehung gelohnt und der Organi-
sator dieser freigeistigen Presseschau, Gesinnungsfreund W.
Schiess, hat sich als kompetenter Fiihrer erwiesen. Englische,
amerikanische, franzosische, belgische, hollindische, polni-
sche, lschechoslowakische, russische, kurz die gesamte frei-
geistige Presse Europas war vertreten.

Diese Schau der Blatter des freien Denkens hatte aber

- nicht nur den Zweck, uns ein Bild zu geben iiber den Stand

und die Ausbreitung der freigeistigen Presse, sondern sie hat
uns eindriicklich iiber die Bedeutung der freigeistigen Presse
iiberhaupt orientiert und uns zwingend die Notwendigkeit der
eigenen Zeitung vor Augen gefilhrt. Wenn es auch teilweise
schwer war Vergleiche zu ziehen zwischen den einzelnen Zei-
tungen, besonders was deren Inhalt anbelangt, so hat diese
Ausstellung doch klar gezeigt, dass unser «Freidenker» unter
den wenigen deutschsprachigen Zeitungen sowohl in Gehalt
als auch Ausstattung fiihrend ist. Verschiedene auslidndische
Zeitungen, die unser Organ im Austausch erhalten, beniitzen
es als Stoffquelle ohne dabei den Namen dieser Quelle zu zi-
tieren. Gewiss den Standard der englischen, amerikanischen
und der leider jetzt verbotenen polnischen Blétter erreichen
wir nicht, kénnen wir nicht erreichen, weil unsere Auflage zu
einer #hnlichen Gestaltung unserer Zeitung zu klein ist. In
der «freieny Schweiz ist es weniger gefidhrlich an den politi-
schen Stiitzen der Freiheit zu riitteln als an den weltanschau-
lichen S#ulen der Unfreiheit. Zuviele bequeme Sessel, die
einen das ganze Leben lang aller materiellen Sorgen entheben,
stehen fiir diejenigen bereit, die auf den prunkhaften Teppi-
chen der katholischen Kirche leise einhergehen, das #ussere
Auge zu einem jenseitigen Himmel gerichtet (dem zwar unser
Piccard schon im Diesséits einen Besuch abgestattet hat), das
innere Auge aber auf ein sorgenfreies Diesseits gerichtet.
Wer wagt es da, sich. ohne innern Zwang auf das glatte Par-
kett von weltanschaulichen Auseinandersetzungen zu begeben?

Aber gerade weil es so ist, weil es aber trotzdem noch
Tausende von Menschen gibt, denen es ein inneres Bediirfnis

auf dem Grab gedeihen, neues schwellendes Leben auf Triften und
Fluren, eine neue Gedankenmacht in menschlichen Gehirnen er-
wachsen sieht.» )

’ Die ersten Ringe in der Kette des Tierlebens verschlingen sich
mit den Trieben jener organisierenden Schopferkraft, welche die
Pflanzen als das blithende Reich der unbewussten Dichtung er-
scheinen ldsst. Durch die Tatigkeit des Sauerstoffs wird das Blut
gebildet, von jenem Tréger der Feuerglut, der es lautert zu dem
Gewebe, dessen Stoffwechsel die Gedanken bedingt, der aber auch
Hirn und Blut wieder verbrennt zu den einfachen Verbindungen,
aus denen sich die knospende Pflanze verjiingt. Es ist Tod in dem
Leben und Leben im Tode. Dieser Tod ist kein schwarzer, schrek-
kender Geselle. Denn in der Luft und im Moder schweben und
ruhen die ewig schwellenden Keime der Bliitenwelt. Wer den Tod
in diesem Zusammenhange aufgefasst hat und kennt, der hat des
Lebens unerschopfliche Triebkraft erfasst und mit ihr die ganze
Fiille der menschlichen Weisheit, die unwandelbar ruht auf den
Marmor-Sdulen der Wahrheit.

So, mein lieber Herr Pfarrer, ist meine Ansicht Ihrem rohen
riickstindigen Glaubenskram als Gegensatz gegeniibergestellt;
“denn seitdem die Religion sich ausschied, auf Fortbildung verzich-
tete und riickstindig ward, lebt sie nur noch fort wie eine verlas-
sene Mutter, deren miindig gewordene Tochter ihrer Leitung sich
entzogen haben, als sie das miitterliche Haus verliessen und den
eigenen Herd griindeten. Die To6chter wuchsen heran zu bliihen-
den Frauen und Miittern, wogegen die Mutter zur hinfilligen Grei-
sin ward, deren Kraft und Einfluss schwindet, in dem Masse schwin-

det, wie die sterbende Menschheit fortschreitet. Jene muss und
wird als Greisin in ihrer Riickbildung immer tiefer sinken. Die
Téchter — es sind die Wissenschaften von den wirklichen
Dingen — haben beim Verlassen des Mutterhauses, das ist die

~Kirche, unter deren Obhut sie zuerst gestanden, ihre Jugendar-

beiten zuriickgelassen, bestehend in Sagen abgeschmackter Mar-
chen, Berichten, Verordnungen und Gebrduchen und dergleichen wie
sie das Zusammenleben (der Mo6nche) auf damaliger Bildungsstufe
schuf, in Wundererzihlungen iiber das Wirken der Natur, in Erkli-
rungen vermeintlicher Ursachenverhiltnisse, in Heiligengeschichten,
in Reliquien, Deutungen usw., welches alles die wiirdige Mutter als
geliebte Andenken wertschitzt und sorgféltig hiitet, wihrend die
Tochter im eigenen Hause Vollendeteres schaffen und geringschétzig
auf ihre Kinderwerke zuriickblicken. Die Mutter hidlt nun aber
mit der Hartnickigkeit des Alters fest am Lingstgewohnten und
will die liebgewonnene, wohnliche Umgebung nicht durch Aende-
rungen oder neue Einschaltungen stéren lassen. Also fort mit all
dem Kram, fort mit der abgestorbenen Theologie! Setzt an deren
Stelle die Naturwissenschaft!
(Fortsetzung folgt.)

Freigeistiger Merkspruch.

Personen kann man iiberwinden, vernichten, toten. Gedanken,
welche der Geist der Menschheit entwickelt und trigt, siegen mit
unwiderstehlicher Kraft iiber alle hemmenden, sich ihnen entgegen-
stellenden Michte. Max Werner.



	Feuilleton

