
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 23-24

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


178 DER FREIDENKER Nr. 23/24

uns erlösen würde von der Angst vor der Willkür menschlicher

Schicksalsmächte, ob die einst kommen wird? Wir wissen
es nicht. Wir wissen nicht, ob das Gemüt sich einst mit dem
Verstände paaren wird zu einer beglückenden Einheit, — ob
der Verstand einmal sich lossagen wird von der Selbstsucht,
deren feiler Knecht und gefälliger Sklave er ist. Nichts wissen

wir davon, wozu der Mensch einst fähig und wozu er
einst nicht mehr fähig .sein wird.

Schaudernd blicken wir zurück auf vergangene Jahrhunderte

und auf die unendlichen Qualen und Greuel, von
Menschen an Menschen verübt. Wer hätte zu fürchten gewagt,
dass jene furchtbaren Verbrechen des Mittelalters und seiner
Folgezeit sich wiederholen könnten, wilder, bestialischer,
massenhafter!? Und wir sind Zeitgenossen und Zeugen dieser
neuen Menschheitsschmach. Schauernd wird ein späteres
Zeitalter auf das unsrige zurückblicken, wie wir auf die
Jahrhunderte der Hexen- und Ketzerbrände zurückschauen, und
— wird das spätere Zeitalter die Schande abermals geschehen
lassen?

Wir wissen es nicht, und es fällt heute schwer, an die
Erfüllung einer schönen Hoffnung zu glauben, heute, wo die
Staaten, wie von Kriegsbesessenheit erfasst, sich nicht bis an
die Zähne, sondern bis hoch in die Lüfte hinauf bewaffnen,
wo man an keines Tages Morgen weiss, ob nicht am Abend
die Sirenen heulen : Flucht in die Keller, der Krieg rast durch
die Lüfte!

Haben am Ende doch die recht, die schicksalergeben sich
dem Schlechten fügen, dem Schlechten dienen im Wahne, das

Furchtbare sei eine höhere Macht?

Trotz allein und allem: Nein! und tausendmal Nein!! denn
wer kennt nicht Menschen, die nichts gemein haben mit dem
Wahnsinn der Gegenwart, die für den Frieden kämpfen und
für die Wohlfahrt und für Gerechtigkeit! Oder, wenn sie nicht
kämpfen dürfen, weil sie von verräterischen Schergen
umlauert sind, den Glauben an den Sieg des Guten, der Menschlichkeit,

der Vernunft in sich bewahren und sich bereit halten
für den Kampf gegen die Herrschaft der Bestie Mensch!

Tausende und Abertausende sind ihrer. Aber der Helfer
der Tyrannei und des Krieges und der stumpfen und dumpfen
Mitläufer und Schicksalsergebenen sind Millionen und
Abermillionen! Und die Masse hat die Macht, — die Masse ist
das Schicksal!

Wie soll es denn einmal anders, lichter, schöner werden
können? Wie soll die Menschheit zu ihrer Sonnenwende
kommen?

Pe uilleton.
KONRAD DEUBLER,

der Bauern-Philosoph und Freidenker.
(Entnommen dem Werke seines Freundes Prof. Arnold Dodel-Port,

Botaniker in Zürich, gestorben am 11. April 1908 daselbst.)
(Fortsetzung.)

Lieber Herr Pfarrer!
Sie predigen immer von der Notwendigkeit des Glaubens und

verdammen die, welche nicht glauben können. Der Glaube ist aber
nicht jedermanns Ding, wie schon ein Apostel sagte. Der Glaube
ist wie die Liebe: er lässt sich nicht erzwingen. Daher ist es ein
missliches Unternehmen, ihn durch Staatsmassregeln einzuführen
und aufrecht erhalten zu .wollen. Ich rechne es Ihnen für einen
grossen Missgrifl an, wenn Sie — wie am vorigen Sonntag — die
Gendarmen bestellen, um die Leute mit Gewalt in die Kirche zu
jagen. Denn, wie der Versuch Liebe zu erzwingen, Hass erzeugt,
so muss, wer Glauben erzwingen will, erst recht Unglauben erwek-
ken. Ich bin schon reif an Alter und will jetzt leben für das
Leben. Ich will endlich auch einmal geniessen! Und wenn mir die
Religion in die Quere kommt und sagt mir: «Nicht so, alter
Bursche, die Schule ist noch nicht aus das Leben kommt nach dem
Tode, der Sarg ist die Wiege der Freiheit» — so weiss ich es
besser! Denn ich weiss, dass der Mensch das höchste, das Endziel
aller meiner Bestrebungen sein muss. Mir ist nur das göttlich und
heilig, was zum Menschen und zum Leben in naturgemässer Ver¬

Schiller sagt zu den Künstlern:
«Der Menschheit Würde ist in eure Hand gegeben,

Bewahret sie!
Sie sinkt mit euch! Mit euch wird sie sich heben!»

Warum nur zu den Künstlern? Das Wort hat allumfassende
Bedeutung: In jedes Menschen Hand ist der Menschheit
Würde gegeben; denn jeder trägt durch sich selber zur
allgemeinen Menschenwürde bei oder er vermindert sie.

Menschheit ist keine Einheit; sie ist eine Vielheit. Jeder
Einzelne ist ein Teil Menschheit und damit ein Teil
Menschenwürde oder ein Stück Würdelosigkeit, ein Stück Unmen-
schentum. Und weil die Menschheit eine Vielheit ist, kommt
es darauf an, wie viele' Einzelne das geistig-ethische Antlitz
tragen, aus dem die Menschenwürde spricht, wie viele noch
die Fratze des Tiers oder den stumpfen Blick der Willenlosig-
keit des in der Masse unter dem Zwange der Gesamtbewegung

dahintrottenden Herdenmenschen.
Die Menschheitssonnenwende wird so wenig ein Ereignis

sein, das mit einem Male überraschend, überwältigend über
uns kommen wird wie die Sonnenwende in der Natur. Und
nicht von oben wird sie kommen, nicht von Fürsten und
Führern, nicht von Parlamenten und Konferenzen, auch nicht von
Dichtern und Künstlern.

Sondern unten bei den einfachen Menschen wird sie sich
begeben, hat sie sich schon tausend und tausendmal begeben.
Unscheinbar, ja unbemerkbar ist ihr Werden.

Aber jeder Mensch, der nicht blindlings sich dem Schicksal

unterwirft, heisse es Masse oder Führer oder Gott,
sondern einsieht, dass das Schicksal Mensch heisst und dass er
selber auch Schicksal ist —

jeder Mensch, der aus dieser Einsicht heraus seiner
Verantwortlichkeit fürs Ganze bewusst wird und danach handelt

—
jeder Kämpfer für Recht, Freiheit, Friede, Wohlfahrt,
jeder, der in sich selber «der Menschheit Würde hebt»

und, so gut es in seiner Kraft steht, auch in seinen Mitmenschen,

bedeutet ein Teilchen Sonnenwende. Denn er
verringert die Masse, die Schicksal ist in ihrer Schwere und
Dumpfheit. Und jeder, der es ihm gleichtut, ist, wie er, ein
Stücklein Sonnenwende, ein winziges, verschwindend kleines,
aber er ist eins. Und kommt eines zum andern und viele zu
vielen, so muss es endlich lichter werden. Die Menschen müssen

nur wollen.
Gesinnungsfreunde! Wir nennen uns Freidenker. Denkenden

Menschen können diese Zusammenhänge nicht verborgen
bleiben. Erwächst uns aus der Erkenntnis nicht die Pflicht,

bindung steht. Ich glaube keinen Himmel der Belohnung und keine
Hölle der Bestrafung, sondern nur das Gute an und für sich selbst,
als Naturgemasses. Das Böse des Bösen, Unmenschlichen, will ich
gemieden sehen. Ich sehe die Unsterblichkeit nur im ewigen Kreislauf

der Dinge, Stoffe und Atome, in der Unsterblichkeit der Ideen.
Ich verstehe Sie ganz gut, lieber Herr Pfarrer, wenn Sie zu

mir sagen: «Ich bin dein Seelsorger, ich muss es wissen, ob du
einen Himmel und eine Hölle glaubst, ob du einen Teufel glaubst
oder nicht; denn wenn du das Alles nicht glaubst, so gebe ich
keinen Kreuzer für deinen Gott. Alsdann tue, was dir gelüstet;
denn so du an keinen Himmel und keinen Teufel glaubst, so glaubst
du auch an keinen Gott; es ist dann alles Eins, ob ein Mensch
oder ein Vieh stirbt; es ist alles Eins, ob ein Baum umfällt oder
eine Kuh oder der Präsident von Amerika. So lasst uns guter
Dinge sein, fressen und saufen; denn morgen sind wir tot, wie
Paulus sagt. 1. Kor. 15.»

Da ist die Rohheit, lieber Herr Pfarrer! Da ist die Rohheit des
Christentums in diesem Ausspruch ganz eklatant bewiesen, des
Christentums, welches nur im Jenseits den Unterschied zwischen
den Menschen und einer Kuh, zwischen Essen und Fressen, Trinken

und Saufen findet. Aber nicht nur roh, auch töricht ist der
Schluss, den das Christentum aus der Sterblichkeit des Menschen
zieht. Eben deswegen, weil ich morgen schon tot bin, will ich mich
nicht schon heute zu Tode fressen und saufen; eben deswegen,
weil ich nicht immer lebe, will ich nicht heute durch Torheit und
Bosheit (oder wie Luther sagt, durch «Huren und Buben, Rauben
und Morden») das Leben verhuntzen. Denn eben weil der Mensch



Nr. 23/24 DER FREIDENKER 179

alles daranzusetzen, was in unsern Kräften liegt, um das.

Werden der Menschheits-Sonnenwende zu beschleunigen?!
Ist jeder von uns schon eine Sonnenwende im kleinen?
Wenn nicht, er werde es!
Hat jeder von uns schon in einem Mitmenschen die

Sonnenwende bewirkt?
Wenn nicht, er tue es.
Dieser Aufgaben von neuem bewusst zu werden, sei der

geistige und ethische Gewimi unserer Feier.
Und besonders an euch, Gesinnungsfreunde, möchte ich

nochmals das Schiilersche Wort richten, damit es unvergesslich
als edler Mahner in euch weiterklinge:

«Der Menschheit Würde ist in eure Hand gegeben!
Bewahret sie!
Sie sinkt mit euch,
Mit euch wird sie sich heben!»

E. Brauchlin.

Roswitha Bitterlich, ein religiöses
Wunderkind?

Im November 1935 wurde unter dem Protektorate des
österreichischen Bundeskanzlers die Ausstellung der Bilder
der 16jährigen Vorarlbergerin Roswitha Bitterlich eröffnet.
Wien bot' in diesen Tagen andere Sehenswürdigkeiten: einen
Lohnkampf der Strassenbahner, den die Regierung durch
Verhaftung der bekannten Freigewerkschaftler zu entscheiden
trachtete, Vertrauensmänner«wahlen» der Betriebe, bei denen
einfach die Vertrauensmänner der «Vaterländischen Front»
als gewählt erklärt wurden, ausserdem überfüllte Polizeigefängnisse

und Anhaltelager, durch deren Mauern Nachrichten
über Misshandlungen von Sozialisten drangen. Dieses Bild
ermutigte wenig dazu, Notiz von kuturellen Erscheinungen zu
nehmen, die von österreichischer Regierungsseite protegiert
wurden.

Erst die Eröffnung der Ausstellung in Prag machte es
einem möglich, deu Hass gegen ein Regime von Mördern
nichtsahnender Bewohner von Gemeindehäusern, Dieben von
Arbeitereigentum, Eid- und Wortbrüchigen zu Gunsten einer
objektiven Beurteilung kultureller Erscheinungen wenigstens
für einige Stunden zu vergessen.

In der Tat, Roswitha Bitterlich ist ein Wunderkind. In
grandioser Einseitigkeit zeichnete und malte sie von Kindheit
an wie andere Wunderkinder musizieren, Schach spielen,
rechnen. Einsichtsvolle Erzieher hüteten sich, störend in die

seinen Tod voraussieht und voraus weiss, so unterscheidet er, ob
er gleich eben so gut stirbt wie das Tier, sich dadurch von dem
Tiere, dass er den Tod zu einem Gegenstand selbst seines Willens

erheben kann. Ich muss sterben; aber ich muss nicht nur —
ich will auch sterben. Was in meiner Natur, in meinem Wesen be-,
gründet ist, steht ja nicht im Gegensatze und Widerspruche zu
mir; das ist mir kein feindliches Wesen: warum sollte sich mein
Wille dagegen sträuben? Warum sollte ich vor meinem Tode Angst
haben und ihn fürchten? Nein, mein Wille sei einig mit meinem
Wesen, der Tod also als Folge meines Wesens eine Sache meines
Willens, so gut. wie jede andere Naturnotwendigkeit! Warum soll
— lieber Herr Pfarrer — der Mensch sich des Todes schämen? —
Weil er etwa ein Akt ist, den er mit den Tieren gemein hat? —
So müsste er sich auch des Zeugungsaktes schämen und begäbe
sich anstatt in die Kammer seiner Geliebten — in ein Kloster. Ist
der Tod unter der Würde des Christen, so ist auch der Schlaf
und sind alle andern -tierischen Verrichtungen, so ist überhaupt der
Mensch unter der Würde des Christen.

Der soll und muss das Christentum aufgeben, wer ganz Mensch
sein will, dann erst erfüllt und erreicht er seine Bestimmung; dann
erst kann er Mensch sein; denn der Christ ist kein Mensch, sondern
halb Tier, halb Engel.

Strebe Mensch zu sein auf Erden,
Nicht eines Engels Äff zu werden!

Dann erst, wenn der Mensch allüberall Mensch ist, und als
Mensch sich weiss, wenn er nicht mehr sein will als was er ist,
sein kann und sein soll; wenn er sich nicht mehr ein seiner Na-

Entfaltung dieser Virtuosität einzugreifen, die ihren Ausgang
von Kinderzeichnungen der Dreijährigen nimmt, die weder in
Inhalt noch in der Technik etwas Beunruhigendes haben.
Sonst ist es das gewöhnliche Schicksal aller
Kindheitsbeschäftigungen, verdrängt zu werden, wenn die Schule mit
ihrem Pflichtenkreis einsetzt. Im Falle der kleinen Roswitha
geschah dies infolge günstiger Umstände nicht. Die Schule —
es war dies nicht eine des dollfussösterreichischen Bundesstaates,

sondern eine wesentlich freiere Nordböhmens —
respektierte die Neigung Roswithas. So bemächtigte sie sich, wo
dies nur irgend anging malend der Stoffwelt des Schulunterrichtes.

Das Bekanntwerden mit Helden- und Göttersagen der
Germanen und Griechen, ihre Kenntnisse von fremden
Ländern unnd Völkern — aus dem Geographieunterricht und aus
Karl May geschöpft — setzten sich in Zyklen von Bildern um,
auf denen das Typische an Vorgängen, Gegenden und
Menschen glänzend wiedergegeben ist. Eine besondere Rolle in
ihrem Schaffen nehmen die religiösen Stoffe ein. Unter den
ausgestellten Bildern überwiegen sie zahlenmässig, sei es

infolge der von ihrer Mutter, Frau Dr. Bitterlich besorgten
Auswahl, sei es infolge der Bedeutung, die die Religion innerhalb
der F'amilie Bitterlich spielte. Bei den religiösen Bildern ihrer
ersten Periode, die eigentlich erst mit 15 Jahren beendet ist,
interessiert es uns als Freidenker besonders, dass diese Bilder
mit Kirchlichkeit aber auch gar nichts zu tun haben. Heutzutage

kontrolliert bekanntlich eine eigene vatikanische Behörde
alle Bilder und Figuren in den katholischen Kirchen, ob sie
den für sie aufgestellten aus der Ikognographie (Bilderkunde)
abgeleiteten Vorschriften entsprechen. Da gebührt jedem
Heiligen sein bestimmter Heiligenschein, seine bestimmte
Charakterisierung in Gewand und Gegenstand. Deshalb würden
die Jugendbilder der Roswitha, mögen sie auch noch so fromm
sein, kaum Approbation erlangen können. Charakteristisch
an ihnen ist eben jene unbefangene Behandlung biblischer
und legendärer Stoffe. Romain Rolland sagt in seinem «Johann

Christoph» vom jungen Olivier: «Die Begebenheiten der
heiligen Geschichte vermischten sich in ihm mit den Märchen
von Rübezahl und Harun- AI-Raschid». Dieser Satz passt
haarscharf auf R. B. Dazu tritt noch ihr Realismus. Sie will jedes
Geschehen, auch das märchenhafte, beim Wort nehmen. So

entstehen Bilder wie «Auferstehung»: Tote arbeiten sich

mühevoll aus ihren Gräbern heraus. Dem Beschauer wird
kein Gran von der Qual dieses Aufstehungsleids geschenkt
und er kommt unwillkürlich auf den Gedanken von der Sinn-
und Trostlosigkeit des Glaubens an eine Auferstehung des

Fleisches. Auch der Humor der Kleinen steigert sich manch-

tur, seiner Bestimmung widersprechendes, folglich unerreichbares,
phantastisches Ziel setzt, das Ziel nämlich, ein Gott, ein Wesen
ohne Körper, ohn Fleisch und Blut, ohne sinnliche Triebe und
Bedürfnisse zu werden: dann erst ist er vollendet, dann erst ist er
ein vollkommener Mensch; dann erst ist keine Lücke mehr in ihm,
worinnen das Jenseits sich einnisten könnte. Denn der Glaube an
die ewige Seeligkeit im Himmel ist die Tochter des Unglücks auf
Erden. Und zu dieser Vollendung des Menschen auf Erden gehört
auch der Tod. Denn auch er gehört zur Bestimmung, das heisst
zur Natur des Menschen. «Darum heisst der Tote mit Recht der
Vollendete» — sagt eben so wahr als schön Ludwig Feuerbach.
Menschlich zu sterben, zu sterben mit dem Bewusstsein, dass ich
im Tode meine letzte Bestimmung als Mensch erfülle, zu sterben
also in Frieden mit dem Tode — das sei mein letzter Wunsch,
mein letztes Ziel. Dann triumphiere ich noch im Tode über den
üppigen Traum der christlichen Unsterblichkeit; dann habe ich
unendlich mehr erreicht, als was ein Christ im Jenseits erreichen
will und doch nimmermehr erreicht!

Nur in dem ewigen Kreislauf des Stoffwechsels liegt die Macht
der Verjüngung. Ich sehe da eine immer fliessende Quelle
jugendkräftigen Lebens. «Es kommt nun darauf an (sagt Maleschott), ob

man sich bescheiden kann, den Stoff, der dachte und die Welt
entwickelte, im Grabe ruhen zu lassen, bis ihn der Posaunenruf der
Engel am jüngsten Tage weckt zu ewiger Erinnerung an persönliche

Beschränktheit, oder ob man lieber den Stoff in immerwährender

Bewegung weiss, wobei man aus Kohlensäure und Wasser,
aus Dammsäure, Ammoniak und Salzen die Blumen und Früchte



180 DER FREIDENKER Nr. 23/24

mal bis zur Satire, die sogenannte religiöse Gebräuche nicht
verschont (Leichenschmaus).

Allerliebst und Freidenkerzeitschriften zur Reproduktion
zu empfehlen ist ihr Bildchen «Nonnen»: Weibergestalten in
Nonnenhabit, die schmetterlingsartig zwischen Waldbäumen
sausen. Auf den ersten Blick rätselhaft ist die ausgesprochene
Vorliebe für das Grauenhafte. Nachtbilder, Spukhaftes, oft
scheinbar unmotiviert in heitere Landschaften hineingestreut,
stellen die Frage, wie ein Kind auf solche Bilder verfallen
kann. Die Antwort gibt die Betrachtung der Rolle, die die
Malerei für R. B. seit ihrer frühesten Kindheit spielt. Sie war
ihr von Beginn ihres bewussten Seins Ausdrucksmittel, das
ihr allein angehörte. Deshalb auch die grosse Krise bei ihr,
von der ihre Mutter bei Führungen berichtet, als ihre Bilder
ausgestellt wurden. Was sonst Kinder an Grauen in sich
einsam erleben, wobei ihnen niemand, auch nicht der
verständnisvollste Erzieher beistehen kann, und was sie schliesslich
ganz unter die Schwelle des Bewusstseins drängen, sodass es
nur in Träumen, bei nächtlichem Alpdruck, in Krankheiten
wiederkehrt, jenes Es, dem wir im «Kleinen Johannes» des
Frederick van Eeden begegnen, das malte sie sich von der
Seele. Jener geniale Gebrauch, den sie von ihrem Ausdrucksmittel

machte, verlieh ihr aucü jenen klaren Gesichtsausdruck,
der irgendwie an die Alpenwelt gemahnt, in der die Künstlerin

sich, wie ihre Landschaften zeigen, zu bewegen weiss.

Eine Sechzehnjährige hat aber nicht nur eine Vergangenheit
und Gegenwart, sondern auch eine Zukunft. Diese

Zukunft dürfte sich allerdings wesentlich konventioneller
gestalten. Begreiflicherweise trachtete R. B. auch ihre malerische
Technik zu vervollkommnen, wodurch der Eindruck ihrer
Bilder nur noch stärker wurde. Dies gilt besonders von den
wenigen aus der Zeit ihrer Pubertätskrise ausgestellten
revolutionären, besser gesagt, sozialradikalen Bildern, die im Sinne
eines sozialen Christentums die Schwelgerei, der sich ein Teil
der Gesellschaft von heute ohne Rücksicht auf Elend, Hunger

und Arbeitslosigkeit hingibt, scharf anklagen und
verurteilen. Nach dieser Periode zeigen ihre Bilder die Tendenz,
gut gemalte Porträts von Bekannten und Heiligenbilder
gemäss den Bedürfnissen der katholischen Orthodoxie zu werden.

In dieser Richtung dürfte auch ihre künstlerische
Zukunft liegen, besonders wenn sie wohlbehütet von eiuem
österreichischen Bundesministerium für Kultus und Unterricht und
den geistlichen Hirten verlaufen wird, wenn, ja wenn die
Kleine nicht noch ihren hohen Protektoren, Hirten, Lehrern
und ihrer Frau Mutter nicht noch allerhand Ueberraschungen
bereiten wird.

auf dem Grab gedeihen, neues schwellendes Leben auf Triften und
Fluren, eine neue Gedankenmacht in menschlichen Gehirnen
erwachsen sieht.»

Die ersten Ringe in der Kette des Tierlebens verschlingen sich
mit den Trieben jener organisierenden Schöpferkraft, welche die
Pflanzen als das blühende Reich der unbewussten Dichtung
erscheinen lässt. Durch die Tätigkeit des Sauerstoffs wird das Blut
gebildet, von jenem Träger der Feuerglut, der es läutert zu dem
Gewebe, dessen Stoffwechsel die Gedanken bedingt, der aber auch
Hirn und Blut wieder verbrennt zu den einfachen Verbindungen,
aus denen sich die knospende Pflanze verjüngt. Es ist Tod in dem
Leben und Leben im Tode. Dieser Tod ist kein schwarzer, schrek-
kender Geselle. Denn in der Luft und im Moder schweben und
ruhen die ewig schwellenden Keime der Blütenwelt. Wer den Tod
in diesem Zusammenhange aufgefasst hat und kennt, der hat des
Lebens unerschöpfliche Triebkraft erfasst und mit ihr die ganze
Fülle der menschlichen Weisheit, die unwandelbar ruht auf den
Marmor-Säulen der Wahrheit.

So, mein lieber Herr Pfarrer, ist meine Ansicht Ihrem rohen
rückständigen Glaubenskram als Gegensatz gegenübergestellt;
denn seitdem die Religion sich ausschied, auf Fortbildung verzichtete

und rückständig ward, lebt sie nur noch fort wie eine verlassene

Mutter, deren mündig gewordene Töchter ihrer Leitung sich
entzogen haben, als sie das mütterliche Haus verliessen und den
eigenen Herd gründeten. Die Töchter wuchsen heran zu blühenden

Frauen und Müttern, wogegen die Mutter zur hinfälligen Greisin

ward, deren Kraft und Einfluss schwindet, in dem Masse schwin-

Aus einigen kleinen Bildern, die man im Vorbeigehen
leicht übersieht, könnte man schliessen, dass dies durchaus
im Bereiche des Möglichen liegt.

Dr. Gerhard Pollak.

Freidenkerpresse-Ausstellung.
Auf den 24. Oktober wurden die Gesinnungsfreunde der

Ortsgruppe Bern zu einer Ausstellung, betitelt «Die
Freidenkerpresse des Auslandes» eingeladen. Der Besuch dieser
Ausstellung hat sich in jeder Beziehung gelohnt und der Organisator

dieser freigeistigen Presseschau, Gesinnungsfreund W.
Schiess, hat sich als kompetenter Führer erwiesen. Englische,
amerikanische, französische, belgische, holländische, polnische,

tschechoslowakische, russische, kurz die gesamte
freigeistige Presse Europas war vertreten.

Diese Schau der Blätter des freien Denkens hatte aber
nicht nur den Zweck, uns ein Bild zu geben über den Stand
und die Ausbreitung der freigeistigen Presse, sondern sie hat
uns emdrücklich über die Bedeutung der freigeistigen Presse
überhaupt orientiert und uns zwingend die Notwendigkeit der
eigenen Zeitung vor Augen geführt. Wenn es auch teilweise
schwer war Vergleiche zu ziehen zwischen den einzelnen
Zeitungen, besonders was deren Inhalt anbelangt, so hat diese
Ausstellung doch klar gezeigt, dass unser «Freidenker» unter
den wenigen deutschsprachigen Zeitungen sowohl in Gehalt
als auch Ausstattung führend ist. Verschiedene ausländische
Zeitungen, die unser Organ im Austausch erhalten, benützen
es als Stoffquelle ohne dabei den Namen dieser Quelle zu
zitieren. Gewiss den Standard der englischen, amerikanischen
und der leider jetzt verbotenen polnischen Blätter erreichen
wir nicht, können wir nicht erreichen, weil unsere Auflage zu
einer ähnlichen Gestaltung unserer Zeitung zu klein ist. In
der «freien» Schweiz ist es weniger gefährlich an den politischen

Stützen der Freiheit zu rütteln als an den weltanschaulichen

Säulen der Unfreiheit. Zuviele bequeme Sessel, die
einen das ganze Leben lang aller materiellen Sorgen entheben,
stehen für diejenigen bereit, die auf den prunkhaften Teppichen

der katholischen Kirche leise einhergehen, das äussere
Auge zu einem jenseitigen Himmel gerichtet (dem zwar unser
Piccard schon im Diesseits einen Besuch abgestattet hat), das

innere Auge aber auf ein sorgenfreies Diesseits gerichtet.
Wer wagt es da, sich, ohne innern Zwang auf das glatte Parkett

von weltanschaulichen Auseinandersetzungen zu begeben?
Aber gerade weil es so ist, weil es aber trotzdem noch

Tausende von Menschen gibt, denen es ein inneres Bedürfnis

det, wie die sterbende Menschheit fortschreitet. Jene muss und
wird als Greisin in ihrer Rückbildung immer tiefer sinken. Die
Töchter — es sind die Wissenschaften von den wirklichen
Dingen — haben beim Verlassen des Mutterhauses, das ist die
Kirche, unter deren Obhut sie zuerst gestanden, ihre Jugendarbeiten

zurückgelassen, bestehend in Sagen abgeschmackter
Märchen, Berichten, Verordnungen und Gebräuchen und dergleichen wie
sie das Zusammenleben (der Mönche) auf damaliger Bildungsstufe
schuf, in Wundererzählungen über das Wirken der Natur, in
Erklärungen vermeintlicher Ursachenverhältnisse, in Heiligengeschichten,
in Reliquien, Deutungen usw., welches alles die würdige Mutter als
geliebte Andenken wertschätzt und sorgfältig hütet, während die
Töchter im eigenen Hause Vollendeteres schaffen und geringschätzig
auf ihre Kinderwerke zurückblicken. Die Mutter hält nun aber
mit der Hartnäckigkeit des Alters fest am Längstgewohnten und
will die liebgewonnene, wohnliche Umgebung nicht durch Aende-
rungen oder neue Einschaltungen stören lassen. Also fort mit all
dem Kram, fort mit der abgestorbenen Theologie! Setzt an deren
Stelle die Naturwissenschaft!

(Fortsetzung folgt.)

Freigeistiger Merkspruch.
Personen kann man überwinden, vernichten, töten. Gedanken,

welche der Geist der Menschheit entwickelt und trägt, siegen mit
unwiderstehlicher Kraft über alle hemmenden, sich ihnen
entgegenstellenden Mächte. Max Werner.


	Feuilleton

