
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 23-24

Artikel: Sonnenwende : (eine Ansprache)

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERN 1. Dezember 1936. DER Hr. 23/24 - 19. Jahrgang

FREIDENKER
ORGAN DER FR E I G E I ST I G EN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Erscheint regelmässig am 1. and 15. jeden Monats

Sekretariat und Redaktion |
Transitfach 541 Bern

Telegrammadresse : 1

Freidenker Bern

Der Fortschritt oder die Entwicklung der Religion
besteht wesentlich in ihrer Auflösung. Eugeu Dietzgen.

| Abonnementspreis jährl. Fr. 6.—
I (Mitglieder Fr. 5.—)
5 Sämtliche Mutationen bezügl. des Abonne-
E ments, Bestellungen etc. sind zu richten

Transitfach 541, Bern

INHALT: Sonnenwende. — Roswitha Bitterlich, ein religiöses Wunderkind. — Freidenkerpresse-Ausstellung. — Der Gegner an
der Arbeit: Unerwünschte Literatur in Oesterreich. — Aktuelles in der Rubrik Verschiedenes. — Literatur. — Ortsgruppen. —
Feuilleton: Konrad Deubler, der Bauern-Philosoph und Freidenker (Fortsetzung).

Sonnenwende.
(Eine Ansprache).

sein Wille: «Müssig sieht er seine Werke und bewundernd
untergeh'n».

Allein der Mensch sieht nicht nur Naturgewalten als
höhere Mächte an, sondern auch Zustände und Begebenheiten
menschlichen Ursprungs: den Krieg, die Hungersnot, das
wirtschaftliche Chaos, die Tyrannei.

Der Krieg zieht heran, wie die schwarze Gewitterwolke
sich heranwälzt; er vernichtet wie Blitz und Hagel, die aus
der schwarzen Wolke niederfahren. Und die Menschen
denken: Es musste so sein, es war nicht abzuwenden, — und
schicken sich drein. Und sie beten. Das heisst : sie stellen sich
eine Macht vor, die noch mächtiger ist als der Krieg oder
eine andere grosse, würgende Not, eine übermenschliche,
überirdische Macht, die vermöchte, dem Unheil Einhalt zu
gebieten. Sie beten umsonst; denn jene Macht gibt es nicht, sie
ist nichts anderes als das aus Angst geborne Wunschbild, die
Hoffnung, die an sich selber nicht verzweifeln möchte.

Was hat das aber mit Sonnenwende zu tun? — In meinen
Augen sehr viel. Denn solange die Menschen den menschlichen

Machwerken gegenüberstehen wie gewaltige
Naturerscheinungen, in müssigem Staunen, Bewundern und Schrecken,
gibt es keine Sonnenwende, unbildlich gesprochen: keine
Wende zum Guten.

Warten und Harren auf das Besserwerden ist sinnlos. Es

wird nicht besser, es kann nicht besser werden, wenn der
Mensch das Uebel als höhere Macht, eine Unbedingtheit, eine
über-menschliche Sendung ansieht und die Rettung, das «Heil»
von aussen oder von oben her als ein «Wunder» erwartet.
Die Menschen müssen einsehen, dass sie der Krieg sind und
die Not und der Hunger und all das, was man gedankenlos
und abergläubisch «Schicksal» nennt, und dass es also keine
Wende zum Guten, zum Frieden, zur Wohlfahrt geben kann
ohne eine Wende im Menschen selber, eine Wende von der
müssigen, duldenden Schicksalsergebenheit zur Erkenntnis,
dass der Mensch des Schicksals Ursprung, Träger und
Ausüber ist — eine Wende von der blinden Gläubigkeit an irdische

und überirdische Autoritäten zum prüfenden Denken —
eine Wende von der Menschenherde zu einer Vielheit geistig
selbständiger, sehender, wollender, wirkender Persönlichkeiten!

Diese grosse Sonnenwende im Menschheitsleben, die das

Wort von der Bruderschaft der Menschen wahr machen würde,

Gesinnungsfreunde! Der astronomische Vorgang, dessen
Namen wir auf unsere Feier übertragen haben, ist für uns
unbemerkbar. Sollten wir nicht auch auf den Namen verzichten?

Ob ja oder nein, es gilt gleich viel. Denn wenn wir auch

zur Zeit, da unsere Erdhälfte sich der Sonne zuzuwenden
beginnt, unser Fest begehen, so hat das nicht den Sinn der
Verehrung des Naturvorganges, niclit den Sinn einer kultischen
Handlung. Die Sonnwende ist uns einfach ein Sinnbild. Wir
sagen Sonnwende und meinen damit in irgend einem Sinne,
je nach Zeit und Umständen, eine Wende im Menschenleben,
eine Schicksalswende, eine Befreiung, immer eine Wende
zum Guten. Sonnwende ist eine Feier des Wünschens, Hoffens,
der Sehnsucht und der Erfüllung.

Weder die alten Germanen noch die Christen vor 2000 Jahren

haben diese Feier des hoffenden Ausblicks erfunden; sie

geht in der Zeit so weit zurück in irgend einer Form, als es

Menschen auf der Erde gibt, die die Sonne als Lichtbringerin,
als Wärmespenderin, als Lebenerhalterin zu ahnen oder zu
denken vermochten.

Das Sinnbild Sonnenwende ist jedoch an keine Zeit
gebunden. Irn Leben des einzelnen Menschen, der kleinen und

grossen Lebensgemeinschaften und der Menschheit selber
könnte irgend ein Tag, an dem eine grosse Wandlung zum
Besseren geschieht, ein Sonnenwendtag sein.

Wann ist Ihnen in Ihrem Leben, Gesinnungsfreunde, eine

grosse, langgenährte Hoffnung in Erfüllung gegangen? Das

war Sonnenwende.
Wann haben Sie Befreiung von äusserer Not oder innerer

Bedrängnis erfahren? Das war Sonnenwende.
Wann vermochten Sie in eines andern Menschen Leben

lichtbriugend, wärmespendend, lebenför3ernd zu wirken?
Auch das war Sonnenwende.

Die Sonnenwende in der Natur müssen wir abwarten; wir
können ihr Kommen um keine Sekunde beschleunigen. Wir
nennen so etwas, wogegen es kein Aufkommen gibt, eine
höhere Macht, nicht im Sinne von «Göttlichkeit» oder in
ähnlicher mystischer Deutung, sondern bloss in dem Sinne, dass

wir dem betreffenden Geschehen machtlos gegenüberstehen.
Naturgewalten sind solche höheren Mächte. Erdbeben,
Bergstürze, Feuerströme aus Vulkanen, Hagelwetter und Orkane
reissen im Menschen die furchtbare Erkenntnis ins Bewusstsein,

wie schwach, wie nichts er ist und wie unvermögend



178 DER FREIDENKER Nr. 23/24

uns erlösen würde von der Angst vor der Willkür menschlicher

Schicksalsmächte, ob die einst kommen wird? Wir wissen
es nicht. Wir wissen nicht, ob das Gemüt sich einst mit dem
Verstände paaren wird zu einer beglückenden Einheit, — ob
der Verstand einmal sich lossagen wird von der Selbstsucht,
deren feiler Knecht und gefälliger Sklave er ist. Nichts wissen

wir davon, wozu der Mensch einst fähig und wozu er
einst nicht mehr fähig .sein wird.

Schaudernd blicken wir zurück auf vergangene Jahrhunderte

und auf die unendlichen Qualen und Greuel, von
Menschen an Menschen verübt. Wer hätte zu fürchten gewagt,
dass jene furchtbaren Verbrechen des Mittelalters und seiner
Folgezeit sich wiederholen könnten, wilder, bestialischer,
massenhafter!? Und wir sind Zeitgenossen und Zeugen dieser
neuen Menschheitsschmach. Schauernd wird ein späteres
Zeitalter auf das unsrige zurückblicken, wie wir auf die
Jahrhunderte der Hexen- und Ketzerbrände zurückschauen, und
— wird das spätere Zeitalter die Schande abermals geschehen
lassen?

Wir wissen es nicht, und es fällt heute schwer, an die
Erfüllung einer schönen Hoffnung zu glauben, heute, wo die
Staaten, wie von Kriegsbesessenheit erfasst, sich nicht bis an
die Zähne, sondern bis hoch in die Lüfte hinauf bewaffnen,
wo man an keines Tages Morgen weiss, ob nicht am Abend
die Sirenen heulen : Flucht in die Keller, der Krieg rast durch
die Lüfte!

Haben am Ende doch die recht, die schicksalergeben sich
dem Schlechten fügen, dem Schlechten dienen im Wahne, das

Furchtbare sei eine höhere Macht?

Trotz allein und allem: Nein! und tausendmal Nein!! denn
wer kennt nicht Menschen, die nichts gemein haben mit dem
Wahnsinn der Gegenwart, die für den Frieden kämpfen und
für die Wohlfahrt und für Gerechtigkeit! Oder, wenn sie nicht
kämpfen dürfen, weil sie von verräterischen Schergen
umlauert sind, den Glauben an den Sieg des Guten, der Menschlichkeit,

der Vernunft in sich bewahren und sich bereit halten
für den Kampf gegen die Herrschaft der Bestie Mensch!

Tausende und Abertausende sind ihrer. Aber der Helfer
der Tyrannei und des Krieges und der stumpfen und dumpfen
Mitläufer und Schicksalsergebenen sind Millionen und
Abermillionen! Und die Masse hat die Macht, — die Masse ist
das Schicksal!

Wie soll es denn einmal anders, lichter, schöner werden
können? Wie soll die Menschheit zu ihrer Sonnenwende
kommen?

Pe uilleton.
KONRAD DEUBLER,

der Bauern-Philosoph und Freidenker.
(Entnommen dem Werke seines Freundes Prof. Arnold Dodel-Port,

Botaniker in Zürich, gestorben am 11. April 1908 daselbst.)
(Fortsetzung.)

Lieber Herr Pfarrer!
Sie predigen immer von der Notwendigkeit des Glaubens und

verdammen die, welche nicht glauben können. Der Glaube ist aber
nicht jedermanns Ding, wie schon ein Apostel sagte. Der Glaube
ist wie die Liebe: er lässt sich nicht erzwingen. Daher ist es ein
missliches Unternehmen, ihn durch Staatsmassregeln einzuführen
und aufrecht erhalten zu .wollen. Ich rechne es Ihnen für einen
grossen Missgrifl an, wenn Sie — wie am vorigen Sonntag — die
Gendarmen bestellen, um die Leute mit Gewalt in die Kirche zu
jagen. Denn, wie der Versuch Liebe zu erzwingen, Hass erzeugt,
so muss, wer Glauben erzwingen will, erst recht Unglauben erwek-
ken. Ich bin schon reif an Alter und will jetzt leben für das
Leben. Ich will endlich auch einmal geniessen! Und wenn mir die
Religion in die Quere kommt und sagt mir: «Nicht so, alter
Bursche, die Schule ist noch nicht aus das Leben kommt nach dem
Tode, der Sarg ist die Wiege der Freiheit» — so weiss ich es
besser! Denn ich weiss, dass der Mensch das höchste, das Endziel
aller meiner Bestrebungen sein muss. Mir ist nur das göttlich und
heilig, was zum Menschen und zum Leben in naturgemässer Ver¬

Schiller sagt zu den Künstlern:
«Der Menschheit Würde ist in eure Hand gegeben,

Bewahret sie!
Sie sinkt mit euch! Mit euch wird sie sich heben!»

Warum nur zu den Künstlern? Das Wort hat allumfassende
Bedeutung: In jedes Menschen Hand ist der Menschheit
Würde gegeben; denn jeder trägt durch sich selber zur
allgemeinen Menschenwürde bei oder er vermindert sie.

Menschheit ist keine Einheit; sie ist eine Vielheit. Jeder
Einzelne ist ein Teil Menschheit und damit ein Teil
Menschenwürde oder ein Stück Würdelosigkeit, ein Stück Unmen-
schentum. Und weil die Menschheit eine Vielheit ist, kommt
es darauf an, wie viele' Einzelne das geistig-ethische Antlitz
tragen, aus dem die Menschenwürde spricht, wie viele noch
die Fratze des Tiers oder den stumpfen Blick der Willenlosig-
keit des in der Masse unter dem Zwange der Gesamtbewegung

dahintrottenden Herdenmenschen.
Die Menschheitssonnenwende wird so wenig ein Ereignis

sein, das mit einem Male überraschend, überwältigend über
uns kommen wird wie die Sonnenwende in der Natur. Und
nicht von oben wird sie kommen, nicht von Fürsten und
Führern, nicht von Parlamenten und Konferenzen, auch nicht von
Dichtern und Künstlern.

Sondern unten bei den einfachen Menschen wird sie sich
begeben, hat sie sich schon tausend und tausendmal begeben.
Unscheinbar, ja unbemerkbar ist ihr Werden.

Aber jeder Mensch, der nicht blindlings sich dem Schicksal

unterwirft, heisse es Masse oder Führer oder Gott,
sondern einsieht, dass das Schicksal Mensch heisst und dass er
selber auch Schicksal ist —

jeder Mensch, der aus dieser Einsicht heraus seiner
Verantwortlichkeit fürs Ganze bewusst wird und danach handelt

—
jeder Kämpfer für Recht, Freiheit, Friede, Wohlfahrt,
jeder, der in sich selber «der Menschheit Würde hebt»

und, so gut es in seiner Kraft steht, auch in seinen Mitmenschen,

bedeutet ein Teilchen Sonnenwende. Denn er
verringert die Masse, die Schicksal ist in ihrer Schwere und
Dumpfheit. Und jeder, der es ihm gleichtut, ist, wie er, ein
Stücklein Sonnenwende, ein winziges, verschwindend kleines,
aber er ist eins. Und kommt eines zum andern und viele zu
vielen, so muss es endlich lichter werden. Die Menschen müssen

nur wollen.
Gesinnungsfreunde! Wir nennen uns Freidenker. Denkenden

Menschen können diese Zusammenhänge nicht verborgen
bleiben. Erwächst uns aus der Erkenntnis nicht die Pflicht,

bindung steht. Ich glaube keinen Himmel der Belohnung und keine
Hölle der Bestrafung, sondern nur das Gute an und für sich selbst,
als Naturgemasses. Das Böse des Bösen, Unmenschlichen, will ich
gemieden sehen. Ich sehe die Unsterblichkeit nur im ewigen Kreislauf

der Dinge, Stoffe und Atome, in der Unsterblichkeit der Ideen.
Ich verstehe Sie ganz gut, lieber Herr Pfarrer, wenn Sie zu

mir sagen: «Ich bin dein Seelsorger, ich muss es wissen, ob du
einen Himmel und eine Hölle glaubst, ob du einen Teufel glaubst
oder nicht; denn wenn du das Alles nicht glaubst, so gebe ich
keinen Kreuzer für deinen Gott. Alsdann tue, was dir gelüstet;
denn so du an keinen Himmel und keinen Teufel glaubst, so glaubst
du auch an keinen Gott; es ist dann alles Eins, ob ein Mensch
oder ein Vieh stirbt; es ist alles Eins, ob ein Baum umfällt oder
eine Kuh oder der Präsident von Amerika. So lasst uns guter
Dinge sein, fressen und saufen; denn morgen sind wir tot, wie
Paulus sagt. 1. Kor. 15.»

Da ist die Rohheit, lieber Herr Pfarrer! Da ist die Rohheit des
Christentums in diesem Ausspruch ganz eklatant bewiesen, des
Christentums, welches nur im Jenseits den Unterschied zwischen
den Menschen und einer Kuh, zwischen Essen und Fressen, Trinken

und Saufen findet. Aber nicht nur roh, auch töricht ist der
Schluss, den das Christentum aus der Sterblichkeit des Menschen
zieht. Eben deswegen, weil ich morgen schon tot bin, will ich mich
nicht schon heute zu Tode fressen und saufen; eben deswegen,
weil ich nicht immer lebe, will ich nicht heute durch Torheit und
Bosheit (oder wie Luther sagt, durch «Huren und Buben, Rauben
und Morden») das Leben verhuntzen. Denn eben weil der Mensch



Nr. 23/24 DER FREIDENKER 179

alles daranzusetzen, was in unsern Kräften liegt, um das.

Werden der Menschheits-Sonnenwende zu beschleunigen?!
Ist jeder von uns schon eine Sonnenwende im kleinen?
Wenn nicht, er werde es!
Hat jeder von uns schon in einem Mitmenschen die

Sonnenwende bewirkt?
Wenn nicht, er tue es.
Dieser Aufgaben von neuem bewusst zu werden, sei der

geistige und ethische Gewimi unserer Feier.
Und besonders an euch, Gesinnungsfreunde, möchte ich

nochmals das Schiilersche Wort richten, damit es unvergesslich
als edler Mahner in euch weiterklinge:

«Der Menschheit Würde ist in eure Hand gegeben!
Bewahret sie!
Sie sinkt mit euch,
Mit euch wird sie sich heben!»

E. Brauchlin.

Roswitha Bitterlich, ein religiöses
Wunderkind?

Im November 1935 wurde unter dem Protektorate des
österreichischen Bundeskanzlers die Ausstellung der Bilder
der 16jährigen Vorarlbergerin Roswitha Bitterlich eröffnet.
Wien bot' in diesen Tagen andere Sehenswürdigkeiten: einen
Lohnkampf der Strassenbahner, den die Regierung durch
Verhaftung der bekannten Freigewerkschaftler zu entscheiden
trachtete, Vertrauensmänner«wahlen» der Betriebe, bei denen
einfach die Vertrauensmänner der «Vaterländischen Front»
als gewählt erklärt wurden, ausserdem überfüllte Polizeigefängnisse

und Anhaltelager, durch deren Mauern Nachrichten
über Misshandlungen von Sozialisten drangen. Dieses Bild
ermutigte wenig dazu, Notiz von kuturellen Erscheinungen zu
nehmen, die von österreichischer Regierungsseite protegiert
wurden.

Erst die Eröffnung der Ausstellung in Prag machte es
einem möglich, deu Hass gegen ein Regime von Mördern
nichtsahnender Bewohner von Gemeindehäusern, Dieben von
Arbeitereigentum, Eid- und Wortbrüchigen zu Gunsten einer
objektiven Beurteilung kultureller Erscheinungen wenigstens
für einige Stunden zu vergessen.

In der Tat, Roswitha Bitterlich ist ein Wunderkind. In
grandioser Einseitigkeit zeichnete und malte sie von Kindheit
an wie andere Wunderkinder musizieren, Schach spielen,
rechnen. Einsichtsvolle Erzieher hüteten sich, störend in die

seinen Tod voraussieht und voraus weiss, so unterscheidet er, ob
er gleich eben so gut stirbt wie das Tier, sich dadurch von dem
Tiere, dass er den Tod zu einem Gegenstand selbst seines Willens

erheben kann. Ich muss sterben; aber ich muss nicht nur —
ich will auch sterben. Was in meiner Natur, in meinem Wesen be-,
gründet ist, steht ja nicht im Gegensatze und Widerspruche zu
mir; das ist mir kein feindliches Wesen: warum sollte sich mein
Wille dagegen sträuben? Warum sollte ich vor meinem Tode Angst
haben und ihn fürchten? Nein, mein Wille sei einig mit meinem
Wesen, der Tod also als Folge meines Wesens eine Sache meines
Willens, so gut. wie jede andere Naturnotwendigkeit! Warum soll
— lieber Herr Pfarrer — der Mensch sich des Todes schämen? —
Weil er etwa ein Akt ist, den er mit den Tieren gemein hat? —
So müsste er sich auch des Zeugungsaktes schämen und begäbe
sich anstatt in die Kammer seiner Geliebten — in ein Kloster. Ist
der Tod unter der Würde des Christen, so ist auch der Schlaf
und sind alle andern -tierischen Verrichtungen, so ist überhaupt der
Mensch unter der Würde des Christen.

Der soll und muss das Christentum aufgeben, wer ganz Mensch
sein will, dann erst erfüllt und erreicht er seine Bestimmung; dann
erst kann er Mensch sein; denn der Christ ist kein Mensch, sondern
halb Tier, halb Engel.

Strebe Mensch zu sein auf Erden,
Nicht eines Engels Äff zu werden!

Dann erst, wenn der Mensch allüberall Mensch ist, und als
Mensch sich weiss, wenn er nicht mehr sein will als was er ist,
sein kann und sein soll; wenn er sich nicht mehr ein seiner Na-

Entfaltung dieser Virtuosität einzugreifen, die ihren Ausgang
von Kinderzeichnungen der Dreijährigen nimmt, die weder in
Inhalt noch in der Technik etwas Beunruhigendes haben.
Sonst ist es das gewöhnliche Schicksal aller
Kindheitsbeschäftigungen, verdrängt zu werden, wenn die Schule mit
ihrem Pflichtenkreis einsetzt. Im Falle der kleinen Roswitha
geschah dies infolge günstiger Umstände nicht. Die Schule —
es war dies nicht eine des dollfussösterreichischen Bundesstaates,

sondern eine wesentlich freiere Nordböhmens —
respektierte die Neigung Roswithas. So bemächtigte sie sich, wo
dies nur irgend anging malend der Stoffwelt des Schulunterrichtes.

Das Bekanntwerden mit Helden- und Göttersagen der
Germanen und Griechen, ihre Kenntnisse von fremden
Ländern unnd Völkern — aus dem Geographieunterricht und aus
Karl May geschöpft — setzten sich in Zyklen von Bildern um,
auf denen das Typische an Vorgängen, Gegenden und
Menschen glänzend wiedergegeben ist. Eine besondere Rolle in
ihrem Schaffen nehmen die religiösen Stoffe ein. Unter den
ausgestellten Bildern überwiegen sie zahlenmässig, sei es

infolge der von ihrer Mutter, Frau Dr. Bitterlich besorgten
Auswahl, sei es infolge der Bedeutung, die die Religion innerhalb
der F'amilie Bitterlich spielte. Bei den religiösen Bildern ihrer
ersten Periode, die eigentlich erst mit 15 Jahren beendet ist,
interessiert es uns als Freidenker besonders, dass diese Bilder
mit Kirchlichkeit aber auch gar nichts zu tun haben. Heutzutage

kontrolliert bekanntlich eine eigene vatikanische Behörde
alle Bilder und Figuren in den katholischen Kirchen, ob sie
den für sie aufgestellten aus der Ikognographie (Bilderkunde)
abgeleiteten Vorschriften entsprechen. Da gebührt jedem
Heiligen sein bestimmter Heiligenschein, seine bestimmte
Charakterisierung in Gewand und Gegenstand. Deshalb würden
die Jugendbilder der Roswitha, mögen sie auch noch so fromm
sein, kaum Approbation erlangen können. Charakteristisch
an ihnen ist eben jene unbefangene Behandlung biblischer
und legendärer Stoffe. Romain Rolland sagt in seinem «Johann

Christoph» vom jungen Olivier: «Die Begebenheiten der
heiligen Geschichte vermischten sich in ihm mit den Märchen
von Rübezahl und Harun- AI-Raschid». Dieser Satz passt
haarscharf auf R. B. Dazu tritt noch ihr Realismus. Sie will jedes
Geschehen, auch das märchenhafte, beim Wort nehmen. So

entstehen Bilder wie «Auferstehung»: Tote arbeiten sich

mühevoll aus ihren Gräbern heraus. Dem Beschauer wird
kein Gran von der Qual dieses Aufstehungsleids geschenkt
und er kommt unwillkürlich auf den Gedanken von der Sinn-
und Trostlosigkeit des Glaubens an eine Auferstehung des

Fleisches. Auch der Humor der Kleinen steigert sich manch-

tur, seiner Bestimmung widersprechendes, folglich unerreichbares,
phantastisches Ziel setzt, das Ziel nämlich, ein Gott, ein Wesen
ohne Körper, ohn Fleisch und Blut, ohne sinnliche Triebe und
Bedürfnisse zu werden: dann erst ist er vollendet, dann erst ist er
ein vollkommener Mensch; dann erst ist keine Lücke mehr in ihm,
worinnen das Jenseits sich einnisten könnte. Denn der Glaube an
die ewige Seeligkeit im Himmel ist die Tochter des Unglücks auf
Erden. Und zu dieser Vollendung des Menschen auf Erden gehört
auch der Tod. Denn auch er gehört zur Bestimmung, das heisst
zur Natur des Menschen. «Darum heisst der Tote mit Recht der
Vollendete» — sagt eben so wahr als schön Ludwig Feuerbach.
Menschlich zu sterben, zu sterben mit dem Bewusstsein, dass ich
im Tode meine letzte Bestimmung als Mensch erfülle, zu sterben
also in Frieden mit dem Tode — das sei mein letzter Wunsch,
mein letztes Ziel. Dann triumphiere ich noch im Tode über den
üppigen Traum der christlichen Unsterblichkeit; dann habe ich
unendlich mehr erreicht, als was ein Christ im Jenseits erreichen
will und doch nimmermehr erreicht!

Nur in dem ewigen Kreislauf des Stoffwechsels liegt die Macht
der Verjüngung. Ich sehe da eine immer fliessende Quelle
jugendkräftigen Lebens. «Es kommt nun darauf an (sagt Maleschott), ob

man sich bescheiden kann, den Stoff, der dachte und die Welt
entwickelte, im Grabe ruhen zu lassen, bis ihn der Posaunenruf der
Engel am jüngsten Tage weckt zu ewiger Erinnerung an persönliche

Beschränktheit, oder ob man lieber den Stoff in immerwährender

Bewegung weiss, wobei man aus Kohlensäure und Wasser,
aus Dammsäure, Ammoniak und Salzen die Blumen und Früchte


	Sonnenwende : (eine Ansprache)

