
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 22

Artikel: Zur Geschichte der historischen Religionskritik : (Schluss)

Autor: Meyer-Luguau, Cläre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 22 DER FREIDENKER 171

theologischen Standpunkt zu klären. Sobald diese Antworten
mir bekanntgeworden sind, werde ich dieselben den jungen
Burschen ohne jeglichen Kommentar vorlegen und ihnen nur
sagen: «Prüfet alles und wählet das Beste» (I. Thess. 5, 21).

Zur Geschichte der historischen Reli¬
gionskritik.

' Von Cläre Meyer-Lugau.

(Schluss.)

Da ist ein Aussenseiter, der schon das langsam schwingende

Rad der Bibel- und Religionskritik in neue, wirbelnde
Umdrehungen setzt. Prof. Arthur Drews (Karlsruhe) geht
ganz neue Wege. Er ist in der Zeit des historischen Materialismus

und der marxistischen Dialektik ein bürgerlicher
Wissenschaftler. Das ist der Grund, warum ihn die

revolutionäre Wissenschaft unserer Tage nicht mit der Wärme

würdigt, die sein grosses Werk verdient, während er die
reaktionäre Wissenschaft der heute herrschenden bürgerlichen
Gesellschaft zu erbitterten Feinden hat. Und doch hat Drews
mehr Verdienste um die Aufklärung erworben, als viele
historische Materialisten vor ihm. Drews selbst wurde angeregt

durch das grundlegende Werk von Dupuis: «L'origine
de tous les Cultes» (Der Ursprung aller Kulte), das schon
1794 in einer 12bändigen Ausgabe erschienen war. Drews
kam auf Grund seiner ausführlichen Studien dazu, die
historische Existenz Jesus überhaupt zu verneinen. Er hat ein
Lebenswerk auf seine Forschungen verwandt. Er untersuchte
nicht nur das Christentum, sondern überhaupt alle auf der
Erde bekannten Kulturreligionen auf ihren historischen Kern
und fand, dass sie alle eine gemeinsame Wurzel hatten. Alle
waren Astralmythen (Sternsagen), wenn auch in verschiedener

poetischer Form. Alle haben gemeinsame Kulturhandlungen,

alle waren entstanden zu einer Zeit, als die Kultur schon
in Blüte stand, und die Sicherung des Menschen vom Wetter,

den" Jahreszeiten und der Sternstellung abhing. Zu dieser

Zeit war die Produktionsform der Menschheit Ackerbau
und Viehzucht, Fischfang und Ruderschiffahrt, und die
Gestirne als Orientierungsmittel waren unentbehrlich. Altertümliche

Wissenschaft und Religion verschmolzen in Eins, der

ganze religiöse Kult wurde vom Himmelsglobus abgelesen,
die ganze Rechnung (12 Tierkreisbilder, 12 Stämme Israels,
12 Jünger Jesu, 7 himmlische Sphären etc.) war eine
Astralrechnung. Mit grosser Klarheit leuchtete Drews in den
dunkelsten Vorstellungskreis und hellte ihn auf. Auch er ging

rols zu gewinnen suchten, um von dort aus die Grenze des freien
Schweizerlandes zu erreichen. Der freisinnige Wirt zu Goisern
beherbergte wohl manchen jener Flüchtlinge, und mancher von ihnen
mag ihm aus fernen Landen noch Segenssprüche und Dankesworte
zugesandt haben, wovon wir nichts mehr erfahren können, da
wenige Jahre hernach Deubler selber als Hochverräter behandelt und
verurteilt wurde, wobei seine Papiere konfisziert oder vorsichtig
verbrannt wurden. Doch sind einige Briefe von politischen Flüchtlingen

an Deubler erhalten geblieben, welche auf die damaligen
Verhältnisse inner- und ausserhalb Oesterreichs merkwürdige
Streiflichter werfen.

In den Vierzigerjahren reifte der Müller in Hallstadt zum
entschiedenen Freidenker heran. Die Schriften von Heinrich Zschokke
und David Friedrich Straus bewirkten in Deubler den Uebergang
vom naiven Kirchenglauben zum vollendeten Atheismus, Feuerbach
und Thomas Paine klärten den Skeptizismus und brachten den
Freigeist zur Reife.

Diese von der katholischen Kirche auf den Index gesetzten
Schriften waren Deublers Lieblingsbücher. Er las sie immer wieder,

er teilte sie auch seinen Freunden mit und er propagierte
fleissig für religiöse Aufklärung und blieb in. der politischen nicht
zurück. Er abonnierte für seinen Lesezirkel auf die freisinnigsten
Tagesblätter und war in der Bewegung von 1848— 49 lebhaft
mitinteressiert, zumal ihm aus Deutschland, der Schweiz und den
grösseren Städten Oesterreichs Briefe von gelehrten Freunden zugingen,

welche ihn fortwährend über die wachsende Bewegung auf
dem laufenden hielten. Von Malern und Naturforschern, die jeweils

zuerst von der Leben-Jesu-Forschung aus. Er zeigte in seiner

«Christusmythe», dass Jesus eine Sonnengottheit ist, die
schon als Josua (Jehoschuda, Jeschu) im Alten Testament
die Sonne stillstehen hiess im Tale Gibeon. Als vorchristliches

Jesusbild gilt Drews die Apokalypse (Offenbarung) des

Johannes, wo der Sonnencharakter Jesu am deutlichsten
gewahrt ist: Sein Haupt aber und sein Haar waren weiss, wie
weisse Wolle, als der Schnee und seine Augen wie eine
Feuersflamme. Und seine Busse gleich wie Messing, das im
Ofen glüht, und seine Stimme wie gross Wasserrauschen; und
hatte sieben Sterne (die damals bekannten Planeten mit dem
Monde) in seiner rechten Hand 1923 gab Drews das
bedeutende Werk «Der Sternenhimmel in der Dichtung und
Religion der alten Völker und des Christentums» heraus, 1924

folgte die «Marienlegende» und die «Entstehung des
Christentums aus dem Gnostizismus», ferner die «Petruslegende»,
und 1928 liess Drews «Das Markusevangelium gegen die
Geschichtlichkeit Jesu» folgen.

Die Kirche war ratlos und bot alles auf, Drews, den sie
nicht widerlegen konnte, unschädlich zu machen. Es ist schon
fast gefährlich, heute in einer öffentlichen Versammlung
Drews zu zitieren, wenn man die Geistlichkeit im Saale hat.
Sie hat einmütig die Taktik der billigsten Verächtlichkeitmar
chung angenommen. «Die Referentin zitiert Drews», beisst
es dann, «ein gänzlich abgetaner Mann, unwissenschaftlich
und unwahr, und so sieht dann auch die Aufklärung aus,
die dem Volke zuteil wird!» Wenn man dann auch in die
Bresche springt etwas bleibt bei den ungeschulten Massen

von dieser Verächtliehkeitmachung doch hängen.
Als jüngster Spross der historischen Religionskritik, der

noch einmal auf die ersten Methoden der Quellenforschung
und Leben-Jesu-Forschung zurückgreift, ist das. hebräische
Buch Dr. Josef Klausner's zu nennen: «Jesus von Nazareth,
seine Zeit, sein Leben und seine Lehre», deutsch erschienen
1930. Klausner ist Professor an der hebräischen Universität
in Jerusalem und lässt es sich als Jude besonders angelegen
sein, grösste Genauigkeit und Objektivität an den Tag zu

legen.
(Es ist in diesem Aufsatze alles übergangen worden, was

nicht rein wissenschaftlich und was tendenziös ist. Daher
habe ich auch die Bemühungen Chamberlains und seiner
Nachbeter, Jesus zu einem Arier zu machen, bis auf das

Buch des wissenschaftlichen Clowns A. v. Wendrin, «Das

Paradies», wo der Nachweis erbracht wird, dass das Paradies
in Mecklenburg gelegen, in der historischen Kritik der
Religion fortgelassen, weil dies weder mit Wissenschaft, noch

mit Religionskritik das Mindeste zu tun hat.)

im Sommer seine besten Gesellschafter waren, empfing er sehr viel
geistige Anregung und wissenschaftliche Belehrung; er ass vom
Baume der Erkenntnis.

Anno 1848 eilte er, wie er später selbst berichtet, nach Wien,
um die Revolution mitanzusehen, kam aber alsbald — und zwar
mit heiler Haut — wieder in sein Felsennest Hallstatt zurück. Im
Frühjahr 1849 nahm er. von der Hallstätter-Mühle Abschied und
wurde Bäcker und Wirt im Gasthaus zu Goisern, dem er den kühnen

Titel -'Die Wartburg» gab. Hier befand sich der für Wahrheit
und Freiheit begeisterte Deubler in seinem Element. Sein Wirtshaus

wurde zum Mittelpunkt des geistigen Lebens, er zur Seele
einer aufgeklärten Gesellschaft selbständig denkender Bürger, die
sich um ihn versammelten, um zu lesen oder sich vorlesen zu
lassen. Die Kirchen zu Goisern — die lutherische mehr als die katholische

— verloren zusehends an Zuspruch. Das verdross die
geistlichen Herren begreiflicherweise; denn wer predigt gerne leeren
Bänken! Und nun war es gar ein Ketzer und Freigeist, der den
Pastoren in seiner Art Konkurrenz machte! Er wollte, wie er
lächelnd meinte, «Licht verbreiten».

Deubler und seine Freunde hatten aber vergessen, dass auf
das Revolutionsjahr 1848 die Reaktion um so widerwärtiger ins
Kraut schoss und dass vom Jahre 1850 an zu Wien der Ausnahmezustand

herrschte. Er beherbergte in seinem' Gasthaus noch 1849

politische Flüchtlinge und unterstütze den einen und andern von
ihnen. Da kam das «Strafgericht» über den Verwegenen
und raubte ihm vier Jahre seiner Freiheit. •

Deubler hat die Geschichte seiner Verfolgung selbst niederge-



172 DER FREIDENKER Nr. 22

Klausner fasst noch einmal (1930) zusammen, was an
religionskritischen Quellen zur Lehen-Jesu-Forschung vorhanden

ist. Er beginnt mit dem Talmud. Diese Quellen sind
nicht nur dunkel, sondern auch vom übelsten Gerüche. Nicht
nur dass Jesu (Jehoschuda) ben Stada und Jeschu ben Pan-
thera wild durcheinander geworfen werden, sondern auch die
Anspielungen auf einen «Gewissen» (Peloni) sollen erhärten,

dass damit der Stifter der christlichen Religion gemeint
ist, über den wenig Rühmenswertes gesagt wird. Seine
uneheliche Geburt, (in der Sternensage ein Märchen von
poetischer Schönheit) ergibt den unappetitlichen Sexualklatsch.
Auch die heidnischen Quellen des Tacitus, Sueton, Plinius
und die jüdische Quelle des Flavius Josephus anerkennt Klausner

als gefälscht. Die Evangelien sind ihm Dichtungen,
nichtsdestoweniger hält Klausner am historischen Christus fest. Mit
Gründlichkeit und Sachkenntnis stellt Klausner die Quellen
nebeneinander, und tut merkwürdiger Weise Drews mit
derselben nonchalanten Handbewegung ab, wie die andern
Verfechter des historischen Jesus.

Zusammenfassend muss heute gesagt werden: Hundert
Jahre Leben-Jesu-Forschung haben immer das gleiche Resultat

gezeitigt: das Christentum hat sich langsam gebildet aus
vielen Komponenten, die Frage nach der Geschichtlichkeit
des Stifters kann weder bejaht noch verneint werden, sie

muss offen bleiben.

Damit tritt die bürgerlich- historische Religionsforschung

vom Schauplatze der Wissenschaft ab. Sie hat ihre
historische Aufgabe vollbracht.

Ganz neue Wege eröffnet unsere Zeit. Aber es sind
Grenzwege. Wir können hier nicht mehr abwägen, wo die
historische Kritik der Religion aufhört und die völkerkundliche,

psychologische, soziologische Forschung beginnt.
Wir müssten dann mit Freuds «Totem und Tabu» beginnen.

Von hier aus wird die historische Kritik der Religion
nicht mehr an einzelnen Religionen und Kulturzentren
geübt, hier beginnt die Frage: Wie kommt der Mensch
überhaupt dazu, religiös zu sein? Was ist Religion? Wie lässt
sich ihr jahrtausendlanges Existieren erklären? Ihre Bräuche,

ihre Vorstellungswelt? Warum spukt sie in den Gehirnen,

obschon sich ein wissenschaftlicher, objektiver Beweis
für die Existenz einer Gottheit (vieler Götter) nicht erbringen
lässt?

Auch die Aufhellung der soziologischen Funktion der
Religion ist historische Religionskritik.

Diese neuen Wege der revolutionären, marxistischen
Religionskritik haben zum Ziele geführt. Wir erkennen in der

schrieben. Sie wirft ein scharfes Licht auf eine der traurigsten
Epochen in der Geschichte des österreichischen Polizeistaates. Das
zweifelhafte Verdienst, den Denunzianten in diesem traurigen
Prozesse abgegeben zu haben, gebührt dem literarischen Klopffechter
und Dichter-Spottvogel M. G. Saphir. Ob dieser absichtlich oder
unabsichtlich zum Denunzianten wurde, ist unentschieden, doch eher
das erstere anzunehmen.

Saphir entdeckt Deublers Briefwechsel mit Zschokke und
Strauss, lernt seine ketzerische Bibliothek in der «Wartburg» zu
Goisern kennen, geht nach Wien und schreibt jenes dumme Stücklein

über Deubler, das im «Humorist» zum Abdruck gelangt und
in hohen und allerhöchsten Kreisen Aufsehen erregt. Man wird
nun in weiten Kreisen auf den gebildeten Gastwirt aufmerksam,
und nun war für die reaktionäre Partei am Hof in Wien, wie in
der Sommerfrische zu Ischl die Zeit gekommen, einen wuchtigen
Streich zu führen. Ein serviles Denunziantenheer war bald
organisiert, die geistlichen Herren beiderlei Konfessionen fanden
erwünschte Gelegenheit, ihre christliche Liebe in Praxis überzuführen.

Das Uebrige hat dann die liebedienerische, nach Orden und
Beförderung gelüstende Staatsanwaltschaft besorgt.

Ueber seine Verhaftung äussert sich Deubler (auszugsweise)
wie folgt:

Ende Mai 1853 um Mitternacht erfolgte meine Verhaftung. «Im
Namen des Gesetzes», hiess es, «schnell aufgemacht!» Ein hoher
Beamter von der Bezirkshauptmannschaft aus Gmunden, ein
Polizeikommissär aus Ischl und mehrere Gendarmen liessen beim Lam-

Religion heute eine seelische Sicherung gegen die wirtschaftliche

Existenzangst wie biologische Lebensangst des Menschen
innerhalb der kapitalistischen Gesellschaftsordnung, die je
nach Produktions- und Gesellschaftsformen ihren dogmatischen

Inhalt und ihr äusseres Gewand erhält. Wir wissen,
dass diese magischen (religiösen) Sicherungen heute noch
möglich sind, weil die kapitalistische Wirtschafts- und
Gesellschaftsform den Massen nur das an Wissen vermittelt, was
zu ihrer Ausbeutung und zur Aufrechterhaltung der
kapitalistischen Wirtschaftsform dient. Mit dem Kapitalismus fällt
die Kirche, mit der Kirche verschwindet ihr ideologischer
Ueberbau, die Religion.

Dann hat die historische Religionsforschung ihre grosse
und wertvolle Aufgabe der Aufklärung ün Dienste der
geistigen Befreiung des Menschengeschlechtes vollendet.

Die Hörigkeit der Frau, das Fundament
der Kirchenherrschaft.

Bekanntlich ist der Kirchenglaube von heute am festesten
in zwei Bevölkerungsschichten verankert: in der Bauernschaft
und unter den Frauen. Das ist auch statistisch nachweisbar.
Bei den Bauern sind es magische Vorstellungen, Ueberreste
uralter Religionen, also «Aberglauben» vom Standpunkt des

Christentums, welche den Kirchenglauben stützen.
Vegetationsdämonen und Naturgötter sind nur äusserlich durch Heilige

und Nothelfer ersetzt worden. Man braucht nur irgend
eine Wallfahrtskirche zu besuchen, um zu erkennen, welcher
Art dieses sonderare «Christentum» ist. Und die Kirche, die
sonst so unduldsam gegen Ungläubige und Andersgläubige ist,
lässt ihre Schäfchen nach dieser Richtung gewähren, wenn
diese nur sonst bei der Stange bleiben. Manche Kirchengebräuche

sind auch ausgesprochene Zauberhandlungen, wie z.

B. die Regenprozessionen. Das machen die Medizinmänner
und Schamanen bei den primitiven Völkern auch. Das hängt
mit der Lebensführung des Bauern zusammen, d. h. mit seiner

Produktionsweise, die von Naturgewalten, Wind und Wetter

abhängig ist. Für den Bauern ist Gott ein Produktions-
faktor; er lässt das Getreide in seiner Huld gedeihen und
zerstört die Ernte in seinem Zorn. Man muss ihn bei guter
Laune erhalten.

Bei den Frauen liegt die Sache etwas anders. Seit
Jahrtausenden ist die Frau versklavt, vor allem in sexueller
Hinsicht, und zwar seitdem die mutterrechtliche Epoche durch
die Vorherrschaft des Mannes abgelöst ist. Die Formen der

penschein ihre Gewehre blinken. Jetzt wurden alle Kästen und
Truhen und jeder Winkel des Hauses durchstöbert, um Briefe und
Bücher zu suchen. Ich musste mich anziehen, von meinem Weibe
und meiner alten Mutter Abschied nehmen und fort ging es nun,
in einen Wagen geschlossen, nach dem zwei Stunden entfernten
Bezirksgericht Ischl — in den Arrest. Nach 14tägigem Aufenthalt
wurde ich nach Aussee gebracht, wo ich wieder 4 Wochen in
Arrest gehalten und streng bewacht wurde. Ein Assessor, Dr. Gabriel
aus Graz, leitete die Untersuchung. Die Anklage lautete auf
Hochverrat und Religionsstörung, wegen eifriger boshafter Verbreitung
von verbotenen Büchern und Zeitungen. Ich wurde später zur
weitläufigen Untersuchung mit mehreren Andern nach Graz transportiert,

wo ich wieder ein volles Jahr alle Schrecknisse eines
österreichischen Gefängnisses durchlebte. Bei einem Buchhändler, Fink
in Linz, wurde das Journal abverlangt, um alle Bücher ausfindig
zu machen, die ich seit einer Reihe von Jahren von ilm gekauft
hatte. Die Verhandlung währte vier Wochen. Vierzehn Personen
wurden mit mir verhaftet. Drei davon starben wähernd der über
ein Jahr dauernden Untersuchungshaft; ein braver Bergarbeiter,
Vater von fünf Kindern, erhängte sich in einem Anfall von
Verzweiflung. Ein Holzknecht ebenfalls verheiratet, wurde wahnsinnig
und starb dann am Typhus.

Ein Brief, den ich an meinen evangelischen Pfarrer schicken
wollte und zu welchem der Entwurf noch unter meinen Papieren
gefunden wurde, machte grosse Aergernis. Dieser Brief wurde als
Corpus delicti bei der Gerichtsverhandlung vorgelesen. Er lautet
wie folgt: (Fortsetzung folgt.)


	Zur Geschichte der historischen Religionskritik : (Schluss)

