
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 21

Artikel: Zur Geschichte der historischen Religionskritik : (Fortsetzung statt
Schluss) [Teil 2]

Autor: Meyer-Luguau, Cläre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


166 DER FRE IDENKER Nr. 21

Zur Geschichte der historischen Reli¬
gionskritik.

Von Cläre Meyer-Lugau.
(Fortsetzung statt Schluss)

Dieser Fanfarenruf rief die danze christliche Streitmacht
auf den Plan. Nicht nur aus Deutschland, sondern aus allen
europäischen Ländern regnete es Abwehrschriften. Der
Kampf um die Leben-Jesu-Forschung ist bis heute noch nicht
erloschen. 1839 wehrte sich der tapfere Kämpfer Strauss mit
seinen «Streitschriften», in denen er der Theologie gegenüber

nochmals seinen Kampf gegen die Evangelien als
historische Quellen erhärtete.

Die Anregungen und Ansichten von Strauss wurden im
wesentlichen gestützt von Ferdinand Christian Baur, dem
Begründer der Tübinger Schule, der 1847 seine «Kritischen
Untersuchungen über die kanonischen (kirchlich oder päpstlich
bestätigten) Evangelien» herausgab. Er entdeckte, dass die
vier Evangelien, die heute das neue Testament bilden (eine
grosse Zahl Evangelien waren der Vernichtung auf dem Konzil

zu Nikäa 325 n. u. Z. zum Opfer gefallen) sich in
Streitschriften zwischen Juden- und Heidenchristen unterschieden.
Keiner der Evangelisten hatte Jesu gekannt, die historischen
Zeitangaben der Evangelien erwiesen sich als Phantasiegebilde,

die Quellen als ungenau und trübe. Die Kirche kämpfte
für die Echtheit der Evangelien um jeden Satz, um jedes
Wort. Sie mühte sich nicht nur um Talmud und
Rabbinerstreitschriften, sondern zog auch römisch-heidnische Autoren
wie Tacitus, Sueton und Plinius, für die sie sonst nur Verachtung

gezeigt hatte, als Autoritäten heran, musste aber Schritt
für Schritt vor der sieghaften Wissenschaft zurückweichen.
Die Stellen der heidnischen römischen Schriftsteller wurden
sehr rasch als Einschiebsel (Interpolationen) und Fälschungen

entlarvt.
Während in Deutschland der wissenschaftliche Kampf

gegen die theologischen Gegner ausgetragen wurde, gab der
Franzose Ernst Renan (1823- 1893) sein «Leben Jesu» heraus.

Obschon Renan Wissenschaftler, Semitist und Assyrologe
war, hat seine Biographie (Lebensbeschreibung) Jesu weder
einen wissenschaftlichen, noch religionskritischen Wert. Er
entkleidet zwar Jesu seiner Göttlichkeit und macht ihn zum
menschlichen Helden, aber sein Buch ist nicht höher zu werten

als die Jesusbiographie unserer Tage von Emil Ludwig.
Trotzdem muss Renan in dieser jungen, religionskritischen
Kampfzeit erwähnt werden, weil der Erfolg des Buches ein
Kulturkuriosum war. Das Buch erlebte hintereinander 27

Auflagen in allen Weltsprachen, der Papst setzte es auf den
Index (Liste der verbotenen Bücher), und die Kirche ordnete
Gebete an, die dem Einfluss des ketzerischen Buches
entgegenwirken sollten. Man verhinderte sogar, dass Renan 1871

die ihm angebotene Professur in Zürich antrat, weil man ihm
die Herausgabe des Jesusbuches nicht verzeihen konnte.

Bedeutendes für die Religionskritik hat Bruno Bauer
geleistet (1809—1892) mit seiner «Kritik der evangelischen
Geschichte des Johannes» (1840) und der «Kritik der evangelischen

Geschichte der Synoptiker» (1841—42). Auch Bauer
weist nach, dass die christlichen Quellen keinen historischen
Wert haben. Bauer geht aber noch weiter. Er leitet das
Christentum aus dem römischen Imperatismus ab und sieht in
Jesus ein Phantasiegebilde aus den Lehren des jüdisch-hellenistischen

Philosophen Philo und der römischen Sittlichkeit
Senecas. Er ist ein Vorläufer Arthur Drews, indem er als
erster die Geschichtlichkeit Jesu leugnet. Bauer wird häufig
zusammen mit dem Philosophen Feuerbach genannt, der ja
eine bedeutende philosophische Religionskritik gab.

Die Religionskritiker, die sich an Bruno Bauer anlehnten,
haben heute nur noch kulturhistorische Bedeutung. Sie sind
der weiten Oeffentlichkeit nie bekannt geworden.

Die Forschung kam in den Aehtzigerjahren nicht wesentlich

über David Friedrich Strauss hinaus. Die Jiatholische

Kirche setzte das Werk Kifls, eine theologische Glaubensangelegenheit,

die protestantische die bedeutenderen Theologen
Schweitzer und Adolf von Harnack entgegen, die sich mühten,
zu retten, was noch geschichtlich zu retten war. Trotzdem
musste auch hier die Kirche Schritt für Schritt die geschichtliche

Echtheit der Evangelien preisgeben, so dass Harnack
einmal von einem Christentum ohne Jesus gesprochen hat.

In den Religionsstreit der Siebziger] ahre griff auch die
bürgerlich-oppositionelle Philosophie ein. Von Schopenhauer
ausgehend, kamen Eduard von Hartmann (1842—1906) zur
«Religionsphilosophie». Ferner schrieb Hartmann noch «Das
religiöse Bewusstsein der Menschheit und die Religion des
Geistes», heute nur noch von Forschern gelesene Werke.
Lebendig ist noch der Theologensohn Friedrich Nietzsche (1844
—1900) mit seinem «Antichrist» und seiner «Genealogie der
Moral». Diese Schriften verhalfen der bürgerlich-oppositionellen

Zeit zum Atheismus, haben aber heute weder für die
historische, noch für die philosophische wissenschaftliche
Religionskritik Bedeutung und werden nur noch kulturhistorisch
gewertet.

In den Achtzigerjähren schlägt die Religionskritik neue
Wege ein, sie kommt weit über Strauss und Bauer hinaus.
Das unbedeutende Werk Otto Pfleiderers, «Die Entstehung
des Christentums», enthüllt zum ersten Male die Zusammenhänge

der christlichen Anschauungsweise und ihres Lehrinhaltes

mit dem Kulturkreis ihrer Entstehungswelt und -Umwelt.

Pfleiderer zeigt, wie hellenistische, gnostische, römische

Vorstellungsweisen das Christentum erst geschaffen,
gebildet und beeinflusst haben, wie die Welt orientalischer Sitten

und ihr Sagenkreis schon vor den Schreibern der
Evangelien da war, und diese zu ihrer Jesusbiographie den
vorgefundenen Stoff benutzten.

Noch einen Schritt weiter als Pfleiderer geht Kalthoff, der
das Christentum schon aus den wirtschaftlichen
Bedingungen Roms und den vorgefundenen heidnischen
Vorstellungsweisen ableitet.

Die Neunzigerjahre erweitern die Religionsforschung und
Kritik. Sie kommt über die blosse Leben-Jesu-Forschung hinaus,

doch müssen wir immer wieder auf diese zurückkommen,
weil sie bis zu unsern Tagen nicht abreisst.

Deutlich spürt man in diesen Jahren das Leben und Wirken

von Karl Marx. Seine Kritik der Gesellschaft befruchtet

alle Wissenszweige, seine neue Forschungsmethode, der
historische Materialismus, wird nun auch auf die Religionskritik

angewandt. Karl Marx hatte als Erster gezeigt, dass

die Produktionsmethoden der Menschheit ihren ideologischen
Ueberbau ergeben, d. h. ihr Denken, Fühlen und Wollen
hervorbringen und beeinflussen.

Der Theologe Max Maurenbrecher (geb. 1874), der 1907

seinen Kirchenaustritt vollzog und in die sozialdemokratische
Partei eintrat, ist ' der Erste, der die Marx'sche Denkweise
auf die Religionsforschung anwendet. In seinem, im
Vorwärtsverlage erschienenen Buche «Biblische Geschichten» wird
der altjüdisch-religiöse Vorstellungskreis historisch-materialistisch

aufgehellt. Es ist schade, dass das Buch vergriffen ist
und nicht mehr aufgelegt wird, es ist die beste wissenschaftlich-populäre

Darstellungsweise, die auch für Laienkreise
geschrieben wurde. Neutestamentarisch kommt Maurenbrecher
über seine Zeit nicht hinaus. Obschon auch er anerkennt,
dass für die historische Existenz Jesu alle Quellen fehlen,
hält Maurenbrecher doch immer noch an seinem historischen
Christus fest. Er hat dann seine Forschung nicht fortgesetzt.
1917 trat er in die Kirche zurück und bekämpfte vom
deutschnationalen Lager aus seine einstigen, freigeistigen Ansichten.

Den «Biblischen Geschichten» Maurenbrechers steht zur
Seite das historisch-materialistische Buch «Die Entstehung
des Chri^enrhrjire» von Karl Kautsky. Seine reine Wisserr-
stj&aftliiEnkeit wird durefr. banale Vergleiche sehr beeinlräch-



Nr. 21 DER FREIDENKER 167

tigt, dafür aber hat es den Vorteil, populär zu wirken und
wird in Arbeiterkreisen viel gelesen.

Alle diese Forscher sind sich einig: das Christentum ist
eine Religion, die sich weder in ihren Kulthandlungen, noch

in ihrer Vorstellungswelt irgendwie von den andern Religionen

des Altertums unterscheidet, die sich wie alle Religionen
mit den Produktionsformen wandelt imd deren angeblicher
Stifter Jesus Christus geschichtlich so wenig nachweisbar ist,
wie die Stifter anderer Religionen auch: Zoroaster, Buddha
oder Moses. Trotz dieser Feststellung bekennt sich die
Forschung zur «Philosophie des Als—Ob» und rechnet noch

immer mit dem Stifter der christlichen Religion wie mit einer
geschichtlichen Persönlichkeit, die — wenn auch nicht
beweisbar — existiert hat. (Schluss folgt.)

Bevor die Würfel fallen
schenkt Euere Beachtung dem Rundschreiben

des Hauptvorstandes. Letzter Termin 14.

November 1936. Lasset unseren letzten Appell

nicht unbeachtet!

Verschiedenes.

Die Heilige als Hexe.

Im 15. Jahrhundert brachten es die Katholiken fertig, die Jungfrau

von Orlean auf den Scheiterhaufen zu bringen. Die Stimmen,
der Jungfrau von Orlean, die damals als Stimmen aus der Hölle
gewertet wurden und Johanna den Flammentod einbrachten, wurden

später von der gleichen Kirche als Stimmen des Himmels
erkannt und das Urteil, obwohl bereits vollstreckt, wurde später
revidiert: Johanna wurde selig gesprochen und im Jahre 1920 erlebten
wir es. dass die katholische Kirche ihr Opfer «heilig» sprach. In
der katholischen Kirche ist nichts unmöglich. Es dürfte einen gar
nicht -wunder nehmen, wenn in einigen Jahrzehnten sogar noch
Giordano Bruno «heilig» gesprochen würde.

Schon Schiller machte die Jungfrau von Orlean zum Gegenstand

der dramatischen Dichtung. Nach der Heiligsprechung
bearbeitete Bernard Shaw den Stoff auf seine Art und nannte seine,
wohl die glänzenste Bühnenschöpfung «Die Heilige Johanna».

Während elf Jahren ging Bernard Shaws «Heilige Johanna»
über die Bühnen der gesamten zivilisierten Welt. Wohl waren die
Katholiken nicht gerade erbaut, dass sie an diese wenig rühmliche
Geschichte erinnert wurden. Aber, trotz dem Widerwillen gegen
dieses Spiel, blieb es von katholischer • Seite bei geringschätzigen
Kritiken. Warum? Das Theaterpublikum steht zu der katholischen
Kirche in der Regel in einem andern Verhältnis als der Plebs.
Man machte gute Mine zum bösen Spiel, in der Hoffnung, dass ein
uneingeweihtes Publikum dem Theater nicht nur durch hohe Preise,
sondern auch durch schlechte Rezensionen ferngehalten werde. Nicht
einmal die schweizerischen Katholiken, die doch die Alleinherrschaft

in der Schweiz innehaben, machten grössere Anstrengungen,

das Stück aus dem Spielplan der Theater zu reissen.
Nun, im Jahre 1936, beginnt die «Heilige Johanna» wieder,

wie einst, gefährlich zu werden. Bernard Shaw, der grosse
englische Drammatiker, gab seine Einwilligung, dass die «Heilige
Johanna» in Hollywood verfilmt werde. Die Titelrolle spielte keine
geringere als Elisabeth Bergner. Was beim Theater noch zulässig
war, das wird im Film gefährlich. Der Film ist heute so populär,
dass die katholische Kirche nicht mehr stillschweigend zusehen
kann. Die katholische Aktion der Vereinigten Staaten hat nun,
anmassend wie alles im Katholizismus, den Film zensuriert und
in der Folge allen Katholiken verboten — verboten, wir wiederholen

— sich den Film «Die Heilige Johanna» anzusehen. Leider
ist aus diesem Verbot nicht ersichtlich, welche Strafen dem
Gläubigen warten, für den Fall, dass er das Verbot, übertreten sollte:
Excommunikation? Oder lässt man es allenfalls mit einem Ablasshandel

bewenden?
Die ehemalige Hexe wurde «heilig» gesprochen. Was nun, wenn

der Film sie wieder als Hexe erstehen lässt, so dass es den
Gläubigen wie Schuppen von den Augen fällt? Das ganze Verbot wirkt
lächerlich, denn die Kirche, als grosse Psychologin, als die sie sich
immer ausgibt, sollte wissen, dass die verbotenen Früchte die
süssesten sind. Wer wird sich heute noch um ein Verbot scheren?
Höchstens der moderne Ablasshandel kann wieder etwas ange-

Haben Sie Vorsorge getroffen,
dass bei Ihrem Ableben die Bestattungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich geht?
Eine diesbezügliche letztwillige Verfügung
sichert dies.

kurbelt werden. Das Verbot wirkt so lächerlich wie jenes, das die
christliche Zensur im christlichen Oesterreich erliess, wo angeordnet
wurde, dass die rote Fahne, die im neuesten Chaplin-Film
vorkommt, ausgeschnitten werde. Oh, du heilige Einfalt. Hoffen wir,
der Film werde seine Wirkung tun und zur Aufklärung beitragen.

P.
* * *

Entgegen den Bibelrechnungen.
In einem seiner jüngsten Vorträge führte der bekannte englische

Astronom Sir James Jeans aus, dass die entferntesten Sterne,
die wir mit unbewaffnetem Auge, d. h. ohne Instrumente, erblicken
können, ungefähr 3000 Lichtjahr« von uns entfernt sind. Mit anderen

Worten heisst das, dass wir die Sterne nicht sehen, wie sie
heute sind, sondern so, wie sie vor 3000 Jahren waren — aläo
vor der Erbauung Roms, der ewigen Stadt.

Was bedeutet diese Feststellung für den Naivgläubigen, der
an den biblischen Himmel glaubt? Das heisst nicht mehr und nicht
weniger, als dass z. B. Christus noch nicht in den Himmel
eingegangen ist, selbst wenn er mit der Lichtgeschwindigkeit (300,000
Sek./km) gen Himmel gefahren wäre. Christus wäre immer noch
unterwegs, obwohl ihn die Kirchen als zur Rechten Gottes sitzend
malen.

Die 3000 Lichtjahre sind aber gar nichts im Vergleich zu den
entferntesten Sternen in der Milchstrasse. Nach den neuesten
Berechnungen der Wissenschaft sind diese Sterne ca. 130,000 Lichtjahre
von der Erde entfernt. Der Leser stelle sich einmal vor: 130,000

Lichtjahre! Wo ist denn, wenn Uie banale Frage erlaubt ist, der
biblische Himmel, von dem die Kanzelredner aller Farben immer
sprechen? wo sind die himmlischen Heerscharen?

Die biblische Rechnerei ist sehr dürftig und hat, durch die
Fehlerhaftigkeit, nicht einmal mehr allegorische Berechtigung. Man
sollte mit diesen Käseglocken-Rechnungen gründlich abfahren und
nicht alltäglich alle Kniffe anwenden, um das Unglaubbare glaubhaft

zu machen, wie dies die Schwarzröcke tun.
Nun, wenn es schon mit dem Himmel nichts ist, wie steht es

mit der biblischen Rechnung in bezug auf unsere Erde? Die
Schöpfungsgeschichte der Bibel ist im Zeitalter der Wissenschaft nicht
mehr haltbar. Zusehends müssen die Zahlen rektifiziert und
umgedeutet werden. Aus Tagen werden Jahre, aus Jahrzehnten
Jahrhunderte, Jahrtausende, ja sogar Jahrmillionen. Vor Gott ist zwar
nichts unmöglich, doch wird es seinen Stellvertretern auf Erden
immer unheimlicher. Die Interpretationen liessen sich bisher
immer noch in mehr oder weniger glaubwürdiger Form mit den
Bibeltexten vereinigen. Einmal wird e3 aber aufhören!

Das Ater der Erde wird heute von der Wissenschaft, nach Sir
Arthur Eddington, auf 5000 Millionen Jahre errechnet. Wie
verschwindend klein ist im Verhältnis zu dieser Zahl: 5,000,000,000
Jahre die 1936 Jahre Christentum? Da die Welt vorderhand noch
nicht den Wärmetod erleiden wird, dürfen wir auf bessere Zeiten
hoffen, auf Zeiten, wo man nichts mehr von einer Kirche weiss.
Dass wir dann nicht mehr dabei sind, kann uns gleichgültig sein.
Uns geht es nicht um das persönliche Heil, wie den Gläubigen,
sondern um das Heil der Menschheit. Wir arbeiten auf weite Sicht.
Ist das Idealismus oder Materialismus?

Freigeistiger Merkspruch.
Eine Kultur des Denkens befreit von zahllosen Gebundenheiten
und alles, was zur Förderung der Wahrheitsliebe geschieht,

macht die Menschen schliesslich auch innerlich stärker, selbstloser,
gütiger. W. Schohaus.

Hauptvorstand.
Sonntag, den 15. November findet in Basel die Ordentliche

Ilerbst-Präsidenten-Konferenz statt. Wir bitten die Ortsgruppen-Vorstände,

diesen Tag vorzumerken. Der genaue Tagungsort sowie die
Traktandenliste wird in einem Rundschreiben bekannt gegeben. Die
wichtigen Traktanden erfordern die Anwesenheit sämtlicher
Ortsgruppen-Präsidenten oder deren Stellvertreter.

Redaktionsschluss für Nr. 22 des «Freidenker»: Freitag,
den 6. November 1936.


	Zur Geschichte der historischen Religionskritik : (Fortsetzung statt Schluss) [Teil 2]

