Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 21

Artikel: Zur Geschichte der historischen Religionskritik : (Fortsetzung statt
Schluss) [Teil 2]

Autor: Meyer-Luguau, Clare

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

166 DER FREIDENKER

Nr. 21

Zur Geschichte der historischen Reli-
gionskritik.
Von Clire Meyer-Lugau.
(Fortsetzung statt Schluss)
Dieser Fanfarenruf rief die danze christliche Streitmacht
auf den Plan. Nicht nur aus Deutschland, sondern aus allen
europdischen Léndern regnete es Abwehrschriften. Der

Kampf um die Leben-Jesu-Forschung ist bis heute noch nicht .

erloschen. 1839 wehrte sich der tapfere Kéampfer Strauss mit
seinen «Streitschrifteny, in denen er der Theologie gegen-
iiber nochmals seinen Kampf gegen die Evangelien als histo-
rische Quellen erhirtete.

Die Anregungen und Ansichten von Strauss wurden im
wesentlichen gestiitzt von Ferdinand Christian Baur, dem Be-
griinder der Tiibinger Schule, der 1847 seine «Kritischen Un-
tersuchungen iiber die kanonischen (kirchlich oder p#pstlich
bestiitigten) Evangeliens herausgab. Er entdeckte, dass die
vier Evangelien, die heute das neue Testament bilden (eine
grosse Zahl Evangelien waren der Vernichtung auf dem Kon-
zil zu Nik#a 325 n. u. Z. zum Opfer gefallen) sich in Streit-
schriften zwischen Juden- und Heidenchristen unterschieden.
Keiner der Evangelisten hatte Jesu gekannt, die historischen
Zeitangaben der Evangelien erwiesen sich als Phantasiege-
bilde, die Quellen als ungenau und triibe. Die Kirche kédmpfte
fiir die Echtheit der Evangelien um jeden Satz, um jedes
Wort. Sie miihte sich nicht nur um Talmud und Rabbiner-
streitschriften, sondern zog auch rémisch-heidnische Autoren
wie Tacitus, Sueton und Plinius, fiir die sie sonst nur Verach-
tung gezeigt hatte, als Autorititen heran, musste aber Schritt
fiir Schritt vor der sieghaften Wissenschaft zuriickweichen.
‘Die ‘Stellen der heidnischen rémischen Schriftsteller wurden
sehr rasch als Einschiebsel (Interpolationen) und Falschun-
gen entlarvt.

Wihrend in Deutschland der wissenschaftliche Kampf ge-
gen die theologischen Gegner ausgetragen wurde, gab der
Franzose Ernst Renan (1823—-1893) sein «Leben Jesus her-
aus. Obschon Renan Wissenschaftler, Semitist und Assyrologe
war, hat seine Biographie (Lebensbeschreibung) Jesu weder
einen wissenschaftlichen, noch religionskritischen Wert. Er
entkleidet zwar Jesu seiner Gottlichkeit und macht ihn zum
menschlichen Helden, aber sein Buch ist nicht héher zu wer-
ten als die Jesusbiographie unserer Tage von Emil Ludwig.
Trotzdem muss Renan in dieser jungen, religionskritischen

Kampfzeit erwéhnt werden, weil der Erfolg des Buches ein_

Kulturkuriosum war. Das Buch erlebte hintereinander 27 Auf-
lagen in allen Weltsprachen, der Papst setzte es auf den
Index (Liste der verbotenen Biicher), und die Kirche ordnete
Gebete an, die dem Einfluss des ketzerischen Buches ent-
gegenwirken sollten. Man verhinderte sogar, dass Renan 1871
die ihm angebotene Professur in Ziirich antrat, weil man ihm
die Herausgabe des Jesusbuches nicht verzeihen konnte.

Bedeutendes fiir die Religionskritik hat Bruno Bauer ge-
leistet (1809—1892) mil seiner «Kritik der evangelischen Ge-
schichte des Johannes» (1840) und der «Kritik der evange-
lischen Geschichte der Synoptiker» (1841—42). Auch Bauer
weist nach, dass die christlichen Quellen keinen historischen
Wert haben. Bauer geht aber noch weiter. Er leitet das Chri-
stentum aus dem romischen Imperatismus ab und sieht in
Jesus ein Phantasiegebilde aus den Lehren des jiidisch-helle-
nistischen Philosophen Philo und der rémischen Sittlichkeit
Senecas. Er ist ein Vorldufer Arthur Drews, indem er als
_erster die Geschichtlichkeit Jesu leugnet. Bauer wird haufig
zusammen mit dem Philosophen Feuerbach genannt, der ja
eine bedeutende philosophische Religionskritik gab.

Die Religionskritiker, die sich an Bruno Bauer anlehnten,
haben heute nur noch kulturhistorische Bedeutung. Sie sind
der weiten Oeffentlichkeit nie bekannt geworden.

Die Forschung kam in den Achizigerjahren nicht wesent-
lich iiber David Friedrich Strauss himaus. Die katholische

Kirche setzte das Werk Kifls, eine theologische Glaubensan-
gelegenheit, die protestantische die bedeutenderen Theologen
Schweiizer und Adolf von Harnack entgegen, die sich miihten,
zu retten, was noch geschichtlich zu retten war. Trotzdem
musste auch hier die Kirche Schritt fiir Schritt die geschicht-
liche Echtheit der Evangelien preisgeben, so dass Harnack
einmal von einem Christentum ohne Jesus gesprochen hat.

In den Religionsstreit der Siebzigerjahre griff auch die )

hiirgerlich-oppositionelle Philosophie ein. Von Schopenhauer
ausgehend. kamen Eduard von Hartmaenn (1842—1906) zur
«Religionsphilosophiey. Ferner schrieb Hartmann noch <«Das
religiose Bewusstsein der Menschheit und die Religion des
Geistes», heute nur noch von Forschern gelesene Werke. Le-
bendig ist noch der Theologensohn Friedrich Niefzsche (1844
—1900) mit seinem <«Antichrists und seiner «Genealogie der
Moral». Diese Schriften verhalfen der biirgerlich-oppositio-
nellen Zeit zum Atheismus, haben aber heute weder fiir die
historische, noch fiir die philosophische wissenschaftliche Re-
ligionskritik Bedeutung und werden nur noch kulturhistorisch
gewertet. '

In den Achtzigerjahren schligt die Religionskritik neue
Wege ein, sie kommt weit iiber Strauss und Bauer hinaus.
Das unbedeutende Werk Otto Pfleiderers, «Die Entstehung
des Christentums», enthiillt zum ersten Male die Zusammen-
hinge der christlichen Anschauungsweise und ihres Lehrin-
haltes mit dem Kulturkreis ihrer Entstehungswelt und -Um-
welt. Pfleiderer zeigt, wie hellenistische, gnostische, rémi-
sche Vorstellungsweisen das Christentum erst geschaffen, ge-
bildet und beeinflusst haben, wie die Welt orientalischer Sit-
ten und ihr Sagenkreis schon vor den Schreibern der Evan-
gelien da war, und diese zu ihrer Jesusbiographie den vor-
gefundenen Stoff benutzten.

Noch einen Schritt weiter als Pfleiderer geht Kalthoff, der
das Christentum schon aus den wirtschaftlichen Be-
dingungen Roms und den vorgefundenen heidnischen Vorstel-
lungsweisen ableitet.

Die Neunzigérjahre erweitern die Religionsforschung und
Kritik. Sie kommt iiber die blosse Leben-Jesu-Forschung hin-
aus, doch miissen wir immer wieder auf diese zuriickkommen,
weil sie bis zu unsern Tagen nicht abreisst.

Deutlich spiirt man in diesen Jahren das Leben und Wir-
ken von Karl Marz. Seine Kritik der Gesellschaft befruch-
tet alle Wissenszweige, seine neue Forschungsmethode, der
historische Materialismus, wird nun auch auf die Religions-
kritik angewandt. Karl Marx hatte als Erster gezeigt, dass
die Produktionsmethoden der Menschheit ihren ideologischen
Ueberbau ergeben, d. h. ihr Denken, Fiihlen und Wollen her-
vorbringen und beeinflussen.

Der Theologe Max Maurenbrecher (geb. 1874), der 1907
seinen Kirchenaustritt vollzog und in die sozialdemokratische
Partei eintrat, ist der Erste, der die Marx’sche Denkweise
auf die Religionsforschung anwendet. In seinem, 'im Vor-
wirtsverlage erschienenen Buche «Biblische Geschichten» wird
der altjiidisch-religiose Vorstellungskreis historisch-materiali-
stisch aufgehellt. Es ist schade, dass das Buch vergriffen ist
und nicht mehr aufgelegt wird, es ist die beste wissenschaft-
lich-populiire Darstellungsweise, die auch fiir Laienkreise ge-
schrieben wurde. Neutestamentarisch kommt Maurenbrecher
iiber seine Zeit nicht hinaus. Obschon auch er anerkennt,
dass fiir die historische Existenz Jesu alle Quellen fehlen,
hilt Maurenbrecher doch immer noch an seinem historischen
Christus fest. Er hat dann seine Forschung nicht fortgesetzt.
1917 trat er in die Kirche zuriick und bekédmpfte vom deutsch-
nationalen Lager aus seine einstigen, freigeistigen Ansichten.

Den <«Biblischen Geschichten» Maurenbrechers stelt zur
Seite das historisch-materialistische Buch <«Die Entstehung
des Christentums> von Karl Kautsky. Seine reine Wissen-
schaftlichkeit wird durch: bamale Vergleiche: sehr begintirich-

~



Nr. 21

DER FREIDENKER ' . 167

tigt, dafiir aber hat es den Vorteil, populdr zu wirken und
wird in Arbeiterkreisen viel gelesen.. i

Alle diese Forscher sind sich einig: das Chrlstentum ist
eine Religion, die sich weder in ihren Kulthandlungen, noch
in ihrer Vorstellungswelt irgendwie von den andern Religio-
nen des Altertums unterscheidet, die sich wie alle Religionen
mit den Produktionsformen wandelt und deren angeblicher
Stifter Jesus Christus geschichtlich so wenig nachweisbar ist,
wie die Stifter anderer Religionen auch: Zoroaster, Buddha
oder Moses. Trotz dieser Feststellung bekennt sich die For-
schung zur «Philosophie des Als—Ob» und rechnet noch im-
mer mit dem Stifter der christlichen Religion wie mit einer
geschichtlichen Personlichkeit, die — wenn auch nicht be-
weisbar —  existiert hat. (Schluss folgt.)

I
Bevor die Wiiriel fallen

schenkt Euere Beachtung dem Rundschreiben
des Hauptvorstandes. Letzter Termin 14. No-
‘vember 1936, Lasset unscren letzten Appell

nicht unbeachtet:

Verschiedenes.
Die Heilige als Hexe.

Im 15. Jahrhundert brachten es die Katholiken fertig, die Jung-
frau von Orlean auf den Scheiterhaufen zu bringen. Die Stimn:en,
der Jungfrau von Orlean, die damals als Stimmen aus der Hélle
gewertet wurden und Joh inna den Flammentod einbrachten, wur-
den spéter von der gleichen Kirche als Stimmen des Himmels er-
kannt und das Urteil, obwohl bereits vollstrecki, wurde spiiter. revi-
diert: Johanna wurde selig gesprochen und im Jahre 1920 erlebten
wir es, dass die katholische Kirche ihr Opfer «heilig» sprach. In
der katholischen Kirche ist nichts unmoglich. Es diirfte: einen gar
nicht- wunder nehmen, wenn in einigen Jahrzehnten sogar noch
Giordano Bruno «heilig» gesprochen wiirde.

Schon Schiller machte die Jungfrau von Orlean zum Gegen-
stand der dramatischen Dichtung. Nach der Heiligsprechung bear-
beilete Bernard Shaw den-Stoff auf séine Art und nannte seine,
wohl ‘die glinzenste Biithnenschopfung «Die Heilige Johanna».

Wiéhrend elf Jahren ging Bernard Shaws «Heilige Johanna»
tiber die Biihnen der gasamten zivilisierten Welt. Wohl waren die
_Katholiken nicht gerade erbaut, dass sie an 'diese wenig riihmliche
Geschichte erinnert wurden. Aber, trotz dem Widerwillen gegen
dieses Spiel, blieb es von katholischer - Seite bei geringschitzigen
Kritiken. Warum? Das Theaterpublikum steht zu der katholischen
Kirche in der Regel in einem andern Verhiltnis als der Plebs.
Man machte gute Mine zum bdsen Spiel, in der Hoffnung, dass ein
uneingeweihtes Publikum dem Theater nicht nur durch hohe Preise,
sondern auch durch schlechte Rezensionen ferngehalten werde. Nicht
einmal die schweizerischen Katholiken, die doch die Alleinherr-
schaft in der Schweiz innehaben, machten grossere Anstren-
gungen, das Stiick aus dem Spielplan der Theater zu reissen.

Nun, im Jahre 1936, beginnt die «Heilige Johanna» wieder,
wie einst, gefdhrlich zu werden. Bernard Shaw, der grosse eng-
lische Drammatiker, gab seine Einwilligung, dass die «Heilige
Johanna» in Hollywood verfilmt werde. Die Titelrolle spielte keine
geringere als Elisabeth Bergner. Was beim Theater noch zuldssig
war, das wird im Film gefahrlich. Der Film ist heute so populér,
dass die katholische Kirche nicht mehr stillschweigend zusehen
kann. Die katholische Aktion der Vereinigten Staaten hat nun,
anmassend wie alles im Katholizismus, den Film zensuriert und
in der Folge allen Katholiken verboten — verboten, wir wieder-
holen — sich den Film «Die Heilige Johanna» anzusehen. Leider
ist aus diesem Verbot nicht ersichtlich, welche Strafen dem Gldu-
bigen warten, fiir den Fall, dass er das Verbot. iibertreten sollte:
Excommunikation? Oder ldsst man es allenfalls mit einem Ablass-
handel bewenden?

Die ehemallge Hexe wurde <«heilig» gesprochen. Was nun, wenn
der Film sie wieder als Hexe erstehen lidsst, so dass es den Gldu-
bigen wie Schuppen von den Augen fallt? Das ganze Verbot wirkt
lacherlich, denn die Kirche, als grosse Psychologin, als die sie sich
immer ausgibt, sollte wissen, dass die verbotenen Friichte die siis-
sesten sind. Wer wird sich heute noch um ein Verbot scheren?
Hochstens der moderne Ablasshandel kann wieder etwas ange-

Haben Sie Vorsorge getrofien,

dass bei Ihrem' Ableben die Beslattungsfeier
in freigeistigem Sinne vor sich gehi? .
Eine diesbeziigliche letztwillige Verfiigung
sichert dies.

PPN S S T N WA PN U W VAT VAT VY WY S WA UHY VY VA WY WA S WA N S VAT S W S S W Y

kurbelt werden. Das Verbot wirkt so ldcherlich wie jenes, das die
christliche Zensur im christlichen Oesterreich erliess, wo angeordnet
wurde, dass die rote Fahne, die im neuesten Chaplin-Film vor-
kommt, ausgeschnitten werde. Oh, du heilige Einfalt. Hoffen wir,
der Film werde seine Wirkung tun und zur Awufklarung beitrugen.
P.
R

Enigegen den Bibelrechnungen.

In einem seiner jiingsten Vortrdge fithrte der bekannte engli- .
sche Astronom Sir James Jeans aus, dass die entferntesten Sterne,
die wir mit unbewaffnetem Auge, d. h. ohne Instrumente, erblicken
konnen, ungefahr 3000 Lichtjahre von uns entfernt sind. Mit ande-
ren Worten heisst das, dass wir die Sterne nicht sehen, wie sie
heute sind, sondern so, wie sie vor 3000 Jahren waren — also
vor der Erbauung Roms, der ewigen Stadt.

Was bedeutet diese Fesistellung fiir den Naivgldubigen, der
an den biblischen Himmel glaubt? Das heisst nicht mehr und nicht
weniger, als dass z. B. Christus noch nicht in den Himmel einge-
gangen ist, selbst wenn er mit der Lichtgeschwindigkeit (300,000
Sek./km) gen Himmel gefahren wire. Christus wére immer noch
unterwegs, obwohl ihn die Klrchen als zur Rechten Gottes 51tzend
malen.

Die 3000 Lichtjahre sind aber gar nichts im Vergleich zu den
entlerntesten Sternen in der Milchstrasse. Nach den neuesten Be-
rechnungen der Wissenschaft sind diese Sterne ca. 130,000 Lichtjahre
von der Erde entfernt. Der Leser stelle sich einmal vor: 130,000
Lichtjahre! Wo ist denn, wenn \die banale Frage erlaubt ist, der
biblische Himmel, von dem die Kanzelredner aller Farben immer
sprechen? wo sind die himmlischen Heerscharen?

Die biblische Rechnerei ist sehr diirftigc und hat, durch die Feh-
lerhaftigkeit, nicht einmal mehr allegorische Berechtigung. Man
sollte mit diesen Kiseglocken-Rechnungen griindlich abfahren und
nicht alltiglich alle Kniffe anwenden, um das Unglaubbare glaub-
haft zu machen, wie dies die Schwarzrocke tun.

Nun, wenn es schon mit dem Himmel nichts ist, wie steht es
mit der biblischen Rechnung in bezug auf unsere Erde? Die Schop-
fungsgeschichte der Bibel ist im Zeitalter der Wissenschaft nicht
mehr haltbar. Zusehends miissen die Zahlen rektifiziert und um-
gedeutel werden. Aus Tagen werden Jahre, aus Jahrzehnten Jahr-
hunderte, Jahrtausende, ja sogar Jahrmillionen. Vor Gott ist zwar
nichts unmoglich, doch wird es seinen Stellveriretern auf Erden
immer unheimlicher. Die Interpretationen liessen sich bisher im-
mer noch in mehr oder weniger glaubwiirdiger Form mit den Bi-
beltexten vereinigen. Einmal wird es aber aufhoren!

Das Ater der Erde wird heute von der Wissenschaft, nach Sir
Arthur Eddington, auf 5000 Millionen Jahre errechnet. Wie ver-
schwindend klein ist im Verhdltnis zu dieser Zahl: 5,000,000,000
Jahre die 1936 Jahre Christentum? Da die Welt vorderhand noch
nicht den Wirmetod erleiden wird, diirfen wir auf bessere Zeiten
hoffen, auf Zeiten, wo man nichts mehr von einer Kirche weiss.
Dass wir dann nicht mehr dabei sind, kann uns gleichgiiltig sein.
Uns geht es nicht um das personliche Heil, wie den Glidubigen,
sondern um das Heil der Menschheit. Wir arbeiten auf weite Sicht.
Ist das Idealismus oder Materialismus?

Freigeistiger Merkspruch.

Eine Kultur des Denkens befreit von zahllosen Gebundenhei-
ten und alles, was zur Forderung der Wahrheitsliebe geschieht,
macht die Menschen schliesslich auch innerlich stirker, selbstloser,
giitiger. W. Schohaus.

Hauptvorstand.

Sonntag, den 15. November findet in Basel die Ordentliche
Herbst-Prasidenten-Konferenz statt. Wir bitten die Ortsgruppen-Vor-
stinde, diesen Tag vorzumerken. Der genaue Tagungsort sowie die
Traktandenliste wird in einem Rundschreiben bekannt gegeben. Die
wichtigen Traktanden erfordern die Anwesenheit sdmtlicher Orts-
gruppen-Prisidenten oder deren Stellvertreter.

Redaktionsschiuss fir Nr. 22 des «Freidenker»: Freitag,
den 6. November 1936.



	Zur Geschichte der historischen Religionskritik : (Fortsetzung statt Schluss) [Teil 2]

