
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 21

Artikel: Die Nichtigkeit des Gebets

Autor: K.E.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


164 DER FREIDENKER Nr. 21

¦will». Die Entwicklung dieser Eigenschaften und diese strenge
Zucht hat den Jesuitenorden zu jener schlagkräftigen Truppe
gemacht, die der schon halb verlorenen römischen Kirche in
der Gegenreformation viele Reiche und zahllose Seelen

zurückgewann.

Die adelige Abstammung Loyolas
aber hat die Jesuiten an die Seite der Machthaber, vor
allem der katholischen Herrscher gestellt. Ihre gelehrte Bildung
und ihr politischer Ehrgeiz trennte sie immer vom einfachen
Volk. Aus diesem Grunde ist auch die Gestalt des heiligen
Ignatius von Loyola trotz allen frommen Legenden und
mystischen Verzückungen, die man ihm andichtete, nie volkstümlich

geworden. Die Luft der Höfe mit ihren diplomatischen
Künsten, Intrigen und Möglichkeiten schleichenden Einflusses
auf Hintertreppen und durch Frauengemächer hat es dem
Orden Jesu von jeher angetan. An den Höfen der absoluten
Fürsten des 17. und 18. Jahrhunderts passten sie sich allen
Schwächen und Lastern der Herrschenden an. Hier lehrten
sie jene lauwarme, verführerische Jesuitenmoral, die Amphi-
bolie, die berüchtigten zweideutigen Redensarten, und die
Mentalreservation, den inneren Vorbehalt, die Kunst, mit Worten

die Gedänken zu verbergen. Hier machten sie sich beliebt
als milde Beichtväter, die bei der Beurteilung der Sünden
dem Probabilismus huldigten, d. h. im Zweifel über die
Erlaubtheit oder Unerlaubtheit einer Handlung auch der minder
sicheren, nur durch Gründe der Wahrscheinlichkeit zu
stützenden Meinung folgten. Hier entwickelten sie den freilich
schon bei dem griechischen Philosophen Aristoteles erscheinenden

Lehrsatz, dass selbst eine verbotene Handlung durch
Unterschiebung einer guten Absicht gerechtfertigt wird. Hier
endlich bildeten sie jene Kasuistik der Beichtspiegel aus, die
das Sündenbekenntnis zu einer Quelle der Aufklärung und
vielfach des Vergnügens für leichtfertige Beichtkinder und
nachsichtige Besichtiger machte.

So hat der Jesuitenorden in vier Jahrhunderten sehr wenig

für das Evangelium der Armen,
sehr viel aber für die äussere Macht- und Prunkentfaltung
der Kirche, vor allem des römischen Papstes, getan.
Bezeichnenderweise hat er sich bei dem Versuch der Menschenbeherrschung

besonders auf das Gebiet der Jugenderziehung
geworfen, in der richtigen Erkenntnis, dass der in der
bildsamen jugendlichen Seele eingeprägte Eindruck sieh im
späteren Leben selten mehr verwischen lässt. Der früh in
«spanische Stiefel» eingeschnürte Geist verliert nämlich die Fähigkeit,

sich selbständig, ohne Befehl von oben, zu regen und
zu bestätigen. Dem Einfluss der Jesuiten vor allem ist es

Jawohl, auf seiner romantisch gelegenen Hallstättermühle hatte
der junge Müller alle Gelegenheit, sich in die Fernen der Stern-
büder zu vertiefen. Aber aus solchen Betrachtungen ward er
immer wieder rechtzeitig durch die prosaische Wirklichkeit des
«irdischen» Lebens aufgescheucht.

Als Ende März 1838 ein ungeheurer Eisklumpen auf das Dach der
Mühle fiel und die Rinne und einen Teil der Radhütte zertrümmerte,
schrieb er in sein Tagebuch: «Es war ein kleines Unglück, aber
doch war es ein Unglück; noch ein paar solche, und ich bin
ruiniert. — Nun ja, wenn auch! wenn es nur nicht durch meine eigene
Liederlichkeit ist. Erniedrigen werde ich mich dennoch nicht; denn
es gibt in der Welt viele Mittel, ehrlich leben zu können, und wenn
keine mehr ist, so finden sich einige, nicht mehr zu leben. Wer
nach eigener reiner Ueberzeugung seine Pflicht getan hat, der darf
sich am Ende, wenn seine Kräfte ihn verlassen, nicht schämen,
abzutreten. Denn, wenn dein Leben den Mitmenschen zur Last wird,
dann ist Selbstmord Pflicht.

Ich wünsche überhaupt nicht, nach meinem Tode gnädig beurteilt

zu. werden, denn das Wort «Gnade» kann ich überhaupt nicht
leiden : die «Gnade» verdirbt alles im Staate und in der Kirche.»
Ich will keine Gnade, ich will Gerechtigkeit. Gnade gehört bloss
für Verbrecher, denn aus Gnaden- wird selbst kein guter, rechtlicher,

vernünftiger Mann selig werden wollen, und wenn es auch
ein Dutzend Evangelisten sagten. Es ist ein Widerspruch in jenem
Bibelwort, man lästert die Gottheit, wenn man ihr solche Dinge
aufbürden will.»

auch zuzuschreiben, dass die katholische Kirche in den sozialen

Kämpfen der Gegenwart kaum jemals auf der Seite der
Unterdrückten, sondern fast immer auf jener der Unterdrük-
ker, neuerdings auf der des Faschismus steht.

Die Gestalt eines Ignatius von Loyola, der durch die Gründung

des Ordens Jesu die europäische Kulturentwicklung in
einigen Ländern um Jahrhunderte aufgehalten hat, muss
gerade in unseren Tagen der Wiedererweckung autoritärer
Herrschaftsformen und Gründung von Männerbünden den Schriftsteller

zur Darstellung reizen. Letzthin hat Ludwig Marcuse
im Querido-Verlag, Amsterdam, ein umfangreiches Buch über
ihn herausgebracht. Er fasst Loyola auf als den grössten
europäischen Organisator, der die Religion des Trostes zu einer
Religion der Welteroberung machte. Das Ziel des

Ordensgründers, die Errichtung einer brüderlichen Menschengemeinschaft,

gegliedert nach dem Wertgehalt des einzelnen, wird
gelobt, der Weg Loyolas aber zu den Satten, die an der
Aenderung der bestehenden Herrschaftsverhältnisse nicht
interessiert sind, für falsch erklärt. Der Verfasser meint, man
solle Loyola und das Christentum nicht jenen Leuten
überlassen, die es in Verruf gebracht haben. Dabei übersieht er

nur, dass auch der Jesuitenorden nicht nach den Absichten
des Begründers, sondern nach seinen Früchten beurteilt werden

muss. Eine dieser bitteren Früchte aber ist der
gegenwärtige spanische Bürgerkrieg, dessen Furchtbarkeit jedenfalls

zum Teil auf die wirtschaftliche und geistige Erstarrung
als Folge einer jahrhundertelangen Jesuitenherrschaft zurückgeht.

(Mit freundlicher Erlaubnis des Verlages von «Der öffentliche
Dienst», Nr. 39.)

Die Nichtigkeit des Gebets.
Verliere keine Zeit durch Beten. (Ovid.)

Der vorliegende Auszug aus einem längern Artikel des

Redaktors der englischen freigeistigen Wochenschrift «The
Freethinker» (56. Jahrg., Nr. 37) vom 13. Sept. 1936 ist gewiss
dazu angetan, allen denen, die noch Denkkraft besitzen, die
Ueberzeugung zu bringen, dass alles Beten überflüssig und
erfolglos ist.

Vor neun Jahren sagte der anglikanische Bischof Barnes
von Birmingham, als er in der «Temple-Churoh» von London
gepredigt hatte, in deren Gemeinde er bloss wenige
Kirchgänger vorfand, für die das christliche Dogma noch etwelche
Lebenskraft besass: «Daraufhin begann ich in meinen Pre-

Ueber die Reiselust, die schon in dem Knaben Deubler
rege war, äussert sich der Mann in seinem Tagebuch folgendermassen:

Eines der ersten Bücher, die ich von meinem Schulmeister borgte,

war der Robinson Crusoe und Leonhard Eisenschmidt. Diese
Bücher setzten meine Phantasie in Feuer und Flamme. Von nun
an las ich nichts lieber als Reisebeschreibungen, und so wurde
meine Neugier immer stärker. Wenn meine Mutter mich zum Obstoder

Leinwandhüten aufstellte, ging ich ihr oft heimlich davon,
immer auf der Landstrasse fort, bis ich nach meiner Meinung zum
Meere käme, wo mich ein Schiff aufnehmen sollte und wo ich
sodann, von einem Sturm verschlagen, auf einer unwirtschaftlichen
Insel gleich Robinson mich einrichten wollte. Oft wurde es Nacht,
und ich eilte noch immer mutig vorwärts. Denn fürchten konnte
ich mich nicht, da mir niemand von einem Gespenst oder sonst
dergleichen Dummheiten vorgeschwatzt hatte. Leute, denen es auffiel,
dass ein so kleiner Knabe noch so spät allein mit einem Stock in
der Hand wie ein Handwerksbursche ernsthaft dahineilte, hielten
mich auf und fragten mich, wohin ich wollte. Auf meine Antworten,
dass ich nach Amerika wolle, lachten sie mich aus und brachten
mich immer wieder meinen Eltern zurück. Und so waren schon in
meiner frühesten Jugend kleine Reisen und. Bücherlesen meine
Leidenschaften, die mit mir aufwuchsen, je grösser ich wurde.»

Im Jahre 1835 unternahm er seine erste Reise nach Wien. Fünf
Jahre später wandte er sich nach Grätza Triest und Venedig. In
seinem Tagebuch schildert er die Eindrücke dieser Reise, die für
sein ganzes Leben nachhaltig blieben. (Fortsetzung folgt.)



Nr. 21 OER FRE I DENKER 165

digten mein eigen Bekenntnis zu den Zweifeln in aller Klarkeit

hervorzuheben.»

Der ehemalige Dekan der Londoner Paulskirche Dr. R. W.
Inge hielt am 21. August ds. J. in der «Konferenz moderner
Kirchenmänner» einen Vortrag über die Frage: «Was ist vom
Gebet zu erwarten?» und seine Antwort am Schlüsse des
Referats war: «Nichts». —

Er hatte doch bisher zu tausendenmalen im Verein mit
den Gläubigen den Christengott gebeten, sei's um Englands
Kriegsglück, sei's um um die Heilung von Kranken, um die
Rettung von Schiffen in Seenot, um die Genesung des sterbenden

Königs Georg V. wie um diejenige dessen Vaters,
Edward VII., um die Rettung der Ernten, um Verschonung der
britischen Kolonien vor Erdbeben und Ueberschwemmungen,
Waldbränden, Viehseuchen, Pest und sogar zugunsten der
Parlamentsmitglieder um Verleihung von Weisheit und
Einsicht an dieselben — und trotzalledem lautete seine Antwort
auf die Frage, was die Menschheit durch seine Gebete
erreicht hätte, klar und deutlich also:

«All jene Bitten blieben unbeantwortet, unerfüllt. Man
kann für allerhand Dinge beten, jedoch dieweil dies den
Stimmbändern recht zuträglich sein mag, dank dem günstigen
Einfluss solch milder Massage, oder es dem Geiste eine
angenehme Benebelung erteilen mag — etwa wie es eine Dosis
Whisky zu tun pflegt — und dieweil dies der Klerisei, ob
hohen, ob niedrigen Grades, einiges Substantielle bringt
(gemeint sind hier natürlich Moneten. — K. E. P.), dem Laien
bringt das Gebet rein gar nichts von dem, worauf es sich
bezog. Der König ist gewiss derjenige Mann, um dessen
Erhaltung am Leben in England wohl am meisten gebetet wird,
aber keine Lebensversicherungs-Gesellschaft würde ihre Prämie

auf das Leben des Königs reduzieren, bloss weil die
hervorragendsten Experten in Sachen des Gebets sich verpflichteten,

Gott um seine Erhaltung am Leben anzuflehen. Es
gibt Spitäler im Lande, worin kein Gebet jemals öffentlich
gesprochen wird, aber die Anzahl der Todesfälle in solchen
steht in keinem ungünstigeren Verhältnis zu der ihrer Patienten,

als in jenen andern Spitälern, worin «der Lord» durch
öffentliche Gebete ersucht wird, den Patienten seine höchsteigene

Aufmerksamkeit zu widmen und ihnen mittels seiner
Heilkraft zur Genesung zu verhelfen.»

Der genannte Theologe sagt wörtlich weiter:
«Je mehr wir über klimatische Phänomene wissen,, je

weniger sind wir imstande, selbst bloss davon zu träumen, dass
sie eine Aenderung erfahren können zum Zwecke der
Rettung unserer Heuernte oder zur Sicherimg schönen Wetters
für unsere garden-party.»

Also nicht einmal das Wetter! Es war. doch bisher eines
der ältesten und wichtigsten prerogatives der Götter! Behauptete

nicht Jesus Christus, dass dem, der betet, alles gegeben
werde, um was er im Gebete Gott bittet. Dr. Inge aber, der
da ist, wo er hingesetzt wurde, weil er jahrelang die Leute
zum Glauben an die Wirksamkeit des Betens hingeleitet hat,
behauptet nunmehr, dass dies alles absurd sei. Das Gebet
sei gut genug gewesen, als im Volke noch die krasseste Ignoranz

vorherrschend war, «aber jetzt», wie er sagt, «gilt die
Annahme, dass die Welt von Naturgesetzen regiert werde,
die irgendwann durch göttliche Intervention abgeändert werden

können, als einer der am wenigsten befriedigenden
Philosophien zugehörig».

Mit andern Worten: es ist dies alles Schabernack, und die
Tausende von Priestern und Zeitungsschreibern, die Artikel
liefern, worin steht, dass allein kraft des Gebets ausführlich
dargelegte Heilungen herbeigezaubert worden sein sollen,
sind entweder äusserst unwissende Leute oder Charlatane.

Nach diesen Feststellungen geht der Redaktor des
Londoner «Freethinker» zur Behandlung der Frage über: «Aber
wozu denn überhaupt beten?» Und wieder gibt Dr. Inge dar¬

rauf die Antwort, nachdem er vorausgeschickt, dass der Glaube

nicht den geringsten Einfluss auf die Erlangung dessen

ausübe, um was gebetet wird! Dr. Inges Worte folgen hier:
«Wenn wir fragen, warum die Menschen beten, so ist die

Antwort darauf, weil sie es einfach nioht unterlassen können.

Insofern als Beten einen liebevollen Interkurs darstellt
oder eine die geoffenbarten Attribute Gottes betreffende
Meditation oder eine innere Busse für begangene Sünden, ist es
sinnlos zu fragen, ob es wirksam gewesen sei. Niemand zweifelt

ja daran, dass solches Beten als eine Uebung den
Charakter vertieft, den Willen festigt, die Neigungen säubert und
Frieden, Ruhe und Verzückung bringt.»

Wie wir sehen, stellt sich Dekan Inge in ein Dilemma:
wenn er einerseits behauptet, das Gebet rufe eine Aenderung
in der natürlichen Folge der Geschehnisse hervor, so stellt
er sich in einen Widerspruch zur wissenschaftlichen Lehre,
und wenn er andererseits die Möglichkeit verneint, dass das
Gebet natürliche Erscheinungen beeinflusse und er dem Gebet

bloss die Wertlosigkeit einer Selbsttäuschung einräumt,
so sticht er dem Glauben tief ins Herz, denn ohne Gebet
und dessen Einfluss auf die Ordnung in der Natur verliert
die Religion jeden Nutzen, sagt doch Dr. Inge andernorts
selber: «Ohne Gebet kann es keine Religion geben. Das Gebet

vermittelt der Religion die Atmung, Beten ist ihre aus-
gesprochendste und bezeichnendste Tätigkeit.»

Wir alle sehen aber, dass z. B. die gefährlichsten Mikro-
bien ganz unbeeinflusst von Gebeten ihren Weg verfolgen,
sie hingegen den Anti-Toxinen nicht widerstehen können.
Ferner ist gewiss der Mann einer Betschwester nicht besser
dran als der Mann einer erklärten Atheistin, vorausgesetzt,
dass alle andern Umstände dieselben für jeden von beiden
bleiben.

Falls Dr. Inge gesagt hätte: «Auf eure Gebete gibt es

keine Antwort in der Gestalt irgend eines Dazwischentretens
im Verlaufe der Geschehnisse, aber wenn ihr handelt als

glaubtet ihr, dass eine Persönlichkeit, die hoch über dem
Menschen steht, die Dinge in Erhörung eurer Gebete ändern
wird, dann wexdet ihr euch dank dieser eurer Selbsttäuschung
besser fühlen» — hätte, wie gesagt, Reverent Inge auf diese

aufrichtige, gerade Art gesprochen vor seiner Gemeinde —
so wäre er wohl sehr bald aus der Kirche hinaus befördert
worden.

Lasst die Menschen den Glauben aufgeben, dass Götter
vorhanden sind, die ihre Gebete anhören und die imstande
sind, ihnen das Erbetene zu gewähren — und die Religionen
werden zu einem Schatten und der Gott, den sie anbeteten,
nimmt seinen Platz in der Prozession ausgespielter Gottheiten

ein, die gleich einer gespensterhaften Karawane auf den
Strassen der Geschichte seit Jahrtausenden dahinzieht in die
Vergessenheit. —

Eine in den zivilisierten Ländern in allen Volksklassen
sich verbreitende allgemeine Kenntnis in wissenschaftlichen
Hauptfragen macht heutzutage bereits den Glauben an die
Wirksamkeit des Gebets in irgend einem Sinne unmöglich.

Die Kirchen stehen deshalb auch bereits da, einerseits in
der Erwartung, ihre letzte Stütze, eine ganze Armee von geistig

beschränkten Gläubigen zu verlieren, andererseits in der
Erwartung, die Verachtung intelligenter, gebildeter und
ehrlicher Männer und Frauen auf sich zu laden.

Der Glaube an das Gebet, einst der schützende Schild der
Kirche, lastet nun als eine ungeheure Bürde auf ihr, er stellt
allzugrosse Ansprüche an sie, imd die Kirche sieht sich ihnen
nicht mehr gewachsen, sie hat zu lange Zeit unerfüllbare
Verpflichtungen übernommen. Es sieht aus, als sei die einzig

korrekte Antwort auf dies Problem: die Bankrotterklärung.
Bearb. v. K. E. P.


	Die Nichtigkeit des Gebets

