
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 21

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


162 DER FREIDENKER Nr. 21

einen Zusammenbruch einer Position nach der andern
erleben, und das Volk ist geistig schon so weit gekommen, dass
es den R,uf des Vaterlandes überhört und grösstenteils nach
Befreiung aus dem Süden oder Norden Ausschau hält. Es
geht nicht an, einen «christlichen Geist» zu materialisieren,
ihn einer Kirche anzuvertrauen usw.»

Interessant ist ferner die Feststellung, dass Sonderegger
der protestantischen Staatskirche ethische Schwäche vorwirft.
«Die offensichtliche Schwäche der reformierten Kirchen der
Schweiz begünstigt in enormer Weise das Wachstum der
katholischen Kirche. Die reformierten Kirchen sind die Hüter
einer liberal-bürgerlichen Moral und Weltanschauung geworden,

die vor den wirtschaftlichen Problemen jämmerlich
zusammengebrochen sind. Kaum dass ein paar marxistische
Pfarrer vom sicheren Port ihres staatlich gesicherten Daseins
heraus der Bestie Profit entgegentreten. Es ist im Gegenteil
festzustellen, dass gerade die protestantischen Pfarrer der
Wirtschaft als Deckung für die Unantastbarkeit ihrer
Herrschaft dienen. Das eiuzige Positive des reformierten Pfarrercorps

ist seine Jstichtwählbarkeit ins Parlament, wo sie den
sturen Sekretären und rechthaberischen Rechtsanwälten eine
moralisierende Begleitschaft abgäben. Wenige rühmenswerte
Ausnahmen retten diesen Stand davor, mit Stündeiern und
andern Glaubensakrobaten zusammen zur Landplage gestempelt

zu werden.»

Nach der Skizzierung der politischen Lage, der katholischen

Aktion usw. geht der Verfasser dazu über, die Politik
des Herrn Motta näher zu beleuchten. Er illustriert treffend
die Verfassungswidrigkeit der Stellung Mottas, der seit zwei
Jahrzehnten ausschliesslich katholische Aussenpolitik treibt.
«Dieser Zustand ist um so gefährlicher, als die Aktionen des

politischen Departements den Entscheiden des Volkes
sozusagen entzogen sind.» Wir verweisen nur auf die Politik, die
Motta gegen jene Staaten betreibt, die mit dem Vatikan nicht
in Minne leben: Spanien und Russland. Sonderegger geht in
seinen Behauptungen sogar soweit, däss er Motta eine
Gefahr für die schweizerische Neutralität nennt. Er kommt mit
seinen Ausführungen zu dem Schlüsse, dass der verfassungsmässige

Departementswechsel eine Voraussetzung für den
religiösen Frieden in der Schweiz sei.

«Die Politik der katholischen Aktion ist keine sichtbare,
akute, sondern eine chronische, unsichtbare Gefahr unserer
Demokratie. Ihr zu begegnen sind nur Einzelne imstande,
weil die parteimässige Gegnerschaft praktisch wirkungslos ist
durch tausenderlei Bindungen und Spekulationen, die zumeist
um die Erhaltung des eigenen Bestandes gehen.» Eine paitei-

Feuileton.
KONRAD DEUBLER,

der Bauern-Philosoph uud Freidenker.
(Entnommen dem Werke seines Freundes Prof. Arnold Dodel-Port,

Botaniker in Zürich, gestorben am 11. April 1908 daselbst.)

Wer war dieser seltsame Deubler, und wie gelangte er zu solch
ungewohnter Bedeutung? — Der Mann, von dem hier die Rede ist,
war ein armer Bergknappensohn, Müller, Gastwirt, Zuchthaussträfling,

und später wieder freier Bürger und sogar Bürgermeister;
zuletzt war er Bauer, aber ein philosophischer Bauer.

Als Knabe faltete er mit Mutter und Grossmutter gläubig die
Hände. Als Jüngling ward er Zweifler, als Mann schliesslich Freigeist

und Materialist. Er starb als Ungläubiger, dem Tode unverzagt

und selbstbewusst ins Antlitz sehend. Sein ganzes Wesen war
aus unverfälschter Natur herausgewachsen. Er liebte die blumigen
Wiesen, die riesigen Felsgsbirge, den harzduftenden Tannenwald,
den rauschenden Waldbach.

Unter seinen Freunden zählte er Hunderte von gleichgesinnten
wackern Bürgern, zahlreiche gelehrte Forscher, berühmte Dichter,
Schriftsteller und Künstler, hervorragende Lehrer der Menschheit
und Künder der Naturoffenbarung.

Dieser schlichte Mann aus dem Volke, dieser Deubler, der mit
seiner primitiven Schulbildung nicht einmal orthographisch zu
schreiben verstand; er pries sich glücklich, ein Zeitgenosse von
David Strauss, von Charles Darwin und Ernst Haeckel zu sein. Sein

mässige Gegnerschaft ist praktisch nicht nur wirkungslos,
sondern sie wird auch gar nicht angestrebt. Der Freisinn hat
seine ganze Vergangenheit vergessen und leidet heute an dem
von den Katholiken geschürten «Gottlosenfimmel» und hilft
damit, die einst von ihm geschaffenen Freiheiten zu begraben.

Freisinnige Politiker stossen in die Plantaren des Glaubens

und bekennen sich in gehobenem Brustton zu der Zwing-
likirohe und vergessen, dass Zwinglianer ebensolche Ketzer
sind in den Augen des militanten Katholiken, wie jene, die
der Kirche überhaupt den Rücken gekehrt haben. Hier liegt
eine grosse Aufgabe für die Freidenker, durch die Aufklärung

von Mann zu Mann dahin zu arbeiten, dass sich die
Parteien, heissen sie freisinnig oder sozialdemokratisch, allmählich

aus dem katholischen Fahrwasser entfernen. Es muss mit
allen Mitteln verhindert werden, dass die Freiheiten des Volkes

weiter abgebaut werden. Es nützt nichts, die Faust in
der Tasche zu machen, sondern nur unablässige Kleinarbeit
kann verhindern, dass die Schweiz in noch grösserem Masse
ein Vasallenstaat der Romkirche wird. Das österreichische
Beispiel hat gezeigt, mit welchen Mitteln die Kirche arbeitet.
Jeder echte Demokrat muss die Rompolitik ablehnen und
dagegen kämpfen, wenn wir nicht das gleiche Schicksal erleben
sollen wie Oesterreich. Jeder freidenkende Schweizer muss,
um mit Renö Sonderegger zu sprachen, bestrebt sein, «die
wichtigsten Positionen der katholischen Aktion genau zu
beobachten und sie in ihrer Stärke und Gestaltung dem Volke
gegenüber zu enthüllen. Eine der stärksten und gefährlichsten

Positionen ist aber die Stellung von Bundesrat Motta als
Chef des eidgenössischen politischen Departementes. Der
schwarze Fuhrmann, der unsern Staatswagen lenkt.» Sch.

Der Antiklerikalismus in Spanien.
Die scharfe Einstellung der revolutionären Teile des

spanischen Volkes gegen den Klerikalismus, vor allem gegen die
Jesuiten, bedarf einer Erklärung für uns. Die Verbindung
zwischen Kirche und Krone war aus geschichtilcehn Gründen

in Spanien besonders eng Das Land war vom Anfang
des 8. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts, oft zum weitaus
grössten Teil, von mohammedanischen Arabern besetzt. Seit
dem 12. Jahrhundert drangen dann die christlichen Spanier
aus den von den Ungläubigen nie völlig unterworfenen
Gebieten von Asturien und Navarra in langwierigen Kriegen
nach Süden vor, und erst im Jahre 1492 wurde mit der
Einnahme Granadas das letzte Ueberbleibsel maurischer Herr-

grösster Stolz war die ihm gewordene Freundschaft Ludwig Feuerbachs,

in dessen Lebensanschauung seine Lebensführung ruhte.
Dieser Bauern-Philosoph von Goisern hat an seinem Ort an der

Entwicklung unseres Zeitgeistes mitgearbeitet. Er ist zunächst selbst
ein lebendiges Beispiel und ein erfreuliches Zeugnis dafür geworden,

dass auch der einfache Bürger, der «gemeine Mann» des Volkes,

im Stande ist, dem Geistesflug der Gelehrten und Forscher zu
folgen uud gleich wie diese glücklich zu sein ohne Kirchenglaubeu,
ohne Glaubenssätze, ohne Gott, einzig und allein glücklieb in der
Erkenntnis wissenschaftlicher Wahrheiten.

Er ist ein Zeuge dafür, dass der Mensch auch ohne Religion
ein braver Bürger, ein tugendhaftes Mitglied der Gesellschaft, ein
Wohltäter der Armen, ein treuer Freund der Bedrängten sein kann.
Die Moral ist von der Religion durchaus unabhängig.

Er ist ein sprechender Zeuge geworden gegen jene alte und
immer wieder noch weiter lebende Lüge, als führe der naturwissenschaftliche

Materialismus zur Vertierung des Menschen; er ist ein
glänzendes Exempel geworden für die Wahrheit, dass der
naturwissenschaftliche Materialismus die edleren Seiten der menschlichen
Natur nicht etwa verneint, sondern dieselben bejahend in den
Vordergrund stellt und sie grosszieht; dass der naturwissenschaftliche
Materialismus nicht etwa von dem Idealen abführt, sondern im
Gegenteil naturnotwendig zu ihm hinleitet.

Dieser Mann lehrt uns, dass der naturwissenschaftliche
Materialismus in der praktischen Anwendung auf das Leben zum
Idealismus wird, der das Leben verschönert und es herrlicher
ausgestaltet als irgend ein anderer Versuch; er lehrt uns tatsächlich.



Nr. 2i DER FREI DENKER 163

schaft vernichtet. Die Kreuzzugsidee gegen die «Ungläubigen»

bedingte fanatisches Bekenntnis zum Christentum und
massgebenden Einfluss der christlichem Geistlichkeit. Die
ständige Kriegsbereitschaft setzte straffe staatliche Organisation

und militärische Disziplin voraus. Die Eigenschaft des

den Mauren entrissenen Landes als Missionsgebiet führte zur
Furcht vor Verwischung der Glaubensgrundsätze und damit
zur Ketzerriecherei, Verfolgung aller Mauren, Juden und
«schlechten Christen» durch die Inquisition.

Nur in diesem
Lande der Soldaten und Priester

konnte der Jesuitenorden entstehen. In keinem andern hat
er aber auch so unumschränkt das religiöse Leben, das

Erziehungswesen und die öffentlichen Angelegenheiten
beherrscht. Fürstlicher und kirchlicher Absolutismus verwuchsen

so in Spanien zu einer Symbiose, einer Lebems- und
Schieksalsgemeinschaft. Da diese Mächte das Land auch
wirtschaftlich beherrschten und dadurch wesentliche Bestandteile
des Feudalismus bis in die Gegenwart retteten, blieb Spanien
in der europäischen Entwicklung um Jahrhunderte zurück.
So kam es, dass mit der Monarchie auch die katholische
Fassade zusammenstürzte, mit dem Thron der Altar. Die im
Reichtum erstarrte, mit dem Hof auf Gedeih und Verderb
verbundene spanische Kirche hatte den Anschluss an das
soziale Zeitalter versäumt. Ihr" Hass gegen die Volksherrschaft
wurde mit dem glühenden Hass der freiheitlichen Kräfte des

Landes gegen sie beantwortet. Besonders gegen die Jesuiten
wurde seit 1928 der heftigste Pressefeldzug geführt. Im Jahre
1932 wurden sie aus Spaniern vertrieben. Es ist bezeichnend,
dass die aufständischen Generäle bereits angefangen haben,
die Jesuiten wieder ins Inland zurückzurufen. Siegt die
politische Reaktion in Spanien, so folgt ihr die kirchliche auf dem
Fuss.

Die Macht der Jesuiten in Spanien
beruhte noch auf denselben geistigen Grundlagen, die der
Gründer des Ordens, Ignatius von Loyola, gegeben hat. Diese
aber wurden weitgehend durch das persönliche Schicksal des
Mannes bestimmt. Er war adeliger Offizier baskischer
Herkunft, wurde im Alter von kaum 30 Jahren bei der Verteidigung

der Festung Pamplona gegen' die Franzosen im Jahre
1521 schwer verwundet, durch ungeschickte Aerzte verkrüppelt

uud dadurch um seine militärische Laufbahn gebracht.
Während der Heilung entwickelte er sich durch fromme
Bücher zum religiösen Schwärmer und beschloss, ein Streiter
Christi zu werden: Strenge Bussübungen verschafften ihm
den Ruf der Heiligkeit und die Unterstützung frommer Frau-

dass der Materialismus — der vielverschriene und geschmähte —
mehr wert ist als der Spiritualismus.

Daran mögen unsere Gegner lernen!
Darum sagt Dodel-Port : Den Gottesfürchtigen diene

er zur Belehrung, den Freidenkern zur Erbauung.
Um das Wesen unseres Helden verstehen zu können, ist

notwendig, dass wir uns die Welt ansehen, in welcher er ins Dasein
trat und in welcher zu wirken und zu denken ihm beschieden ward.
Deubler war oberösterreichischem Bauernblut entstammt. Heimat
und Wohnsitz des Philosophen war das Salskammergut.

In Goisern stand das Geburtshaus Deublers. Hier verlebte er,
als einziges Kind seiner Eltern, die Knabenjahre; hier wuchs er
zum sinnigen, feinfühlenden Naturfreund heran. Deublers Eltern
waren lutherischer Konfession. Sein Vater stammte von einer
Familie der im 18. Jahrhundert verfolgten oberösterreichischen Prostestanten

ab. Jakob Deubler wurde am 26. November 1814 geboren.
Der Vater, ein Bergarbeiter, besass ein eigenes kleines Häuschen.
In der Schule lernte Konrad notdürftig lesen, schreiben und rechnen.

Mit 16 Jahren verliess er sein Vaterhaus, um als Lehrjunge in
die Weissenbach-Mühle einzutreten.

Deubler erzählt: In der Mühle erging es mir recht gut. Meine
einzige Erholung waren auch hier die Bücher. Ich liebte aber solche,
die religiösen Inhaltes waren, weit mehr als Romane. Ein alter
Sägenmüller, der nicht weil von uns wohnte und eine schöne Bücher-
saminlung besass, lieh mir Stillings Schriften, die mich beinahe
zum. Schwärmer, gemacht hätten. Ich ging alle Abende, wenn ich

en der besseren Gesellschaft. Sie ermöglichte ihm, eine Wallfahrt

ins Heilige Land und den Versuch einer Bekehrung der
Ungläubigen zu unternehmen. Er scheiterte kläglich und
kehrte ernüchtert. nach Barcelona zurück. Zur Behebung
seiner grossen Bildungslücken besuchte Loyola dann die Universitäten

Alcala, Salamanca und Paris. Hier gründete er mit
einigen seimer späteren Mitarbeiter, darunter dem Ostasienapostel

Franz Xaver, eine fromme Verbindung für Krankenpflege

und Mission. Sie wurde von Loyola im Jahre 1537 in
eine Priestergesellschaft, das «Fähnlein Jesu» (Compania
Jesu), unter dem Oberbefehl des Papstes umgewandelt und
im Jahre 1540 von dem Papste Paul III. als «Geschenk der
Vorsehung» bestätigt. Der Gründer wurde zum ersten Ordensgeneral

gewählt. Er starb am 31. Juli 1556 und wurde schon
im Jahre 1622 heiliggesprochen.

Die Eigenschaften des Gründers des Ordens
als Soldat und Adelssprössling haben auf den Jesuitenorden
bedeutsam eingewirkt. Die militärische Befehlsgewalt des

Vorgesetzten und die unbedingte Gehorsamspflicht des
Untergebenen sind von Loyola auf die Spitze getrieben worden.
Er forderte von seinen Ordensmitgliedern «schrankenlosen
Gehorsam bis zum Opfer der Ueberzeugung», also Verzicht auf
den eigenen Verstand. Dadurch sicherte er seine von ihm für
Kirche und Gesellschaft anerkannte hierarchische Rangordnung,
die vom einfachen Ordenspriester bis zum General, von
diesem zum Papst und weiter über die Heiligen bis zu Gott
hinaufführte, gegen jeden Versuch einer Aenderung, sogar gegen
jede Kritik. Es ist die mittelalterliche, angeblich gottgewollte
Gesellschaftsordnung, die auf Klassen- und Ständeharmonie
beruht, jedem Menschen innerhalb der Schranken der
Geburt seinen Platz im Gesellschaftsleben anweist, den blinden
Gehorsam gegenüber der einmal bestehenden Obrigkeit
voraussetzt und im Grunde volks- und fortschrittsfeindlich ist. In
der katholischen Kirche, die anfänglich demokratische Einrichtungen

hatte, wurde die strenge kirchliche Hierarchie gerade
durch den Einfluss des Jesuitenordens weitergebildet und im
Laufe des 19 Jahrhunderts zur letzten Folgerichtigkeit
geführt: Das Werk der Jesuiten vor allem ist das im Jahre 1870

verkündete Dogma von der päpstlichem Unfehlbarkeit.

Die militärische Schule Loyolas
ist auch in den geistlichen Uebungen (Exerzitien) ersichtlich,

die er seinen Schülern vorschreibt und auch allen Laien
empfiehlt. Sie können heute noch als psychologisches Meisterwerk

gelten. In gleicher Weise wenden sie" sich an den
Verstand, die Einbildungskraft und den Willen des Menschen
und gipfeln in dem Satze, dass «dem nichts schwerfällt, der

Zeit hatte, zu ihm; denn mir gefiehl der gute Alte und noch besser
seine einzige Tochter.

Als er 17 Jahre alt war, kauften ihm seine Eltern die Brunnleitmühle

bei Ischl und zogen zu ihm. Schon im Jahr 1833, im Alter von
18 Jahren, heiratete er die um ein Jahr ältere Eleonora Gamsjäger,
um dem Militärdienst zu entgehen. Er nennt diese frühe Heirat
einen dummen Streich, meint aber, es sei besser, die dummen Streiche
in der Jugend als erst im Alter zu absolvieren.

1836 zieht Deubler mit seiner Eleonora in die Felsenmühle über '

Hallstatt, die er mit 39 Hofkorn-Knechten übernimmt. In dieser Zeit
macht er die Bekanntschaft mit Kunstmalern, Geologen, Botanikern
und fahrenden Schülern, die alle an ihm, dem lernbegierigen und
stets geistreichen Manne, ihre helle Freude haben.

Im September 1837 schreibt Deubler in sein Tagebuch: «Ich
stehe in der Fülle meiner Gesundheit, noch in meinem 23. Jahre,
ein liebes Weib an meiner Seite — und was noch das Beste ist
kein Kind; dagegen ein Kasten voll Bücher! — Ich fühle mich auf
dem Gipfel meines Glückes! Meine Eltern sind auch noch gesund
und meine Phantasie hat immer Festtage.

Wir finden hier in dem 23jährigen Deubler den Mann in seiner
Drangperiode. Er ist Schwärmer, Enthusiast, immer aber ein fleissiger

Denker. Oft brennt ihm seine Phantasie- durch und nimmt
zeitweise auch den Verstand mit. In seiner' Schwärmerei versteigt
sich der gemütliche Denker bis in die' von Klopstöck besungenen j

Regionen nebelhaftester Fernen mystischer Ueppigkeit: Er ist aber
ein sehr braver Ehemann; der sogar seine gute" Eleonora mit sich
spazieren führt, «durch zahlenloser Sonnen Glanzgewimmel'»:



164 DER FREIDENKER Nr. 21

¦will». Die Entwicklung dieser Eigenschaften und diese strenge
Zucht hat den Jesuitenorden zu jener schlagkräftigen Truppe
gemacht, die der schon halb verlorenen römischen Kirche in
der Gegenreformation viele Reiche und zahllose Seelen

zurückgewann.

Die adelige Abstammung Loyolas
aber hat die Jesuiten an die Seite der Machthaber, vor
allem der katholischen Herrscher gestellt. Ihre gelehrte Bildung
und ihr politischer Ehrgeiz trennte sie immer vom einfachen
Volk. Aus diesem Grunde ist auch die Gestalt des heiligen
Ignatius von Loyola trotz allen frommen Legenden und
mystischen Verzückungen, die man ihm andichtete, nie volkstümlich

geworden. Die Luft der Höfe mit ihren diplomatischen
Künsten, Intrigen und Möglichkeiten schleichenden Einflusses
auf Hintertreppen und durch Frauengemächer hat es dem
Orden Jesu von jeher angetan. An den Höfen der absoluten
Fürsten des 17. und 18. Jahrhunderts passten sie sich allen
Schwächen und Lastern der Herrschenden an. Hier lehrten
sie jene lauwarme, verführerische Jesuitenmoral, die Amphi-
bolie, die berüchtigten zweideutigen Redensarten, und die
Mentalreservation, den inneren Vorbehalt, die Kunst, mit Worten

die Gedänken zu verbergen. Hier machten sie sich beliebt
als milde Beichtväter, die bei der Beurteilung der Sünden
dem Probabilismus huldigten, d. h. im Zweifel über die
Erlaubtheit oder Unerlaubtheit einer Handlung auch der minder
sicheren, nur durch Gründe der Wahrscheinlichkeit zu
stützenden Meinung folgten. Hier entwickelten sie den freilich
schon bei dem griechischen Philosophen Aristoteles erscheinenden

Lehrsatz, dass selbst eine verbotene Handlung durch
Unterschiebung einer guten Absicht gerechtfertigt wird. Hier
endlich bildeten sie jene Kasuistik der Beichtspiegel aus, die
das Sündenbekenntnis zu einer Quelle der Aufklärung und
vielfach des Vergnügens für leichtfertige Beichtkinder und
nachsichtige Besichtiger machte.

So hat der Jesuitenorden in vier Jahrhunderten sehr wenig

für das Evangelium der Armen,
sehr viel aber für die äussere Macht- und Prunkentfaltung
der Kirche, vor allem des römischen Papstes, getan.
Bezeichnenderweise hat er sich bei dem Versuch der Menschenbeherrschung

besonders auf das Gebiet der Jugenderziehung
geworfen, in der richtigen Erkenntnis, dass der in der
bildsamen jugendlichen Seele eingeprägte Eindruck sieh im
späteren Leben selten mehr verwischen lässt. Der früh in
«spanische Stiefel» eingeschnürte Geist verliert nämlich die Fähigkeit,

sich selbständig, ohne Befehl von oben, zu regen und
zu bestätigen. Dem Einfluss der Jesuiten vor allem ist es

Jawohl, auf seiner romantisch gelegenen Hallstättermühle hatte
der junge Müller alle Gelegenheit, sich in die Fernen der Stern-
büder zu vertiefen. Aber aus solchen Betrachtungen ward er
immer wieder rechtzeitig durch die prosaische Wirklichkeit des
«irdischen» Lebens aufgescheucht.

Als Ende März 1838 ein ungeheurer Eisklumpen auf das Dach der
Mühle fiel und die Rinne und einen Teil der Radhütte zertrümmerte,
schrieb er in sein Tagebuch: «Es war ein kleines Unglück, aber
doch war es ein Unglück; noch ein paar solche, und ich bin
ruiniert. — Nun ja, wenn auch! wenn es nur nicht durch meine eigene
Liederlichkeit ist. Erniedrigen werde ich mich dennoch nicht; denn
es gibt in der Welt viele Mittel, ehrlich leben zu können, und wenn
keine mehr ist, so finden sich einige, nicht mehr zu leben. Wer
nach eigener reiner Ueberzeugung seine Pflicht getan hat, der darf
sich am Ende, wenn seine Kräfte ihn verlassen, nicht schämen,
abzutreten. Denn, wenn dein Leben den Mitmenschen zur Last wird,
dann ist Selbstmord Pflicht.

Ich wünsche überhaupt nicht, nach meinem Tode gnädig beurteilt

zu. werden, denn das Wort «Gnade» kann ich überhaupt nicht
leiden : die «Gnade» verdirbt alles im Staate und in der Kirche.»
Ich will keine Gnade, ich will Gerechtigkeit. Gnade gehört bloss
für Verbrecher, denn aus Gnaden- wird selbst kein guter, rechtlicher,

vernünftiger Mann selig werden wollen, und wenn es auch
ein Dutzend Evangelisten sagten. Es ist ein Widerspruch in jenem
Bibelwort, man lästert die Gottheit, wenn man ihr solche Dinge
aufbürden will.»

auch zuzuschreiben, dass die katholische Kirche in den sozialen

Kämpfen der Gegenwart kaum jemals auf der Seite der
Unterdrückten, sondern fast immer auf jener der Unterdrük-
ker, neuerdings auf der des Faschismus steht.

Die Gestalt eines Ignatius von Loyola, der durch die Gründung

des Ordens Jesu die europäische Kulturentwicklung in
einigen Ländern um Jahrhunderte aufgehalten hat, muss
gerade in unseren Tagen der Wiedererweckung autoritärer
Herrschaftsformen und Gründung von Männerbünden den Schriftsteller

zur Darstellung reizen. Letzthin hat Ludwig Marcuse
im Querido-Verlag, Amsterdam, ein umfangreiches Buch über
ihn herausgebracht. Er fasst Loyola auf als den grössten
europäischen Organisator, der die Religion des Trostes zu einer
Religion der Welteroberung machte. Das Ziel des

Ordensgründers, die Errichtung einer brüderlichen Menschengemeinschaft,

gegliedert nach dem Wertgehalt des einzelnen, wird
gelobt, der Weg Loyolas aber zu den Satten, die an der
Aenderung der bestehenden Herrschaftsverhältnisse nicht
interessiert sind, für falsch erklärt. Der Verfasser meint, man
solle Loyola und das Christentum nicht jenen Leuten
überlassen, die es in Verruf gebracht haben. Dabei übersieht er

nur, dass auch der Jesuitenorden nicht nach den Absichten
des Begründers, sondern nach seinen Früchten beurteilt werden

muss. Eine dieser bitteren Früchte aber ist der
gegenwärtige spanische Bürgerkrieg, dessen Furchtbarkeit jedenfalls

zum Teil auf die wirtschaftliche und geistige Erstarrung
als Folge einer jahrhundertelangen Jesuitenherrschaft zurückgeht.

(Mit freundlicher Erlaubnis des Verlages von «Der öffentliche
Dienst», Nr. 39.)

Die Nichtigkeit des Gebets.
Verliere keine Zeit durch Beten. (Ovid.)

Der vorliegende Auszug aus einem längern Artikel des

Redaktors der englischen freigeistigen Wochenschrift «The
Freethinker» (56. Jahrg., Nr. 37) vom 13. Sept. 1936 ist gewiss
dazu angetan, allen denen, die noch Denkkraft besitzen, die
Ueberzeugung zu bringen, dass alles Beten überflüssig und
erfolglos ist.

Vor neun Jahren sagte der anglikanische Bischof Barnes
von Birmingham, als er in der «Temple-Churoh» von London
gepredigt hatte, in deren Gemeinde er bloss wenige
Kirchgänger vorfand, für die das christliche Dogma noch etwelche
Lebenskraft besass: «Daraufhin begann ich in meinen Pre-

Ueber die Reiselust, die schon in dem Knaben Deubler
rege war, äussert sich der Mann in seinem Tagebuch folgendermassen:

Eines der ersten Bücher, die ich von meinem Schulmeister borgte,

war der Robinson Crusoe und Leonhard Eisenschmidt. Diese
Bücher setzten meine Phantasie in Feuer und Flamme. Von nun
an las ich nichts lieber als Reisebeschreibungen, und so wurde
meine Neugier immer stärker. Wenn meine Mutter mich zum Obstoder

Leinwandhüten aufstellte, ging ich ihr oft heimlich davon,
immer auf der Landstrasse fort, bis ich nach meiner Meinung zum
Meere käme, wo mich ein Schiff aufnehmen sollte und wo ich
sodann, von einem Sturm verschlagen, auf einer unwirtschaftlichen
Insel gleich Robinson mich einrichten wollte. Oft wurde es Nacht,
und ich eilte noch immer mutig vorwärts. Denn fürchten konnte
ich mich nicht, da mir niemand von einem Gespenst oder sonst
dergleichen Dummheiten vorgeschwatzt hatte. Leute, denen es auffiel,
dass ein so kleiner Knabe noch so spät allein mit einem Stock in
der Hand wie ein Handwerksbursche ernsthaft dahineilte, hielten
mich auf und fragten mich, wohin ich wollte. Auf meine Antworten,
dass ich nach Amerika wolle, lachten sie mich aus und brachten
mich immer wieder meinen Eltern zurück. Und so waren schon in
meiner frühesten Jugend kleine Reisen und. Bücherlesen meine
Leidenschaften, die mit mir aufwuchsen, je grösser ich wurde.»

Im Jahre 1835 unternahm er seine erste Reise nach Wien. Fünf
Jahre später wandte er sich nach Grätza Triest und Venedig. In
seinem Tagebuch schildert er die Eindrücke dieser Reise, die für
sein ganzes Leben nachhaltig blieben. (Fortsetzung folgt.)


	Feuilleton

