Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz
Band: 19 (1936)

Heft: 21

Artikel: Der Antiklerikalismus in Spanien
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408744

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

162 "DER FREIDENKER A ,

Nr. 21~

einen Zusammenbruch .einer Position nach der andern er-
leben, und das Volk ist geistig schon so weit gekommen, dass
es den Ruf des Vaterlandes iiberh6rt und grésstenteils nach
Befreiung aus dem Siiden oder Norden Ausschau hilt. Es
geht nicht an, einen «christlichen Geist> zu materialisieren,
ihn einer Kirche anzuvertrauen usw.»

Interessant ist ferner die Feststellung, dass Sonderegger °

der protestantischen Staatskirche ethische Schwiche vorwirfi.
<Die offensichtliche Schwiiche der reformierten Kirchen der
Schweiz begiinstigt in enormer Weise das Wiachstum der ka-
tholischen Kirche. Die reformierten Kirchen sind die Hiiter
einer liberal-biirgerlichen Moral und Weltanschauung gewor-
den, die vor den wirtschaftlichen Problemen jdmmerlich zu-
sammengebrochen sind. Kaum dass ein paar marxistische
Pfarrer vom sicheren Port ihres staatlich gesicherten Daseins
heraus der Bestie Profit entgegentreten. Es ist im Gegenteil
festzustellen, dass gerade -die protestantischen Pfarrer der
Wirtschaft als Deckung fiir die Unantastbarkeit ihrer Herr-
schaft dienen. Das eiuzige Positive des reformierten Pfarrer-
corps ist seine Nichtwéhlbarkeit ins Parlament, wo sie den
sturen Sekretiren und rechthaberischen Rechtsanwilten eine
moralisierende Begleitschaft abgiben. Wenige riihmenswerte
Ausnahmen retten diesen Stand davor, mit Stiindelern und
andern Glaubensakrobaten zusammen zur Landplage gestem-
pelt zu werden.»

Nach der Skizzierung der politischen Lage, der katholi-
schen Aklion usw. geht der Verfasser dazu iiber, die Politik
des Herrn Motta niher zu beleuchten. Er illustriert treffend
die Verfassungswidrigkeit der Stellung Motias, der seit zwei
Jahrzehnten ausschliesslich katholische Aussenpolitik treibt.
«Dieser Zustand ist um so gefihrlicher, als die Aktionen des
politischen Departements den Entscheiden des Volkes sozu-
sagen entzogen sind.» Wir verweisen nur auf die Politik, die
Motta gegen jene Staaten betreibt, die mit dem Vatikan nicht
in Minne leben: Spanien und Russland. Sonderegger geht in
seinen Behauptungen sogar soweit, dass er Motta eine Ge-
fahr fiir die schweizerische Neutralitit nennt. Er kommt mit
seinen Ausfithrungen zu dem Schlusse, dass der verfassungs-
missige Departementswechsel eine Voraussetzung fiir den
religidsen Frieden in der Schweiz sei.

«Die Politik der katholischen Aktion ist keine sichtbare,
akute, sondern eine chronische, unsichtbare Gefahr unserer
Demokratie. Ihr zu begegnen sind nur Einzelne imstande,
weil die parteimissige Gegnerschaft praktisch wirkungslos ist
durch tausenderlei Bindungen und Spekulationen, die zumeist
um die Erhaltung des eigenen Bestandes gehen.s> Eine paitei-

miéssige Gegnerschaft ist praktisch nicht nur wirkungslos, son-
dern sie wird auch gar nicht angestrebt. Der Freisinn hat
seine ganze Vergangenheit vergessen und leidet heute an dem
von den Katholiken geschiirten «Gottlosenfimmel»> und hilft
damit, die einst von ihm geschaffenen Freiheiten zu begra-
ben. Freisinnige Politiker stossen in die Fanfaren des Glau-
bens und bekennen sich in gehobenem Brustton zu der Zwing-
likirche und vergessen, dass Zwinglianer ebensolche Ketzer
sind in den Augen des militanten Katholiken, wie jene, die
der Kirche iiberhaupt den Riicken gekehrt haben. Hier liegt
eine grosse Aufgabe fiir die Freidenker, durch die Aufkli-
rung von Mann zu Mann dahin zu arbeiten, dass sich die Par-
teien, heissen sie freisinnig oder sozialdemokratisch, allmih-
lich aus dem katholischen Fahrwasser entfernen. Es muss mit
allen Mitteln verhindert werden, dass die Freiheiten des Vol-
kes weiter abgebaut werden. Es niitzt nichts, die Faust in
der Tasche zu machen, sondern nur unablissige Kleinarbeit
kann verhindern, dass die Schweiz in noch grésserem Masse
ein Vasallenstaat der Romkirche wird. Das &sterreichische
Beispiel hat gezeigt, mit welchen Mitteln die Kirche arbeitet.
Jeder echle Demokrat muss die Rompolitik ablehnen und da-
gegen kdmpfen, wenn wir nicht das gleiche Schicksal erleben
sollen wie Oestterreich. Jeder freidenkende Schweizer muss,
um mit- René Sonderegger zu sprachen, bestrebt sein, «die
wichtigsten Positionen der katholischen Aktion genau zu be-
obachten und sie in ihrer Stirke und Gestaltung dem Volke
gegeniiber zu enthiillen. Eine der starksten und gefihrlich-
sten Positionen ist aber die Stellung von Bundesrat Motta als
Chef des eidgenéssischen politischen Departementes. Der
schwarze Fuhrmann, der unsern Staatswagen lenkt.» Sch.

Der Antiklerikalismus in Spénien.

Die scharfe Einstellung der revolutioniren Teile des spa-
rischen Volkes gegen den Klerikalismus, vor allem gegen die
Jesuiten, bedarf einer Erklarung fiir uns. Die Verbindung
zwischen Kirche und Krone war aus geschichtileehn Griin-
den in Spanien besonders eng Das Land war vom Anfang
des 8. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts, oft zum weitaus
grossten Teil, von mohammedanischen Arabern besetzt. Seit
dem 12. Jahrhundert drangen dann die christlichen Spanier
aus den von den Unglédubigen nie vollig unterworfenen Ge-
bieten von Asturien und Navarra in langwierigen Kriegen
nach Siiden vor, und erst im Jahre 1492 wurde mit der Ein-
nahme Granadas das letzte Ueberbleibsel maurischer Herr-

Feuil - eton.

KONRAD DEUBLER,
der Bauern-Philosoph und Freidenker.
(Entnommen dem Werke seines Freundes Prof. Arnold Dodel-Port,
Botaniker in Ziirich, gestorben am 11. April 1908 daselbst.)

Wer war dieser selisame Deubler, und wie gelangte er zu solch
ungewohnter Bedeutung? — Der Mann, von dem hier die Rede ist,
war ein armer Bergknappensohn, Miiller, Gastwirt, Zuchthausstraf-
ling, und spiler wieder freier Biirger und sogar Biirgermeister;
zuletzt war er Bauer, aber ein philosophischer Bauer.

Als Knabe faltete er mit Mutter und Grossmutter gliubig die
Hénde. Als Jiingling ward er Zweifler, als Mann schliesslich Frei-
geist und Materialist. Er starb als Ungldubiger, dem Tode unver-
zagt und selbstbewusst ins Antlitz sehend. Sein ganzes Wesen war
aus unverfilschter Natur herausgewachsen. Er liebte die blumigen
Wiesen, die riesigen Felsgebirge, den harzduftenden Tannenwald,
-den rauschenden Waldbach.

Unter seinen Freunden zidhlte er Hunderte von gleichgesinnten
wackern Biirgern, zahlreiche gelehrte Forscher, berithmte Dichter,
Schriftsteller und Kiinstler, hervorragende Lehrer der Menschheit
und Kiinder der Naturoffenbarung.

Dieser schlichlie Mann aus dem Volke, dieser Deubler, der mit
seiner primitiven Schulbildung nicht einmal orthographisch zu
schreiben 'verstand; er pries sich gliicklich, ein Zeitgenosse von
David Strauss, von Charles Darwin und Ernst Haeckel zu sein. Séin

grosster Stolz war die ihm gewordene Freundschaft Ludwig Feuer-
bachs, in dessen Lebensanschauung seine Lebensfiihrung ruhte.

Dieser Bauern-Philosoph von Goisern hat an seinem Ort an der
Entwicklung unseres Zeitgeistes mitgearbeitet. Er ist zun#chst selbst
ein lebendiges Beispiel und ein erfreuliches Zeugnis dafiir gewor-
den, dass auch der einfache Biirger, der «gemeine Mann» des Vol-
kes, im Stande ist, dem Geistesflug der Gelehrten und Forscher zu
folgen und gleich wie diese gliicklich zu sein ohne Kirchenglauben,
ohne Glaubenssitze, ohne Gott, einzig und allein gliicklich in der
Erkenntnis wissenschaftlicher Wahrheitén.

Er ist ein Zeuge dafiir, dass der Mensch auch ohne Religion
ein braver Biirger, ein tugendhaftes Mitglied der Gesellschaft, ein
Wohltiter der Armen, ein treuer Freund der Bedringten sein kann.
Die Moral ist von der Religion durchaus unabhiéngig.

Er ist ein sprechender Zeuge geworden gegen jene alte und
immer wieder noch weiter lebende Liige, als fithre der naturwissen-
schaftliche Materialismus zur Vertierung des Menschen; er ist ein
glinzendes Exempel geworden fiir die Wahrheit, dass der naturwis-
senschaftliche Materialismus. die edleren Seiten der menschlichen
Natur nicht etwa verneint, sondern dieselben bejahend in den Vor-
dergrund stellt und sie grosszieht; dass der naturwissenschaftliche
Materialismus nicht etwa von dem Idealen abfiihrt, sondern im Ge-
genteil naturnotwendig zu ihm hinleitet.

Dieser Mann lehrt uns, dass der naturwissenschaftliche Mate-
rialismus in der praktischen Anwendung auf das Leben zum Ide-
alismus wird, der das Leben verschonert und es herrlicher aus-
gestaltet als irgend ein anderer Versuch; er lehrt uns tatsichlich.



Nr. 21

DER FREIDENKER : . 163

schaft vernichtet. Die Kreuzzugsidee gegen die' «Unglaubi-
gen» bedingte fanatisches Bekenntnis zum Christentum und
massgebenden Einfluss der christlichen Geistlichkeit. Die
standige Kriegsbereitschaft setzte straffe staatliche Organisa-
tion und' militirische Disziplin voraus. Die Eigenschaft des
den Mauren entrissenen Landes als Missionsgebiet fiihrte zur
Furcht vor Verwischung der Glaubensgrundsitze und damit
zur Ketzerriecherei, Verfolgung aller Mauren, Juden und
«schlechten Christens durch die Inquisition.

Nur in diesem
Lande der Soldaten und Priester

konnte der Jesuitenorden entstehen. In keinem andern hat
er aber auch so unumschrénkt das religiése Leben, das Er-
ziehungswesen und die offentlichen Angelegenheiten be-
herrscht. Fiirstlicher und kirchlicher Absolutismus verwuch-
sen so in Spanien zu einer Symbiose, einer Lebens- und
Schicksalsgemeinschaft. Da diese Méchte das Land auch wirt-
schaftlich beherrschten und dadurch wesentliche Bestandteile
des Feudalismus bis in die Gegenwart retteten, blieb Spanien
in der europdischen Entwicklung um Jahrhunderte zuriick.
So kam es, dass mit der Monarchie auch die katholische Fas-
sade zusammenstiirzte, mit dem Thron der Altar. Die im
Reichtum erstarrte, mit dem Hof auf Gedeih und Verderb
verbundene spanische Kirche hatte den Anschluss an das so-
ziale Zeitalter versiumt. Ihr Hass gegen die Volksherrschaft
wurde mit dem glilhenden Hass der freiheitlichen Krifte des
Landes gegen sie beantwortet. Besonders gegen die Jesuiten
wurde seit 1928 der heftigste Pressefeldzug gefiihrt. Im Jahre
1932 svurden sie aus Spanien vertrieben. Es ist bezeichnend,
dass die aufstdndischen Generdle bereits angefangen haben,
die Jesuiten wieder ins Inland zuriickzurufen. Siegt die poli-
tische Reaktion in Spanien, so folgt ihr die kirchliche auf dem
Fuss. ’

Die Macht der Jesuilen in Spanien
beruhte noch auf denselben geistigen Grundlagen, die der
Griinder des Ordens, Ignatius von Loyola, gegeben hat. Diese
aber wurden weitgehend durch das persénliche Schicksal des
Mannes bestimmt. Er war adeliger Offizier baskischer Her-
kunft, wurde im Alter von kaum 30 Jahren bei der Vertei-
digung der Festung Pamplona gegen' die Franzosen im Jahre
- 1521 schwer verwundet, durch ungeschickte Aerzte verkriip-
pelt und dadurch um seine militdrische Laufbahn gebracht.
Wihrend der Heilung entwickelte er sich durch fromme Bii-
cher zum religiosen Schwirmer und beschloss, ein Streiter
Christi zu werden: Strenge Bussiibungen verschafften ihm
den Ruf der Heiligkeit und die Unterstiitzung frommer Frau-

en der besseren Gesellschaft. Sie ermoglichte ihm, eine Wall-
fahrt ins Heilige Land und den Versuch einer Bekehrung der
Ungldubigen zu unternehmen. Er scheiterte kldglich und
kehrte erniichtert nach Barcelona zuriick. Zur Behebung sei-
ner grossen Bildungsliicken besuchte Loyola dann die Univer-
sititen Alcala, Salamanca und Paris. Hier griindete er mit
einigen seiner spateren Mitarbeiter, darunter dem Ostasien-
apostel Franz Xaver, eine fromme Verbindung fiir Kranken-
pflege und Mission. Sie wurde von Loyola im Jahre 1537 in
eine Priestergesellschaft, das «F#hnlein Jesu» (Compania
Jesu), unter dem Oberbefehl des Papstes umgewandelt und
im Jahre 1540 von dem Papste Paul III. dls «Geschenk der
Vorsehung» bestitigt. Der Griinder wurde zum ersten Ordens-
general gewdhlt. Er starb am 31. Juli 1556 und wurde schon
im Jahre 1622 heiliggesprochen.

Die Eigenschafien des Griinders des Ordens

ais Soldat und Adelssprossling haben auf den Jesuitenorden
bedeutsam eingewirkt. Die militdrische Befehlsgewalt des
Vorgesetzten und die unbedingte Gehorsamspflicht des Unter-
gebenen sind von Loyola auf die Spitze getrieben worden.
Er forderte von seinen Ordensmitgliedern <schrankenlosen
Gehorsam bis zum Opfer der Ueberzeugung», also Verzicht auf
den eigenen Verstand. Dadurch sicherte er seine von ihm fiir
Kirche und Gesellschaft anerkannte hierarchische Rangordnung,
die vom einfachen Ordenspriester bis zum' General, von die-
sem zum Papst und weiter iiber die Heiligen bis zu Gott hin-
auffiihrte, gegen jeden Versuch einer Aenderung, sogar gegen
jede Kritik. Es ist die mittelalterliche, angeblich gottgewollte
Gesellschaftsordnung, die auf Klassen- und Stéindeharmonie
beruht, jedem Menschen innerhalb der Schranken der Ge-
burt seinen Platz im Gesellschaftsleben anweist, den blinden
Gehorsam gegeniiber der einmal bestehenden Obrigkeit vor-
aussetzt und im Grunde volks- und fortschrittsfeindlich ist. In
der katholischen Kirche, die anfanglich demokratische Einrich-
tungen hatte, wurde die strenge kirchliche Hierarchie gerade
durch den Einfluss des Jesuitenordens weitergebildet und im
Laufe des 19 Jahrhunderts zur letzten Folgerichtigkeit ge-
fiihrt: Das Werk der Jesuiten vor allem ist das im Jahre 1870
verkiindete Dogma von der pipstlichen Unfehlbarkeit.

Die militirische Schule Loyolas
ist auch in den geistlichen Uebungen (Exerzitien) ersicht-
lich, die er seinen Schiilern vorschreibt und auch allen Laien
empfiehlt. Sie konnen heute noch als psychologisches Meister-
werk gelten. In gleicher Weise wenden sie’ sich an den Ver-
stand, die Einbildungskraft und den Willen des Menschen
und gipfeln in dem Satze, dass «dem nichts schwerfillt, der

dass der Materialismus — der vielverschriene und geschmihte —
mehr wert ist als der Spiritualismus.
Daran moégen unsere Gegner lernen!

Darum sagt Dodel-Port: Den Gottesfiirchtigen diene
erzur Belehrung, den Freidenkern zur Erbauung.

Um das Wesen unseres Helden verstehen zu konnen, ist not-
wendig, dass wir uns die Welt ansehen, in welcher er ins Dasein
trat und in welcher zu wirken und zu denken ihm beschieden ward.
Deubler war oberosterreichischem Bauernblut entstammt. Heimat
und Wohnsitz des Philosophen war das Salskammergut.

In Goisern stand das Geburtshaus Deublers. Hier verlebte er,
als einziges Kind seiner Eltern, die Knabenjahre; hier wuchs er
zum sinnigen, feinfithlenden Naturfreund heran. Deublers Eltern
waren lutherischer Konfession. Sein Vater stammte von einer Fa-
milie der im 18. Jahrhundert verfolgten oberdsterreichischen Proste-
stanten ab. Jakob Deubler wurde am 26. November 1814 geboren.
Der Vater, ein Bergarbeiter, besass ein eigenes kleines Hiuschen.
In der Schule lernte Konrad notdiirftig lesen, schreiben und rechnen.

Mit 16 Jahren verliess er sein Vaterhaus, um als Lehrjunge in
die Weissenbach-Miihle einzutreten.

Deubler erzihlt: In der Miihle erging es mir recht gut. Meine
einzige Erholung waren auch hier die Biicher. Ich liebte aber solche,
die religidsen Inhaltes waren, weit mehr als Romane. Ein alter
Sdgenmiiller, der nicht weit von uns wohnte und eine schdne Biicher-
saminlung besass, liech mir Stillings Schriften, die mich beinahe
zum. Schwirmer gemacht hitten. Ich ging alle Abende, wenn ich

Zeit hatte, zu ihm; denn mir gefiehl der gute Alte und noch besser
seine einzige Tochter. .

Als er 17 Jahre alt war, kauften ihm seine Eltern die Brunnleit-
miihle bei Ischl und zogen zu ihm. Schon im Jahr 1833, im Alter von
18 Jahren, heiratete er die um ein Jahr #ltere Eleonora Gamsjiger,
um dem Militirdienst zu entgehen. Er nennt diese frithe Heirat
einen dummen Streich, meint aber, es sei besser, die dummen Streiche
in der Jugend als erst im_ Alter zu absolvieren.

1636 zieht Deubler mit seiner Eleonora in die Felsenmiihle iiber '
Hallstatt, die er mit 39 Hofkorn-Knechten iibernimmt. In dieser Zeit
macht er die Bekanntschaft mit Kunstmalern, Geologen, Botanikern
und fahrenden Schiilern, die alle an ihm, dem lernbegierigen und
stets geistreichen Manne, ihre helle Freude haben.

Im September 1837 schreibt Deubler in sein Tagebuch: «Ich
stehe in der Fiille meiner Gesundheit, noch in meinem 23. Jahre,
ein liebes Weib an meiner Seite — und was noch das Beste ist ...
kein Kind; dagegen ein Kasten voll Biicher! — Ich fiihle mich auf
dem Gipfel meines Gliickes! Meine. Eltern sind auch noch gesund
und meine Phantasie hat immer Festtage.

Wir finden hier in dem 23jahrigen Deubler den Mann in seiner
Drangperiode. Er ist Schwirmer, Enthusiast, immer aber ein fleis-
siger Denker. Oft brennt ihm seine Phantasie: durch und nimmt
zeitweise auch den Verstand mit. In seiner Schwirmerei versteigt :
sich der gemiitliche Denker bis in die von Klopstock' besungenen !
Regionen nebelhaftester Fernen mystischer Ueppigkeit. Er ist aber
ein sehr braver Ehemann, der sogar' seine gute Eleonora mit sich
spazieren fithrt, «durch zahlenloser Sonnen Glanzgewimmrels:



164 : ' DER FREIDENKER

Nr. 21

will>. Die Entwicklung dieser Eigenschaften und diese strenge
Zucht hat den Jesuitenorden zu jener schlagkriftigen Truppe
gemacht, die der schon halb verlorenen rémischen Kirche in
der Gegenreformation viele Reiche und zahllose Seelen zu-
riickgewann.

: Die adelige Abstammung Loyolas
aber hat die Jesuiten an die Seite der Machthaber, vor al-
lem der katholischen Herrscher gestellt. Ihre gelehrte Bildung
und ihr politischer Ehrgeiz trennte sie immer vom einfachen
Volk. Aus diesem Grunde ist auch die Gestalt des heiligen
Ignatius von Loyola trotz allen frommen Legenden und my-
stischen Verziickungen, die man ihm andichtete, nie volkstiim-
lich geworden. Die Luft der Hofe mit ihren diplomatischen
Kiinsten, Intrigen und Moglichkeiten schleichenden Einflusses
auf Hintertreppen und durch Frauengemicher hat es dem
Orden Jesu von jeher angetan. An den Hofen der absoluten
Fiirsten des 17. und 18. Jahrhunderts passten sie sich allen
Schwichen und Lastern der Herrschenden an. Hier lehrten
sie jene lauwarme, verfiihrerische Jesuitenmoral, die Amphi-
bolie, die beriichtigten zweideutigen Redensarten, und die
Mentalreservation, den inneren Vorbehalt, die Kunst, mit Wor-
ten die Gedanken zu verbergen. Hier machten sie sich beliebt
als milde Beichtviter, die bei der Beurteilung der Siinden
dem Probabilismus huldigten, d. h. im Zweifel iiber die Er-
laubtheit oder Unerlaubtheit einer Handlung auch der minder
sicheren, nur durch Griinde der Wahrscheinlichkeit zu stiit-
zenden Meinung folgten. Hier entwickelten sie den freilich
schon bei dem griechischen Philosophen Aristoteles erschei-
nenden Lehrsatz, dass selbst eine verbotene Handlung durch
Unterschiebung einer guten Absicht gerechtfertigt wird. Hier
endlich bildeten sie jene Kasuistik der Beichtspiegel aus, die
das. Siindenbekenntnis zu einer Quelle der Aufklirung und
vielfach "des Vergniigens fiir leichtfertige Beichtkinder und
rachsichtige Besichtiger machte.

So hat der Jesuitenorden in vier Jahrhunderten sehr wenig

) fiir das Evangelium der Armen,

. sehr viel aber fiir die &ussere Macht- und Prunkentfaltung
der Kirche, vor allem des roémischen Papstes, getan. Bezeich-
nenderweise hat er sich bei dem Versuch der Menschenbe-
herrschung besonders auf das Gebiet der Jugenderziehung
geworfen, in der richtigen Erkenntnis, dass der in der bild-
samen jugendlichen Seele eingeprigte Eindruck sich im spi-
teren Leben selten mehr verwischen lédsst. Der frith in «spa-
pische Stiefel» eingeschniirte Geist verliert nimlich die Fahig-
keit, sich selbstéindig, ohne Befehl von oben, zu regen und
zu bestdtigen. Dem Einfluss der Jesuiten vor allem ist es

auch zuzuschreiben, dass die katholische Kirche in den sozia-
len Kimpfen der Gegznwart kaum jemals auf der Seite der
Unterdriickten, sondern fast immer auf jener der Unterdriik-
ker, neuerdings auf der des Faschismus steht.

Die Gestalt eines Ignatius von Loyola, der durch die Griin-
dung des Ordens Jesu die europiische Kulturentwicklung in
einigen Lindern um Jahrhunderte aufgehalten hat, muss ge-
rade in unseren Tagen der Wiedererweckung autoritérer Herr-
schaftsformen und Griindung von Méinnerbiinden den Schrift-
steller zur Darstellung reizen. Letzthin hat Ludwig Marcuse
im Querido-Verlag, Amsterdam, ein umfangreiches Buch iiber
ihn herausgebracht. Er fasst Loyola auf als den grossten euro-
piischen Organisator, der die Religion des Trostes zu einer
Religion der Welteroberung machte. Das Ziel des Ordens-
griinders, die Errichturg einer briiderlichen Menschengemein-
schaft, gegliedert nach dem Wertgehalt des einzelnen, wird
gelobt, der Weg Loyolas aber zu den Satten, die an der Aen-
derung der bestehenden Herrschaftsverhiltnisse nicht inter-
essiert sind, Ffiir falsch erklart. Der Verfasser meint, man
solle Loyola und das Christentum nicht jenen Leuten iiber-
lassen, die es in Verruf gebracht haben. Dabei iibersieht er
nur, dass auch der Jesuitenorden nicht nach den Absichten
des Begriinders, sondern nach seinen Friichten beurteilt wer-
den muss. Eine dieser bitteren Friichte aber ist der gegen-
wirtige spanische Biirgerkrieg, dessen Furchtbarkeit jeden-
falls zum Teil auf die wirtschaftliche und geistige Erstarrung
als Folge einer jahrhundertelangen Jesuitenherrschaft zuriick-
geht.

(Mit freundlicher Erlaubnis des Verlages von «Der &ffentliche
: Diensty, Nr. 39.)

Die Nichtigkeit des Gebets.

Verliere ksine Zeit durch Beten. (Ovid.)

Der vorliegende Auszug aus einem lingern Artikel des
Redaktors der englischen freigeistigen Wochenschrift «The
Freethinkers (56. Jahrg., Nr. 37) vom 13. Sept. 1936 ist gewiss
dazu angetan, allen denen, die noch Denkkraft besitzen. die
Ueberzeugung zu bringen, dass alles Beten iiberfliissig und
erfolglos ist.

Vor neun Jahren sagte der anglikanische Bischof Barnes
von Birmingham, als er in der «Temple-Church» von London
gepredigt hatte, in deren Gemeinde er bloss wenige Kirch-
ganger vorfand, fiir die das christliche Dogma noch etwelche
Lebenskraft besass: «Daraufhin begann ich in meinen Pre-

Jawohl, auf seiner romantisch gelegenen Hallstdttermiihle hatte
der junge Miiller alle Gelegenheit, sich in die Fernen der Stern-
bilder zu vertiefen. Aber aus solchen Betrachtungen ward er im-
mer wieder rechtzeitig durch die prosaische Wirklichkeit des «ir-
dischen» Lebens aufgescheucht.

Als Ende Mérz 1838 ein ungeheurer Eisklumpen auf das Dach der
Miihle fiel und die Rinne und einen Teil der Radhiitte zertriimmerte,
_schrieb er in sein Tagebuch: «Es war ein kleines Ungliick, aber
doch war es ein Ungliick; noch ein paar solche, und ich bin rui-
riert. — Nun ja, wenn auch! wenn es nur nicht durch meine eigene
Liederlichkeit ist. Erniedrigen werde ich mich dennoch nicht; denn
es giht in der Welt viele Mittel, ehrlich leben zu kénnen, und wenn
keine mehr ist, so finden sich einige, nicht mehr zu leben. Wer
nach eigener reiner Ueberzeugung seine Pflicht getan hat, der dart
sich am Ende, wenn seine Krifte ihn verlassen, nicht schimen, ab-
zuireten. Denn, wenn dein Leben den Mitmenschen zur Last wird,
dann ‘ist Selbstmord . Pflicht. ’

Ich wiinsche iiberhaupt nicht, nach meinem' Tode gnddig beur-
teilt zu. werden, denn das Wort «Gnade» kann ich iiberhaupt nicht
leiden: die « Gnade> verdirbt alles im Staate und in der Kirche.»
Ich will keine Gnade, ich will Gerechtigkeit. Gnade gehért bloss
fiir Verbrecher, denn aus Gnaden- wird selbst kein guter, rechtli-
cher, verniinftiger Mann selig werden wollen, und wenn es auch
ein Dutzend Evangelisten sagten. Es ist ein Widerspruch in jenem
Bibelwort, man lastert die Gottheit, wenn man ihr solche Dinge
aufbiirden will.»

Ueber die Reiselust, die schon in dem Knaben Deubler
rege war, dussert sich der Mann in seinem Tagebuch folgender-
massen:

Eines der ersten Biicher, die ich von meinem Schulmeister borg-
te, war der Robinson Crusoe und Leonhard Eisenschmidt. Diese
Biicher setzten meine Phantasie in Feuer und Flamme. Von nun
an las ich nichts lieber als Reisebeschreibungen, und so wurde
meine Neugier immer stirker. Wenn meine Mutter mich zum Obst-
oder Leinwandhiiten aufstellte, ging ich ihr oft heimlich davon,
immer auf der Landstrasse fort, bis ich nach meiner Meinung zum
Meere kime, wo mich ein Schiff aufnehmen sollte und wo ich so-
dann, von einem Sturm verschlagen, auf einer unwirtschaftlichen
Insel gleich Robinson mich einrichten wollte. Oft wurde es Nacht,
und ich eilte noch immer mutig vorwirts. Denn fiirchten konnte
ich mich nicht, da mir niemand von einem Gespenst oder sonst der-
gleichen Dummbheiten vorgeschwatzt hatte. Leute, denen es auffiel,
dass ein so kleiner Knabe noch so spit allein mit einem Stock in
der Hand wie ein Handwerksbursche ernsthaft dahineilte, hielten
mich auf und fragten mich, wohin ich wollte. Auf meine Antworten,
dass ich nach Amerika wolle, lachten sie mich aus und brachten
mich immer wieder meinen Eltern zuriick. Und so waren schon in
meiner frithesten Jugend kleine Reisen und. Biicherlesen meine
Leidenschaften, die mit mir aufwuchsen, je grosser ich wurde.»

Im Jahre 1835 unternahm er seine erste Reise nach Wien. Fiinf
Jahre spiter wandte er sich nach Gratz, Triest und Venedig. In
seinem Tagebuch schildert er die Eindrlicke dieser Reise, die fiir
sein ganzes Leben nachhaltig blieben. (Fortsetzung folgt.)



	Der Antiklerikalismus in Spanien

