
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 15

Artikel: Nachruf auf den deutschen Idealismus

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 15 DER FREIDENKER 117

das Irrationale je und je immer wieder durchsetzen wird; und
das Gefühl wird sich — neben der Vernunft und unter den

Fittichen der Vernunft — um so kraftvoller, um so edler und
schöner entwickeln können, als es sich offen und ehrlich mit
der Vernunft, offen und ehrlich auch mit Philosophie und
Wissenschaft auseinandergesetzt haben wird; das Gefühl wird sich

nicht mehr in philosophische Dunkelkammern verkriechen und
nicht mehr philosophische Begriffe schänden müssen, es wird
auch nicht mehr offenkundige Wahrheiten niederhalten und
wissenschaftliche Bestrebungen einengen müssen, wie das

heute das Christentum tut. Das Gefühlsleben wird sogar erst

jetzt seine schönsten Blüten hervorbringen können. Warum?
Weil es jetzt autochthon und wu^zelecht aus der Realität selbst

herauswächst und der Wahrheitsfrage. — und das ist das

Entscheidende — nicht mehr feige und ängstlich ausweicht,
sondern ihr offen und klar und ehrlich ins helle Auge sehen darf.

Nachruf auf den deutschen Idealismus.
Die in Paris erscheinende «Soziallstische Warte» (11. Jahrgang

des ISK) berichtet unter obigem Titel über einen
Vortrag, den Ludwig Marcuse in einer Versammlung des

Schutzverbandes deutscher Schriftsteller in Paris gehalten hat.
Es war nicht nur «eine vernichtende Abrechnung mit einem
in Schande Verstorbenen, wie die meisten der vielen Zuhörer
erwartet hatten». Vielmehr zog M. die Konsequenzen aus
seinen eigenen Lebenserfahrungen. Als «deutscher Idealist»
überdauerte M. Krieg und Revolution. Er, der im vornehmen
Tiergartenviertel in Berlin aufgewaclisen war, entdeckte erst
als Dreissigjähriger das sogenannte «reale» Leben, nachdem
die Inflation sein Vermögen dahinraffte' so dass er genötigt
war, sich nach Broterwerb umzusehen. Er hörte deshalb nicht
auf, Idealist zu sein, nur unterscheidet er heute zwischen dem

sogenannten «deutschen Idealismus», der seit mindestens
neunzig Jahren in Verwesung war und dem Idealismus eines

Kant, eines Schiller und Wilhelm von H u m b o 1 1 die
einst des Glaubens waren und sein konnten, die hehren
Menschheitsziele, die ihre Gedankenarbeit ihnen erschlossen
hatte, durch ihre Schriften verwirklichen zu helfen. Als
einzigen und wahren Erben dieses echten deutschen Idealismus
betrachtet M. nun Karl Marx, der erkannt hatte, dass das

ideelle Gedankengebäude der Humanitätskünder einer realen
Macht bedürfe und der zur Heranbildung einer solchen realen
Macht sein System schuf.

Zu der gleichen Erkenntnis wie M. dürften lieute wohl auch
andere deutsche Idealisten gelangt sein, die es bisher ängstlich

vermieden hatten, sich mit dem «garstigen Lied» der
Politik zu befassen und nun zu ihrem Leidwesen erkennen müssen,

dass man der Politik auf keinen Fall entrinnen kann.
Die Reaktionäre haben dies viel rascher begriffen; ihr politischer

Aktivismus bestand eben darin, gegen alle fortschrittliche

Politik unter dem Schlachtruf «Entpolitisierung» zu

kämpfen. Zu diesen Reaktionären gehörte vor allem die
«unpolitische» Kirche, die sich heute in Deutschland heftig gegen
ihre eigene Entpolitisierung wehrt.

Die Kirche hatte, nicht erst seit Karl Marx, erkannt, dass

im Idealismus revolutionäre Elemente enthalten sind und
darum führte und führt sie, obwohl sie sich selbst zu einer
Art weltanschaulichen Idealismus bekennt, einen Kampf gegen
jenen Idealismus, der schliesslich, wie eben bei Karl Marx'
zu sehr realen Konsequenzen führen musste. Das sagt sie
natürlich nicht so offen heraus und so haben sich denn manche
«unpolitischen» Vertreter des Idealismus gefunden, die gegen
die «ungerechten» Angriffe der Kirche protestierten. Und
diese Tatsache möge als Ergänzung zum «Nachruf auf den
deutschen Idealismus» der Vergessenheit entrissen werden.

Es ist noch nicht so lange her und doch dünkt es uns heute
wie ein Gebilde «aus der Ferne längst vergangener Zeiten».

Im Jahre 1931 erschien eine Abhandlung von Eduard Spr
anger «Der Kampf gegen den Idealismus» als Sonderdruck aus
den Sitzungsberichten der preussischen Akademie der
Wissenschaft (Phil.-Hist. Klasse, XVII). Wer die Einstellung des
Verfassers kennt, wird wissen, dass es sich nicht etwa um
eine Streitschrift für materialistisches Denken gegen die
Uebergriffe des philosophischen oder spekulativen Idealismus
handelt. Spranger ist ja selbst ein Vertreter jenes spezifisch
deutschen Idealismus, der seine Blütezeit in der Epoche des
Humanismus erlebt hat, als sich das deutsche Bürgertum noch
den Luxus eines geistigen Liberalismus gestatten konnte.
Damals gab es auch noch ein gutbürgerliches Freidenkertum,
geboren aus der Ueberzeugung, dass Bildung allein schon dazu
verpflichtet, gegen kirchliche Dogmen Stellung zu nehmen.

Es war die Zeit eines freimaurerischen Freidenkertums' in
dessen Mittelpunkt der Toleranzgedanke stand, nach dem
Muster des weisen «Nathan» von Lessing. Die Religion durfte
höchstens noch symbolisch verstanden werden, etwa wie in
Goethes «Faust». Diese Zeiten waren schon 1931 endgültig
vorbei und man darf also nicht erwarten, dass Spranger auch
nur mit einer leisen Andeutung verrät, wie er es persönlich
«mit der Religion hält». Er ist sozusagen «wissenschaftlich
neutral».

Immerhin gibt er freimütig zu: «Wer Geschichte macht,
mächt auch Geschichtsauffassung». Und er empfindet es
schmerzlich, dass die neuere protestantische Theologie sich
scharf gegen idealistische Gedankengänge abzugrenzen sucht,
statt in treuer Waffenbruderschaft die (materialistische Welle
abdäm|men zu helfen. Diese Theologie, die vor einigen
Jahrzehnten beinahe freireligiös eingestellt war, beginnt dogmatisch

zu werden; sie zeigt sozusagen katholische Tendenzen
und wehrt sich gegen idealistische Ueberreste im Gefüge des

protestantischen Lehrgebäudes mit der gleichen Heftigkeit,
wie einst der Katholizismus sich gegen den Modernismus
gewehrt hat.

Auch der Protestantismus kann eben nicht unberührt bleiben

von der Wirtschafts- und Kulturkrise der Gegenwart.
Seelische Erschütterungen führen zum Zweifel und aus dem
Zweifel — sofern er nicht überhaupt zum Abfall führt — wird,
um ihn zu bannen, das Dogma geboren. Diese psychologische
Wahrheit ist eigentlich schon in Tertullians Satz «Credo, quia
absurdum est» enthalten. Derartige Erwägungen liegen Spranger

fern; er beobachtet sehr scharf die Bahnen der neueren
protestantischen Theologie, aber er findet deren Bewegungsgesetz

nicht, weil er als Vertreter einer rein idealistischen
Geschichtsauffassung glaubt, dass sich der Kampf der Geister
unabhängig vom politischen Geschehen abspielt. Immerhin
erkennt er, dass etwas «sehr Eigenartiges geschehen» ist, wenn
er es auch nicht zu deuten weiss : «Unter den grossen geistigen
Umschichtungen, die sich vor unseren Augen vollziehen, ist
keine so merkwürdig und von so grosser Tragweite wie der
immer entschiedener hervortretende Versuch, den sogenannten

deutschen Idealismus aus der Linie der christlichen
Entwicklung hinauszuweisen».

Ueber die «grosse Tragweite» der angeführten Erscheinung
kann man natürlich verschiedener Meinung sein, aber
«merkwürdig» ist sie nicht; man muss sie nur in den richtigen
historischen Zusammenhang bringen. Wenn schon nicht mit der
Entmachtung der orthodoxen Kirchs in Russland, so doch mit
der päpstlichen Enzyklika «Lux veritatis», die sich u. a. auch
mit den Einwendungen der Protestanten gegen die Marienverehrung

befasst hat und die Protestanten zu veranlassen suchte,
die Jungfrau Maria als Fürsprecherin beim göttlichen Erlöser
anzurufen. Das bedeutete nichts anderes als eine
Aufforderung, um den verlorenen protestantischen Sohn wieder zur
Rückkehr in den Schoss der alleinseligmachenden Kirche zu

bewegen. In einer Zeit der sinkenden klerikalen Profitrate
ruft der Papst auf zur Rationalisierung des Glaubensbetriebes.



118 DER FRE IDENKER Nr. 15

Von hier aus gesehen, gewinnt der «Kampf gegen den
Idealismus» Sinn und Bedeutung, und nun werden wir auch die
Argumente besser würdigen können, die der Protestantismus
anführt, -um seine einstige Verwandtschaft mit dem deutschen
Idealismus zu verleugnen. Welcher Art sind diese Argumente?
Spranger beruft sich hauptsächlich auf drei Gewährsmänner,
aus deren Schriften er zitiert:

1. Hellmut Groos, der übrigens nicht von Beruf Theologe
ist. Er hat ein umfangreiches Buch «Der deutsche Idealismus

imd das Christentum» .geschrieben. Er unterscheidet
im Idealismus drei Formen: den eigentlichen Idealismus,
den Realismus und den spekulativen Idealismus. Zum
Realismus zählt er ausser Herder, Goethe, Sch elli

n g > Schleiermacher auch L e i b n i z und Hegel

und meint: «Dem eigentlichen Idealismus steht die
Natur im Gegensatz zu Gott, im Realismus sind
Gott und Natur eine Ei nh e i t 4m spekulativen
Idealismus wird die Natur eine' Erscheinung
Gottes, sie ist nicht Gott, steht aber auch nicht im
Gegensatz zu ihm».

Mit andern Worten: «Das für den Christen Wesentliche

liegt in den Begriffen Gott, Christus,
Geschichte ; für den Idealisten in Welt, Mensch,
Ewigkeit... Mit dieser Grundeinstellung hängt es

zusammen, dass es für den Idealismus kein eigentlich Böses,

keine Sünde gibt, wenn er sich auch gelegentlich
einer ähnlich klingenden Terminologie bedient. Er kennt
keine Offenbarung im christlichen Sinne, keine
Eschatologie (Lehre von den letzten Dingen),
keine Auferstehung».

Somit «schliessen sich Christentum und deutscher
Idealismus vollkommen aus». Der deutsche Idealismus «hat
alle christlichen Elemente ausgestossen und nur noch den
Namen zurückbehalten».

2. Das vierbändige Werk des Theologen Wilhelm L ü t g e r t
«Die Religion des deutschen Idealismus und ihr Ende»
sucht die Sache anders anzupacken. Da es eine Menge
Idealismen gibt, sogar innerhalb des sogenannten
deutschen Idealismus, so betrachtet. Lütgert diesen zum
Unterschied von Groos historisch; allerdings forscht er nicht
nach den sozialen Triebkräften, die sich in den geistigen
Wandlungen auswirken. Immerhin ist seine Feststellung,
dass «jede geistige Bewegung ihren Todeskeim in sich

trägt», von grosser Tragweite für die Geschichte des

Christentums selbst, wie Spranger an dieser Stelle richtig
hervorhebt. Warum sollte auch der geistige Umlagerungs-
prozess gerade vor dem Christentum halt machen, welches
sich im Laufe der Jahrhunderte — trotz aller dogmatischen

Versteifung — gewandelt hat.
Nach Lütgert ist nun der deutsche Idealismus nicht

aus der Reformation hervorgegangen, sondern aus der
Mystik, Renaissance und Aufklärung. Als Nebenströmung
gilt ihm die «Erweckungsbewegung», zu der H a im a n n
Jacob i, Baader, Lavater, Jung-Stilling,
Matthias Claudius gehören. Beide Linien werden
dann in der «mystischen Religion» von Schleiermacher,

Novalis, Sc hell ing und Fichte
zusammengeführt.

Am Idealismus hat Lütgert zunächst auszusetzen, dass

er «das persönlich-lebendige Verhältnis zwischen Gott
und dem Christenmenschen durch kahle Vernunftbegriffe
ersetzt» hat. Das hatte übrigens schon Hamann über
Kant gesagt: «Er spricht von der Vernunft, als wäre sie
ein Wesen, und von Gott, als wäre er ein Begriff».

Doch der Hauptvorwurf, den Lütgert gegen den
Idealismus erhebt, bezieht sich auf dessen Mitarbeit an der
«Zerstörung der kirchlichen Gesinnung und des Kirchen-
besuches». Das ist des Pudels Kern. Die Kirchenfeindlichkeit

des deutschen Idealismus ist der protestantischen

Theologie unangenehm. Und darum macht Lütgert den
Idealismus zum Sündenbock für den Niedergang des
religiösen Empfindens in der Gegenwart: «Der Grund der
Krisis liegt im deutschen Idealismus».

Dass die Kirche selbst durch ihre politische Betätigung
und ihre Bündnisse mit politischen Parteien religionszersetzend

wirkt, das sieht Lütgert nicht, d. h. das will er
nicht sehen. Noch deutlicher kommt dieser Verdrängungswille

bei dem dritten Vertreter der protestantischen Theologie

zum Ausdruck, den Spranger zitiert.
3. Etmil ßrunner hat schon in seiner Habilitationsvorlesung

über «die Grenzen der Humanität» (1922) jede
Religionsphilosophie abgelehnt, denn wie sollte diese «der
Religion, deren Angelpunkte Schuld und Vergebung,
Sündenfall und Erlösungstat Gottes heissen», gerecht werden.
Später hat er selbst eine «Religionsphilosophie evangelischer

Theologie» geschrieben, allerdings eine Philosophie,
die sich — wie Karl Barth («Die Theologie und der
heutige Mensch») zugibt — «dem Zugriff der Menschen
entzieht», indem sie die Glaiibenswahrhe.it einfach
unkritisch voraussetzt.
Hier verläuft zweifellos der Trennungsstrich zwischen
dem protestantischen Offenbarungsglauben und
dem idealistischen V e r n u n f t g 1 a u b. e n worüber
selbst der «theologische Paganini» Schleiermacher nicht
hinwegtäuschen konnte. Bekenntnis oder
Erkenntnis, das ist die Frage. Erkenntnis ist nur als
jeweilige Annäherung an ein Wissen um Welt und Leben
zu verstehen, Bekenntnis aber will den Besitz der absoluten

Wahrheit vortäuschen, das «Wissen von Gott als
Mitteilung von Gott».

Trotz alledem versucht Spranger eine Brücke zu schlagen;
mit richtigem Instinkt wittert er, dass die beiden feindlichen
Brüder — Protestantismus und deutscher Idealismus — sich
nur in der Abwehr gegen einen gemeinsamen Gegner
zusammenfinden können, und das ist in diesem Falle der Positivismus.

Spranger sieht «das entscheidende Gemeinsame zwischen
dem katholischen, dem radikal-protestantischen und dem
idealistischen Christentum darin, dass sie den Menschen am Massstab

des Absoluten messen, während der Positivismus ihn
in die Relativität bloss soziologischer Bezüge hineinstellt».

Wir sind mit dieser Formulierung einverstanden und werden

auch weiterhin die geistigen Strömungen soziologisch —
und psychologisch — betrachten. Auf diesem Wege hoffen wir,
schliesslich auch zu einem «Nachruf auf die Religion» zu
gelangen. Hartwig.

Der Gegner an der Arbeit.

Um die «Neutralität» des Landessenders.

In den Tagen vom 20 28. Juni 1936 fand in Zürich das

VI. Internationale Brucknerfest statt. Als Abschluss übertrug
der Landessender die Messe in e-moll aus dem Stift Einsiedeln
unter Leitung von Prof. Berberich mit dem Münchner Domchor

und Mitgliedern des Tonhalleorchesters, zelebriert vom
Fürstabt Dr. Ignaz Staub.

Um diesen Komponisten einmal zu hören, schalten wir also

unsern Radio ein und da haben wir nun das zweifelhafte
Vergnügen, den Rest der vorangehenden Predigt abzuhören.
Schon wollen wir wieder abdrehen, da, wir horchen interessiert

auf: Klar und deutlich tönt es aus dem Lautsprecher:
Und was hat die afrikanische Kirche, welche von der Mutter-
kirche abgefallen ist, den Völkern für einen Segen gebracht?
Und diese Fragestellung wiederholt sich, wir zitieren frei aus
dem Gedächtnis, für die koptische Kirche, den Patriarch von
Konstantinopel, die Waldenser usw., um mit eindringlicher


	Nachruf auf den deutschen Idealismus

