Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 15

Artikel: Nachruf auf den deutschen Idealismus
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-408719

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-408719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. Nr.15

DER FREIDENKER ) 117

das Irrationale je und je immer wieder durchsetzen wird; und
das Gefiihl wird sich — neben der Vernunft und unter den
Fittichen der Vernunft — um so kraftvoller, um so edler und
schéner entwickeln konnen, als es sich offen und ehrlich mit
der Vernunft, offen und ehrlich auch mit Philosophie und Wis-
senschaft auseinandergeselzt haben wird; das Gefiihl wird sich
nicht mehr in philosophische Dunkelkammern verkriechen und
nicht mehr philosophische Begriffe schinden miissen, es wird
auch nicht mehr offenkundige Wahrheiten. niederhalten und
wissenschaftliche Bestrebungen einengen miissen, wie das
heute das Christentum tut. Das Gefiihlsleben wird sogar erst
jetzt seine schénsten Bliiten hervorbringen kénnen. Warum?
Weil es jetzt autochthon und wugzelecht aus der Realitét selbst
herauswichst und der Wahrheitsfrage — und das ist das Ent-
scheidende — nicht mehr feige und #ngstlich ausweicht, son-
dern ihr offen und klar und ehrlich ins helle Auge sehen darf.

Nachruf auf den deutschen ldealismus.

Die in Paris erscheinende «Sozialistische Warte» (11. Jahr-
gang des ISK) berichtet unter obigem Titel iiber einen Vor-
trag, den Ludwig Marcuse in einer Versammlung des
Schutzverbandes deutscher Schriftsteller in Paris gehalten hat.
Es war nicht nur «eine vernichtende Abrechnung mit einem
in Schande Verstorbenen, wie die imeisten der vielen Zuhorer
erwartet hatten». Vielmehr zog M. die Konsequenzen aus
seinen eigenen Lebenserfahrungen. Als «deutscher Idealist»
iiberdauerte M. Krieg und Revolution. Er, der im vornehmen
Tiergartenviertel in Berlin aufgewachsen war, entdeckte erst
als Dreissigjihriger das sogenannte «reale»> Leben, nachdem
die Inflation sein Vermogen dahinraffte: so dass er genétigt
war, sich nach Broterwerb umzusehen. Er hérte deshalb nicht
auf, Idealist zu sein, nur unterscheidet er heute zwischen dem
sogenannten «deutschen Idealismusy, der seit mindestens
neunzig Jahren in Verwesung war und dem Idealismus eines
Kant, eines Schiller und Wilhelm von Humbolt, die
einst des Glaubens waren und sein konnten, die hehren
Menschheitsziele, die ihre Gedankenarbeit ihnen erschlossen
hatte, durch ihre Schriften verwirklichen zu helfen. Als ein-
zigen und wahren Erben dieses echten deutschen Idealismus
betrachtet M. nun Karl Marx, der erkannt hatte, dass das
ideelle Gedankengebiude der Humanitétskiinder einer realen
Macht bediirfe und der zur Heranbildung einer solchen realen
Macht sein System schuf.

Zu der gleichen Erkenntnis wie M. diirften heute wohl auch
andere deutsche Idealisten gelangt sein, die es bisher &angst-
lich vermieden hatten, sich mit dem «garstigen Lied» der Po-
litik zu befassen und nun zu ihrem Leidwesen erkennen miis-
sen, dass man der Politik auf keinen Fall entrinnen kann.
Die Reaktionire haben dies viel rascher begriffen; ihr politi-
scher Aktivismus bestand eben darin, gegen alle fortschritt-
liche Politik unter dem Schlachtruf «Entpolitisierung» zu
kiampfen. Zu diesen Reaktiondren gehorte vor allem die «un-
politische» Kirche, die sich heute in Deutschland heftig gegen
ihre eigene Enfpolitisierung wehrt.

Die Kirche hatte, nicht erst seit Karl Marx, erkannt, dass
im Idealismus revolutioniire Elemente enthalten sind und
darum fiihrte und fithrt sie, obwohl sie sich selbst zu einer
Art weltanschaulichen Idealismus bekennt, einen Kampf gegen
jenen Idealismus, der schliesslich, wie eben bei Karl Marx:
zu sehr realen Konsequenzen fithren musste. Das sagt sie na-
tiirlich nicht so offen heraus und so haben sich denn manche
<unpolitischen» Vertreter des Idealismus gefunden, die gegen
die <ungerechten» Angriffe der Kirche protestierten. Und
diese Tatsache moge als Ergénzung zum <«Nachruf auf den
deutschen Idealismus» der Vergessenheit entrissen werden.

Es ist noch nicht so lange her und doch diinkt es uns heute
wie ein Gebilde «aus der Ferne lingst Vergangenerl Zeiten».

‘macht auch Geschichtsauffassungs.

Im Jahre 1931 erschien eine Abhandlung von Eduard Spran-
ger «Der Kampf gegen den Idealismus» als Sonderdruck aus
den Sitzungsberichten der preussischen Akademie der Wis-
senschaft (Phil.-Hist. Klasse, XVII). Wer die Einstellung des’
Verfassers kennt, wird wissen, dass es sich nicht etwa um
eine Streitschrift fiir materialistisches Denken gegen die
Uebergriffe des philosophischen oder spekulativen Idealismus
handelt. Spranger ist ja selbst ein Vertreter jenes spezifisch
deutschen Idealismus, der seine Bliitezeit in der Epoche des
Humanismus erlebt hat, als sich das deutsche Biirgertum noch
den Luxus eines geistigen Liberalismus gestatten konnte. Da-
mals gab es auch noch ein gutbiirgerliches Freidenkertum, ge-
boren aus der Ueberzeugung, dass Bildung allein schon dazu
verpflichtet, gegen kirchliche Dogmen Stellung zu nehmen.

Es war die Zeit eines freimaurerischen Freidenkertums in
dessen Mittelpunkt der Toleranzgedanke . stand, nach dem
Muster des weisen «Nathans von Lessing. Die Religion durfte
hochstens noch symbolisch verstanden werden, etwa wie in
Goethes «Fausty. Diese Zeiten waren schon 1931 endgiiltig
vorbei und man darf also nicht erwarten, dass Spranger auch
nur mit einer leisen Andeutung verrit, wie er es personlich
«mit der Religion hilts. Er ist sozusagen «wissenschaftlich
neutraly.

Immerhin gibt er freimiitig zu: «Wer Geschichte macht,
Und er empfindet es
schmerzlich, dass die neuere protestantische Theologie sich
scharf gegen idealistische Gedankenginge abzugrenzen sucht,
statt in treuer Waffenbruderschaft die materialistische Welle
abddmmen zu helfen. Diese Theologie, die vor einigen Jahr-
zehnten beinahe freireligios eingestellt war, beginnt dogma-
tisch zu werden; sie zeigt sozusagen katholische Tendenzen
und wehrt sich gegen idealistische Ueberreste im Gefiige des
protestantischen Lehrgebidudes mit der gleichen Heftigkeit, .
wie einst der Katholizismus sich gegen den Modernismus ge-
wehrt hat. "

Auch der Protestantismus kann eben nicht unberiihrt blei-
ben von der Wirtschafts- und Kulturkrise der Gegenwart. See-
lische Erschiitterungen fithren zum Zweifel und aus dem
Zweifel — sofern er nicht liberhaupt zum Abfall fithrt — wird,
um ihn zu bannen, das Dogma géboren. Diese psychologische
Wahrheit ist eigentlich schon in Tertullians Satz «Credo, quia
absurdum esty enthalten. Derartige Erwiigungen liegen Spran-
ger fern; er beobachtet sehr scharf die Pahnen der neueren
protestantischen Theologie, aber er findet deren Bewegungs-
gesetz nicht, weil er als Vertreter einer rein idealistischen
Geschichtsauffassung glaubt, dass sich der Kampf der Geister
unabhiingig vom politischen Geschehen abspielt. Immerhin er-
kennt er, dass etwas «sehr Eigenartiges gescheheny ist, wean
er es auch nicht zu deuten weiss: «Unter den grossen geistigen
Umschichtungen, die sich vor unseren Augen vollziehen, ist
keine so merkwiirdig und von so grosser Tragweite wie der
immer entschiedener hervortretende Versuch, den sogenann-
ten deutschen Idealismus aus der Linie der christlichen Ent-
wicklung hinauszuweisens.

Ueber die «grosse Tragweitey der angefithrten Erscheinung
kann man natiirlich verschiedener Meinung sein, aber «merk-
wiirdig» ist sie nicht; man muss sie nur in den richtigen hi-
storischen Zusammenhang bringen. Wenn schon nicht mit der
Entmachtung der orthodoxen Kirche in Russland, so doch mit
der pipstlichen Enzyklika «Lux veritatis», die sich u. a. auch
mit den Einwendungen der Protestanten gegen die Marienver-
ehrung befasst hat und die Protestanten zu veranlassen suchte,
die Jungfrau Maria als Fiirsprecherin beim géttlichen Erloser
anzurufen. Das bedeutete nichts anderes als eine Auffor-
derung, um den verlorenen protestantischen Sohn wieder zur
Riickkehr in den Schoss der alleinseligmachenden Kirche zu
bewegen. In einer Zeit der sinkenden klerikalen Profitrate
ruft der Papst auf zur Rationalisierung des Glaubensbetriebes.



118 ' DER FREIDENKER

Nr. 15 -

Von hier aus gesehen, gewinnt der «Kampf gegen den Ide-
alismusy» Sinn und Bedeutung, und nun werden wir auch die
.Argumente besser wiirdigen konnen, die der Protestantismus
anfiihrt, um seine einstige Verwandtschaft mit dem deutschen
Idealismus zu verleugnen. Welcher Art sind diese Argumente?
Spranger beruft sich hauptséchlich auf drei Gewahrsmanner,
aus deren Schriften er zitiert:

1. Helmut Groos, der iibrigens nicht von Beruf Theologe
ist. Er hat ein umfangreiches Buch «Der deutsche Idealis-
mus und das Christentum>» .geschrieben. Er unterscheidet
im Idealismus drei Formen: den eigentlichen Idealismus,
den Realismus (?) und den spekulativen Idealismus. Zum
Realismus zihlt er ausser Herder, Goethe,Schel-
ling: Schleiermacher auch Leibniz und He-
gel und meint: «<Dem eigentlichen Idealismus steht die
Natur im Gegensatz zu Gott, im Realismus sind
Gott und Natur eine Einheit, im spekulativen
Idealismus wird die Natur eine Erscheinung
Gottes, sie ist nicht Gott, steht aber auch nicht im Ge-
gensatz zu ihmy.

Mit andern Worten: «Das fiir den Christen Wesent-
liche liegt in den Begriffen Gott, Christus, Ge-
schichte; fiir den Idealisten in Welt, Mensch,
Ewigkeit... Mit dieser Grundeinstellung hingt es zu-
sammen, dass es fiir den Idealismus kein eigentlich Boses,
keine Siinde gibt, wenn er sich auch gelegentlich
einer dhnlich klingenden Terminologie bedient. Er kennt
keine Offenbarung im christlichen Sinne, keine
Eschatologie ‘(Lehre von den letzten Dingen),
keine Auferstehung».

Somit «schliessen sich Christentum und deutscher Idea-
lismus vollkommen ausy. Der deutsche Idealismus <hat
alle christlichen Elemente ausgestossen und nur noch den
Namen zuriickbehaltens.

2. Das vierbéandige Werk des Theologen Wilhelm Litgert
«Die Religion des deutschen Idealismus und ihr Ende»
sucht die Sache anders anzupacken. Da es eine Menge
Idealismen gibt, sogar innerhalb des sogenannten deut-
schen Idealismus, so betrachtet Liitgert diesen zum Un-
terschied von Groos historisch; allerdings forscht er nicht
nach den sozialen Triebkriften, die sich in den geistigen
Wandlungen auswirken. Immerhin ist seine Feststellung,
dass «jede geistige Bewegung ihren Todeskeim in sich
tragty, von grosser Tragweite fiir die Geschichte des
Christentums selbst, wie Spranger an dieser Stelle richtig
hervorhebt. Warum sollte auch der geistige Umlagerungs-
prozess gerade vor dem Christentum halt machen, welches
sich im Laufe der Jahrhunderte — trotz aller dogmati-
schen Versteifung — gewandelt hat.

Nach Liitgert ist nun der deutsche Idealismus nicht
aus der Reformation hervorgegangen, sondern aus der
Mystik, Renaissance und Aufklarung.- Als Nebenstromung
gilt ihm die «Erweckungsbewegungs, zu der Hamann,
Jacobi, Baader, Lavater, Jung-Stilling,
Matthias Claudius gehdren. Beide Linien werden
dann in der «mystischen Religion> von Schleierma-
cher, Novalis, Schelling und Fichte zusam-
mengefiihrt.

Alm Idealismus hat Liitgert zunéchst auszusetzen, dass
er «das personlich-lebendige Verhiltnis zwischen Gott
und dem Christenmenschen durch kahle Vernunftbegriffe
ersetzty hat. Das hatte iibrigens schon Hamann iiber

- Kant gesagt: <Er spricht von der Vernunft, als wire sie
ein Wesen, und von Gott, als wire er ein Begriff>.

Doch der Hauptvorwurf, den Liitgert gegen den Idea-
lismus erhebt, bezieht sich auf dessen Mitarbeit an der
«Zerstorung der kirchlichen Gesinnung und des Kirchen-
besuches». Das ist des Pudels Kern. Die Kirchenfeindlich-
keit des deutschen Idealismus ist der protestantischen

Theologie unangenehm. Und darum macht Liitgert den
Idealismus zum Siindenbock fiir den Niedergang des re-
ligissen Empfindens in der Gegenwart: «Der Grund der
Krisis liegt im deutschen Idealismuss.

Dass die Kirche selbst durch ihre politische Betiitigung
und ihre Biindnisse mit politischen Parteien religionszer-
setzend wirkt, das sieht Liitgert nicht, d. h. das will er
nicht sehen. Noch deutlicher kommt dieser Verdringungs-
wille bei dem dritten Vertreter der protestantischen Theo-
logie zum Ausdruck, den Spranger zitiert.

3. Emil Brunner hat schon in seiner Habilitationsvor-

lesung iiber «die Grenzen der Humanitdts (1922) jede
Religionsphilosophie abgelehnt, denn wie sollte diese «der
Religion, deren Angelpunkte Schuld und Vergebung, Siin-
denfall und Erlésungstat Gottes heissen», gerecht werden.
Spater hat er selbst eine «Religionsphilosophie evangeli-
scher Theologies geschrieben, allerdings eine Philosophie,
die sich — wie Karl Barth («Die Theologie und der
heutige Menschs) zugibt — «dem Zugriff der Menschen
entziehty, indem sie die Glaubenswahrheit einfach un-
kritisch voraussetzt.
Hier verlauft zweifellos der Trennungsstrich zwischen
dem protestantischen Offenbarungsglauben und
dem idealistischen Vernunftglauben, worliber
selbst der «theologische Paganini»> Schleiermacher nicht
hinwegtduschen konnte. Bekenntnis oder Er-
kenntnis, das ist die Frage. Erkenntnis ist nur als
jeweilige Anndherung an ein Wissen um Welt und Leben
zu verstehen, Bekenntnis aber will den Besitz der abso-
luten Wahrheit vortauschen, das «Wissen von Gott als
Mitteilung von Gotts.

Trotz alledem versucht Spranger eine Rriicke zu schlagen;
mit richtigem Instinkt wittert er, dass die beiden feindlichen
Briider — Protestantismus und deutscher Idealismus — sich
nur in der Abwehr gegen einen gemeinsamen Gegner zusam-
menfinden kénnen, und das ist in diesem Falle der Positivis-
mus. Spranger sieht «das entscheidende Gemeinsame zwischen
dem katholischen, dem radikal-protestantischen und dem idea-
listischen Christentum darin, dass sie den Menschen am Mass-
stab des Absoluten messen, wiahrend der Positivismus... ihn
in die Relativitdt bloss soziologischer Beziige hineinstellts.

Wir sind mit dieser Formulierung einverstanden und wer-
den auch weiterhin die geistigen Strémungen soziologisch —
und psychologisch — betrachten. Auf diesem Wege hoffen wir,
schliesslich auch zu einem «Nachruf auf die Religion» zu ge-
langen. Hartwig.

" | Der Gegner an der Arbeit. |" U8

Um die «Neulralitit> des Landessenders.

In den Tagen vom 20.—28. Juni 1936 fand in Ziirich das
VI. Internationale Brucknerfest statt. Als Abschluss iibertrug
der Landessender die Messe in e-moll aus dem Stift Einsiedeln
unter Leitung von Prof. Berberich mit dem Miinchner Dom-
chor und Mitgliedern des Tonhalleorchesters, zelebriert vom
Fiirstabt Dr. Ignaz Staub.

Um diesen Komponisten einmal zu horen, schalten wir also
unsern Radio ein und da haben wir nun das zweifelhafte
Vergniigen, den Rest der vorangehenden Predigt abzuhoren.
Schon wollen wir wieder abdrehen, da, wir horchen interes-
siert auf: Klar und deutlich tont es aus dem Lautsprecher:
Und was hat die afrikanische Kirche, welche von der Mutter-
kirche abgefallen ist, den Volkern fiir einen Segen gebracht?
Und diese Fragestellung wiederholt sich, wir zitieren frei aus
dem Gedichtnis, fiir die koptische Kirche, den Patriarch von
Konstantinopel, die Waldenser usw., um mit eindringlicher



	Nachruf auf den deutschen Idealismus

