
Zeitschrift: Der Freidenker [1927-1952]

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 19 (1936)

Heft: 15

Artikel: Die Agonie des Christentums : (Schluss)

Autor: Hänssler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-408718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-408718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 15 DER FREIDENKER 115

nur Volksredner, hatte in einer Rede gesägt: gebt mir vier
Jahre die Macht und ich werde dafür sorgen, dass kein Deutscher

mehr ohne Brot ist. Einer der berühmten Zeichner hatte
darauf eine Arbeitermutter gezeichnet und vor ihr stand ihr
zehnjähriger Sohn und sagte: «Mutter, gib mir doch ein
Butterbrot», worauf die Mutter erwiderte: «Verdammter Bengel,
kannst Du nicht vier Jahre warten!?»

Jede offene Kritik ist heute in Deutschland verboten. Dafür
entstehen die kritisierenden Witze. Einer dieser, von Mund zu
Mund gehenden Witze, ist Folgender: Frau Göbbels erwacht
und bringt daraufhin auch ihren Adonis zum Erwachen. Ach,
sagt Göbbels, warum hast Du mich nicht schlafen lassen, ich
träumte so herrlich. Was träumtest Du denn? Mir träumte
1936 war vorbei und ich noch am Leben! Der Antisemitismus
ist da, um selbst a|m Leben zu bleiben. Wenn die Abrechnung
einmal kommt, dann müssen die Juden herhalten, sowie sie
schon tausend Mal in der Geschichte herhalten müssten. Sie
sollen an diesem Tage wieder die Rolle des Blitzableiters
spielen. Streichers antisemitsiche Propaganda von heute hat
nur den Zweck, es dem Volke jetzt schon beizubringen, dass

es die Juden sind, die alle Dummheiten des Naziregimes auf
ihrem Gewissen haben.

Antisemitismus, sagte Lenin, nennt man die Verbreitung
der Feindschaft gegen die Juden. Als die verfluchte
Zarenmonarchie ihre letzten Stunden verlebte, versuchte sie die
unwissenden Arbeiter und Bauern gegen die Juden aufzuhetzen.
Die Zarenpolizei, im Bunde mit den Gutsbesitzern und
Kapitalisten, organisierte Judenpogrome. Den Hass der von der
Not Zermürbten bemühten sie sich auf die Juden zu lenken.
Aehnlich ist es in der Geschichte schon tausend Mal gewesen.
Der deutsche Antisemitismus verfolgt denselben Zweck. Im
Mittelalter hiess es bei einem Erdbeben oder wenn die Pest

ausbrach, oder wenn ein Kind sich verlaufen hatte: die Juden
haben es getan und man hängte sie auf oder verbrannte sie

— vergass allerdings nicht, sie nebenbei zu berauben. Heute
heisst es in Deutschland, wenn der Staatskarren schief steht,
auch: Die Juden haben es getan, die Juden sind unser Unglück.
Es geht nicht besser, bevor die Juden vollständig unterjocht
sind.

Die Juden haben im Laufe der Geschichte entsetzlich
leiden müssen. Tausendmal sind sie- von Gottfried von Bouillon
ab bis zum Ataman Petlljura in ihren Synagogen lebendig
verbrannt worden. Das letzte mal in der Ukraine, als Petlljura
gegen die Bolschewiki Krieg führte; einmal 800 Männer,
Frauen und Kinder in einem einzigen Dorfe. Es sind die
Bolschewiki, die solchem Elend ein Ende bereiteten in Russland.

Kirche anfing in Trümmer zu gehen, sich in Landeskirchen zu
zersplittern, war man doch nicht darüber hinausgekommen, dass
diese Steine Brot wären. Man war nicht tiefer ins Altertum gelangt
als bis zur christlichen Kirche, nicht bis hinauf zu Jesu warmer
Lehre von der Macht der Liebe, welche jeden einzelnen dazu
vermag, sich für die anderen Gott zu opfern. Immer noch fühlte man
sich nur als bündelweis existierend, der eigentliche Lebensfaden
lag in dem umwindenden Bast der kirchlichen Gemeinschaft. Als
sich daher im Norden der erste Schrecken nach dem Uebergang
vom Papsttum zum Luthertum ungefähr um die Mitte des 16.
Jahrhunderts gelegt hatte, fühlte man sich wieder sicher. Erfuhr man
auch später kirchliche Erschütterungen, so geschah es immer im
Bunde mit all den anderen. Jetzt waren es Obrigkeit und König,
die die eigentliche Verantwortung trugen. Und nach und nach erfuhr
man, dass diese ebenso, wie es früher bei dem Papst der Fall
gewesen war, in einem Vertragsverhältnisse zu Gott standen. So war
denn kein Grund vorhanden, sich um das Kirchliche Sorgen zu
machen. Gott und der König würden schon genügend dafür zu
sorgen wissen.

Wie tief die Aenderung der Kirche auch einschnitt, von den
Skandinaviern des 16. Jahrhunderts wurde sie am ehesten als ein
nur vorübergehender, kurzwährender Schreck empfunden. Dem
allgemeinen Wohlbefinden, welches die Freude an der Natur
hervorgerufen halte, tat sie keinen Abbruch. Sie war nur ein leichter,
kalter Schauer. Ehe das Jahrhundert herum war, wirkte sie am
ersten wie ein anregendes Gefühl von Spannung und Kraft.

Insoweit lag das Leben vor jenen Geschlechtern immer noch

Wenn es eine Treppe der Schmerzen gibt, dann hat Israel
die höchste Stufe betreten. Wenn die Dauer der Schmerzen
und die Geduld, mit der sie getragen wurden, adeln, dann
können es die Juden mit den Höchstgeborenen aufnehmen.
Wenn die Literatur reich genannt werdeh darf, die klassische

Trauerspiele besitzt, welcher Platz ist denn da jenem
Trauerspiel würdig, das Tausende von Jahren gedichtet ward
und gespielt von den Helden selbst. Der Jude existiert noch
immer. Wie ein einsamer Obelisk ist er stehen geblieben in
der Welt. Löwen und Tiger sind losgelassen worden auf ihn
im Kolloseum zu Rom und der Pöbel, unmenschlicher als die
Tiere, ist auf ihn gehetzt im christlichen Osten. Sie wurden
totgeschlagen, auf das Rad gespannt, festgenagelt am Kreuze,
aufgehängt am Stricke, erstickt in den Wassern. Sie sind den
Tod gestorben in allen Gestalten und Formen. So war ihr
Leben in einer Welt, in der Tag für Tag von allen Kanzeln
das Evangelium der Menschenliebe gepredigt wurde. So ist
ihr Leben als schwächste Gruppe in einem grossen Volke,
das heute von sich behauptet, an seinem neuen Staate die
kranke Welt genesen zu lassen.

Romain Rolland hat einmal trefflich gesagt: «Das Schlimmste

in der Welt ist nicht die Schlechtigkeit der Bösen, wohl
aber die Feigheit der Guten». Das bedeutet in unserer Frage:
nicht das Universum von Leid, das man den Juden heute
wieder zufügt, ist das Schlimmste, aber das Schlimmste ist,
dass Millionen von Menschen diesem Treiben schweigend
zuschauen.

Es ist darum, dass ich vorschlage' dass der Weltkongress
der Freidenker sich in einer Resolution ausspricht gegen die
Entrechtung und Verfolgung von Menschen in Deutschland —
Katholiken, Protestanten, Arbeiter und insbesondere Juden
— auf dass nicht auch von uns leider einmal gesagt werden
muss: auch sie haben geschwiegen in dem Augenblicke,
indem Reden ihre erste Menschenpflicht war.

Wir müssen es deutlich aussprechen: Die .jetzt in Deutschland

zu beobachtende Welle von unmenschlichen Massnahmen,
des Judenhasses, sehen wir Freidenker als gegen die
allgemeinen Menschenrechte verstossend und den Idealen unseres
Kongresses als widersprechend an.

Die Agonie des Christentums.
(Schluss.)

Nicht besser steht das Christentum da in den Ländern, in
denen es sich durch ein Konkordat mit dem Regime des Landes

auf Gedeih und Verderb verbunden hat und nun in
unwürdiger Sklaverei eben diesem Staat Zutreiberdienste leisten

in farbigem Sonnenlicht. Aber was der kirchliche Druck nicht
vermocht hatte, das vermochte ein einzelner halb vergessener Punkt
in der kirchlichen Lehre. Kaum eine andere Zeit, weder früher
noch später, ist in dem Grade eingeschüchtert, so von Furcht
geschüttelt worden wie das 16. Jahrhundert. Das geschah durch die
Teufelslehre.

(Mit freundlicher Erleubnis des Verlages B. G. Teubner, Leipzig,

entnommen dem Werke: Troels-Lund: Himmelsbild und
Weltanschauung im Wandel der Zeiten. Preis Fr. 9.—

Gedankenblitze
von FIX.

Besitzen? — besessen?

Da gibt es noch Menschen, die bilden sich ein,
«Besitzer» gewalligen Reichtums zu sein.
Sie verwechseln die Rollen : nach meine m Ermessen
sind jene «Besitzer» — vom Reichtum «besessen».

* * *

Frage.
Warum sind die Pfaffen gar häufig so dick?
Ich führ' es aufs emsige Fasten zurück.



116 DER FREIDENKER Nr. 15

muss in Unternehmungen, die von der Mehrheit der Staaten

und der Mehrheit der Menschen als unsittlich und rechtswidrig
gebrandmarkt worden sind. Sie wissen, dass ich von Italien
und der Kirche Italiens spreche. Die Situationsberichte aus
den christlichen Ländern wie aus den Missionsgebieten sind

für das Christentum alles andere als ermutigend, sie sind so

recht eine Illustration zu dem Satz, den Jakob Burckhardt
schon zu Ende des 19. Jahrhunderts niedergeschrieben hat:
Die Kirchen sind heute für den Staat nicht mehr ein Rückhalt
und nicht mehr ein Kraftzentrum, sie sind für den Staat eine

— Verlegenheit! Und warum eine Verlegenheit? Weil Staat

und Volk ganz genau wissen, dass der Entscheid in der
Wahrheitsfrage doch bereits" gefallen ist. Man tut aber noch

dergleichen, als ob — man wahrt die Form, man will
Kulturkämpfe tunlichst vermeiden, hat man doch heute ganz andere

Sorgen; man behält, wie der Chinese in einem solchen Falle

sagt, das «Gesicht», aber dieses Gesicht wird langsam zur

peinlich-unanständigen Fratze.

Auch in der Frage der Ethik, der Sittlichkeit im weitesten

Sinne, entscheiden Philosophie und Lebenspraxis gegen das

Christentum. Gerade das Gerede von der Absolutheit der
sittlich-christlichen Werte und von der Absolutheit ihrer Geltung
bricht dieser christlichen Ethik das Genick. Absolute Werte

sind völlig wirkungslos; sittliche Werte, die aus dem Diesseits

und aus dem Zusammenleben der Menschen selbst als aus

ihrem natürlichen Nährboden herausgewachsen sind, mögen

sie noch so variabel und relativ sein, sie allein sind wirkungsvoll,

sie allein haben Kontakt mit den Menschen, sie allein

verbürgen ein sittliches Zusammenleben und verbürgen auch

einen Fortschritt. Wir freuen uns immer herzlich, wenn wir
da und dort bei den Christen prächtige, sittlich wirklich
hochstehende Menschen antreffen. Sie sind aber nicht prächtige
Menschen deswegen, weil sie christlich sind, sie sind
vielmehr prächtige Menschen, weil sie hohe Ideale und sittliche
Werte anerkennen, ünd diese sittlichen Werte und Ideale
finden sie im Christentum, weil Tradition und Berechnung diese

Werte zuerst dort hinein gelegt haben. Wie sagt Andre Gide?

«Tu ne me trouverais pas lä, si tu ne m'y avais pas mis.» Die

Trennung, die wir oben vollzogen haben, kennen sie noch

nicht und wollen sie nicht vollziehen.

Es ist noch da, es wirkt noch, es hat noch Anhänger, das

Christentum — noch! noch! das ist ja wohl der zutreffende
Ausdruck für die Lage des Christentums im Ablauf der Zeit.
Noch — damit ist eigentlich schon alles gesagt. Noch — das

ist die Agonie! Christentum kann wie jede andere Religion
auch nur wirken, erbauen und aufbauen, wo es eine treibende,

Unendlichkeit.

Unendlichkeit? — Wo sollt' sie beheimatet sein?
Im menschlichen Schädel — Der scheint mir zu klein

* * *

«Heldentod».

«Gefallen auf dem Feld der Ehre!» —

Wann immer ich den Nachruf höre,
dann frage ich mich stets im Stillen,
warum wohl Kaiser, König', Fürsten
und Diktator'n «von Gottes Gnaden»

gar niemals das Verlangen fühlen,
im «Stahlbad» selber doch zu baden,
und nach dem Heldentod nicht dürsten?

Wie oft wär' manches Völkermorden
am raschesten beendet worden,
wenn Kriegsanstifter, Volksverhetzer
und kampfverherrlichende Schwätzer
als erste auf dem Feld der Ehren
fürs Vaterland — gefallen wären!

eine vorwärts stürmende überlegene Kraft ist. Und diese Kraft
ist nur da spürbar, wo der Glaube an die absolute Geltung
noch völlig intakt und ungebrochen ist. Nun aber dieser
Glaube im Hintergrund, in der Philosophie und Wissenschaft,
bereits zusammengebrochen ist und dieser Zusammenbruch
sich mählich nach vorne in den Vordergrund des Zeitgeschehens

drängt, nun das Christentum eigentlich nur noch davon
lebt, weil ein anderes geistiges Aequivalent sich noch nicht
als Ersatz hat durchsetzen können — da bleibt zur Kennzeichnung

der Situation wirklich nichts anderes übrig als dieses
müde — Noch! Daran kann auch die Erscheinung der
Oxfordbewegung gar nichts ändern. Sie erstrebt und empfindet sich
als eine Wiederbelegung des integralen Christentums. Wir
würden, bei aller Anerkennung des guten Willens, der dort
am Werke ist, doch eher von einem Wiederbelebungsversuch
sprechen. Und Wiederbelebungsversuche werden nie und nimmer

an kraftvoll heranwachsenden oder bestehenden
Organisationen, sondern immer an bereits verwelkenden und
absterbenden Organismen vorgenommen.

Wir glauben auch nicht, dass die heutigen Bedrückungen
in den umliegenden und weiter abliegenden Ländern zu einer
Kräftigung und Renaissance des Christentums führen werden.
Eine Religion, die sich im kraftvoll ansteigenden Jugendsla-
dium befindet, kann man durch äussere Gewaltmassnahmen
nicht gut unterdrücken, sie wird durch Ueberwindung dieser
Hindernisse, wie übrigens jede geistige Bewegung, nur noch
stärker. Eines aber lehrt uns die Geschichte: Religionen, die
im Abstieg begriffen sind, können am Widerstand nicht mehr
erstarken, Widerstände und Bekämpfungen beschleunigen
ihren Zusammenbruch. Jakob Burckhardt geht hier sogar noch
weiter; er ist überzeugt, dass vor der staatlichen Gewalt alle
Religionen unterliegen, wenn diese staatliche Gewalt konsequent

und beharrlich angewandt wird.

Mit der Einsicht in die bevorstehende und unvermeidliche
Auflösung des Christentums schwinden auch in unsern Reihen
langsam die affektiv-ablehnenden Einstellungen, schwinden
Hass und Zorn und Verachtung. Nicht mehr Voltaire's «Ecra-
sez l'infäme!» kennzeichnet unser Verhalten, sondern eher
die Frage Nietzsches, ob das, was da falle, nicht auch noch
ein wenig gestossen werden solle, dass es rascher falle und
anderem und besserem Nachwuchs Platz mache. Vor der
Zukunft ist uns nicht bange; wir wissen, dass mit dem
Zusammenbruch des Christentums durchaus nicht das Gefühlsleben,
wie mau oft warnend ausruft, verdorren muss. Niemand weiss

ja besser als gerade die Vernunft selbst, dass das Sein und
der Grossteil des Lebens durchaus irrational sind und dass sich

Literatur.
PETER KILIAN: «Die Brockengasse», Roman. Verlag Oprecht,

Zürich.
Dieser Roman wurde beim letztjährigen Romanwettbewerb der

Schweizerischen Arbeiterpresse und des Schweizerischen Schriftstellervereins

ausgezeichnet und erscheint im kommenden Herbst im
Verlag Oprecht Zürich.

Peter Kilian gibt in seinem Buch — einem Arbeiterroman
— einen lebendigen und ungeschminkten Ausschnitt aus dem Leben
der jungen Fabrikarbeiter und Arbeitslosen. Die Brockengasse und
ihre Bewohner zeigen Milieu und Lebensweise der von der Krise
betroffenen Schweizerarbeiter. Im Mittelpunkt des Romanes steht
ein Jungarbeiter, dessen menschliche, geistige und politische
Entwicklung ein Beispiel gibt, wie und in welcher Richtung sich die
jungen Menschen unter den heutigen Verhältnissen entwickeln
können.

Um das Erscheinen des Buches zu ermöglichen, sucht der Autor
eine grössere Anzahl von Interessenten, die auf das Buch zu einem
Vorzugspreis subskribieren. Der Subskriptionspreis beträgt für das

kartonierte Exemplar Fr. 3.50 und für das in Leinen gebundene
Fr. 3. — Der spätere Verkaufspreis wird wesentlich höher sein.

Bestellungen können gerichtet werden an Peter Kilian,
Sägereistr. 1, Neuhausen b. Schaffhausen, an den Verlag Oprecht
Zürich, Rämistr. 5, oder an die Literaturstelle der F.V.S.



Nr. 15 DER FREIDENKER 117

das Irrationale je und je immer wieder durchsetzen wird; und
das Gefühl wird sich — neben der Vernunft und unter den

Fittichen der Vernunft — um so kraftvoller, um so edler und
schöner entwickeln können, als es sich offen und ehrlich mit
der Vernunft, offen und ehrlich auch mit Philosophie und
Wissenschaft auseinandergesetzt haben wird; das Gefühl wird sich

nicht mehr in philosophische Dunkelkammern verkriechen und
nicht mehr philosophische Begriffe schänden müssen, es wird
auch nicht mehr offenkundige Wahrheiten niederhalten und
wissenschaftliche Bestrebungen einengen müssen, wie das

heute das Christentum tut. Das Gefühlsleben wird sogar erst

jetzt seine schönsten Blüten hervorbringen können. Warum?
Weil es jetzt autochthon und wu^zelecht aus der Realität selbst

herauswächst und der Wahrheitsfrage. — und das ist das

Entscheidende — nicht mehr feige und ängstlich ausweicht,
sondern ihr offen und klar und ehrlich ins helle Auge sehen darf.

Nachruf auf den deutschen Idealismus.
Die in Paris erscheinende «Soziallstische Warte» (11. Jahrgang

des ISK) berichtet unter obigem Titel über einen
Vortrag, den Ludwig Marcuse in einer Versammlung des

Schutzverbandes deutscher Schriftsteller in Paris gehalten hat.
Es war nicht nur «eine vernichtende Abrechnung mit einem
in Schande Verstorbenen, wie die meisten der vielen Zuhörer
erwartet hatten». Vielmehr zog M. die Konsequenzen aus
seinen eigenen Lebenserfahrungen. Als «deutscher Idealist»
überdauerte M. Krieg und Revolution. Er, der im vornehmen
Tiergartenviertel in Berlin aufgewaclisen war, entdeckte erst
als Dreissigjähriger das sogenannte «reale» Leben, nachdem
die Inflation sein Vermögen dahinraffte' so dass er genötigt
war, sich nach Broterwerb umzusehen. Er hörte deshalb nicht
auf, Idealist zu sein, nur unterscheidet er heute zwischen dem

sogenannten «deutschen Idealismus», der seit mindestens
neunzig Jahren in Verwesung war und dem Idealismus eines

Kant, eines Schiller und Wilhelm von H u m b o 1 1 die
einst des Glaubens waren und sein konnten, die hehren
Menschheitsziele, die ihre Gedankenarbeit ihnen erschlossen
hatte, durch ihre Schriften verwirklichen zu helfen. Als
einzigen und wahren Erben dieses echten deutschen Idealismus
betrachtet M. nun Karl Marx, der erkannt hatte, dass das

ideelle Gedankengebäude der Humanitätskünder einer realen
Macht bedürfe und der zur Heranbildung einer solchen realen
Macht sein System schuf.

Zu der gleichen Erkenntnis wie M. dürften lieute wohl auch
andere deutsche Idealisten gelangt sein, die es bisher ängstlich

vermieden hatten, sich mit dem «garstigen Lied» der
Politik zu befassen und nun zu ihrem Leidwesen erkennen müssen,

dass man der Politik auf keinen Fall entrinnen kann.
Die Reaktionäre haben dies viel rascher begriffen; ihr politischer

Aktivismus bestand eben darin, gegen alle fortschrittliche

Politik unter dem Schlachtruf «Entpolitisierung» zu

kämpfen. Zu diesen Reaktionären gehörte vor allem die
«unpolitische» Kirche, die sich heute in Deutschland heftig gegen
ihre eigene Entpolitisierung wehrt.

Die Kirche hatte, nicht erst seit Karl Marx, erkannt, dass

im Idealismus revolutionäre Elemente enthalten sind und
darum führte und führt sie, obwohl sie sich selbst zu einer
Art weltanschaulichen Idealismus bekennt, einen Kampf gegen
jenen Idealismus, der schliesslich, wie eben bei Karl Marx'
zu sehr realen Konsequenzen führen musste. Das sagt sie
natürlich nicht so offen heraus und so haben sich denn manche
«unpolitischen» Vertreter des Idealismus gefunden, die gegen
die «ungerechten» Angriffe der Kirche protestierten. Und
diese Tatsache möge als Ergänzung zum «Nachruf auf den
deutschen Idealismus» der Vergessenheit entrissen werden.

Es ist noch nicht so lange her und doch dünkt es uns heute
wie ein Gebilde «aus der Ferne längst vergangener Zeiten».

Im Jahre 1931 erschien eine Abhandlung von Eduard Spr
anger «Der Kampf gegen den Idealismus» als Sonderdruck aus
den Sitzungsberichten der preussischen Akademie der
Wissenschaft (Phil.-Hist. Klasse, XVII). Wer die Einstellung des
Verfassers kennt, wird wissen, dass es sich nicht etwa um
eine Streitschrift für materialistisches Denken gegen die
Uebergriffe des philosophischen oder spekulativen Idealismus
handelt. Spranger ist ja selbst ein Vertreter jenes spezifisch
deutschen Idealismus, der seine Blütezeit in der Epoche des
Humanismus erlebt hat, als sich das deutsche Bürgertum noch
den Luxus eines geistigen Liberalismus gestatten konnte.
Damals gab es auch noch ein gutbürgerliches Freidenkertum,
geboren aus der Ueberzeugung, dass Bildung allein schon dazu
verpflichtet, gegen kirchliche Dogmen Stellung zu nehmen.

Es war die Zeit eines freimaurerischen Freidenkertums' in
dessen Mittelpunkt der Toleranzgedanke stand, nach dem
Muster des weisen «Nathan» von Lessing. Die Religion durfte
höchstens noch symbolisch verstanden werden, etwa wie in
Goethes «Faust». Diese Zeiten waren schon 1931 endgültig
vorbei und man darf also nicht erwarten, dass Spranger auch
nur mit einer leisen Andeutung verrät, wie er es persönlich
«mit der Religion hält». Er ist sozusagen «wissenschaftlich
neutral».

Immerhin gibt er freimütig zu: «Wer Geschichte macht,
mächt auch Geschichtsauffassung». Und er empfindet es
schmerzlich, dass die neuere protestantische Theologie sich
scharf gegen idealistische Gedankengänge abzugrenzen sucht,
statt in treuer Waffenbruderschaft die (materialistische Welle
abdäm|men zu helfen. Diese Theologie, die vor einigen
Jahrzehnten beinahe freireligiös eingestellt war, beginnt dogmatisch

zu werden; sie zeigt sozusagen katholische Tendenzen
und wehrt sich gegen idealistische Ueberreste im Gefüge des

protestantischen Lehrgebäudes mit der gleichen Heftigkeit,
wie einst der Katholizismus sich gegen den Modernismus
gewehrt hat.

Auch der Protestantismus kann eben nicht unberührt bleiben

von der Wirtschafts- und Kulturkrise der Gegenwart.
Seelische Erschütterungen führen zum Zweifel und aus dem
Zweifel — sofern er nicht überhaupt zum Abfall führt — wird,
um ihn zu bannen, das Dogma geboren. Diese psychologische
Wahrheit ist eigentlich schon in Tertullians Satz «Credo, quia
absurdum est» enthalten. Derartige Erwägungen liegen Spranger

fern; er beobachtet sehr scharf die Bahnen der neueren
protestantischen Theologie, aber er findet deren Bewegungsgesetz

nicht, weil er als Vertreter einer rein idealistischen
Geschichtsauffassung glaubt, dass sich der Kampf der Geister
unabhängig vom politischen Geschehen abspielt. Immerhin
erkennt er, dass etwas «sehr Eigenartiges geschehen» ist, wenn
er es auch nicht zu deuten weiss : «Unter den grossen geistigen
Umschichtungen, die sich vor unseren Augen vollziehen, ist
keine so merkwürdig und von so grosser Tragweite wie der
immer entschiedener hervortretende Versuch, den sogenannten

deutschen Idealismus aus der Linie der christlichen
Entwicklung hinauszuweisen».

Ueber die «grosse Tragweite» der angeführten Erscheinung
kann man natürlich verschiedener Meinung sein, aber
«merkwürdig» ist sie nicht; man muss sie nur in den richtigen
historischen Zusammenhang bringen. Wenn schon nicht mit der
Entmachtung der orthodoxen Kirchs in Russland, so doch mit
der päpstlichen Enzyklika «Lux veritatis», die sich u. a. auch
mit den Einwendungen der Protestanten gegen die Marienverehrung

befasst hat und die Protestanten zu veranlassen suchte,
die Jungfrau Maria als Fürsprecherin beim göttlichen Erlöser
anzurufen. Das bedeutete nichts anderes als eine
Aufforderung, um den verlorenen protestantischen Sohn wieder zur
Rückkehr in den Schoss der alleinseligmachenden Kirche zu

bewegen. In einer Zeit der sinkenden klerikalen Profitrate
ruft der Papst auf zur Rationalisierung des Glaubensbetriebes.


	Die Agonie des Christentums : (Schluss)

